

حرف اول جب آفتاب عالم تاب افق پر نمودار ہوتا ہے کا ئنات کی ہر چیز اپنی صلاحیت وظرفیت کے مطابق اس سے فیضیاب ہوتی ہے جتی نتھے نتھے پود بے اس کی کرنوں سے سبزی حاصل کرتے اور غنچ وکلیاں رنگ ونکھار پیدا کر لیتی ہیں تاریکیاں کا فور اور کوچہ و راہ اجالوں سے پر نور ہوجاتے ہیں، چنا نچہ متمدن دنیا سے دور عرب کی سنگلاخ واد یوں میں قدرت کی فیاضیوں سے جس وقت اسلام کا سورج طلوع ہوا، دنیا کی ہر فر داور ہر قوم نے قوت وقابلیت کے اعتبار سے فیض اٹھایا۔ اسلام کے مبلغ و موس سرور کا ئنات حضرت محد مصطفی غار حراء سے مشعل حق الہی یا ہوا ہوں پیا ہی پیا مالہی پیا مات

ایک ایک عقیدہ اور ایک ایک عمل فطرت انسانی سے ہم آ ہنگ ارتفائے بشریت کی ضرورت ایک ایک عقیدہ اور ایک ایک عمل فطرت انسانی سے ہم آ ہنگ ارتفائے بشریت کی ضرورت تھا، اس لئے ۲۳ برس کے مخضر عرصے میں ہی اسلام کی عالمتاب شعاعیں ہر طرف پھیل کئیں اور اس وقت دنیا پر حکمراں ایران و روم کی قدیم تہذیبیں اسلامی قدروں کے سامنے ماند پڑ گئیں، وہ تہذیبی اصنام جو صرف دیکھنے میں اچھے لگتے ہیں اگر حرکت وعمل سے عاری ہوں اور انسانیت کو سمت دینے کا حوصلہ، ولولہ اور شعور نہ رکھتے تو مذہب عقل و آ گہی سے رو برو ہونے کی توانائی کھودیتے ہیں یہی وجہ ہے کہ کہ ایک چوتھائی صدی سے بھی کم مدت میں

اسلام نے تمام ادیان ومذا ہب اور تہذیب وروایات پرغلبہ حاصل کرلیا۔ اگر چید سول اسلام کی بیگرانمہا میراث کہ جس کی اہل ہیت علیہم السلام اوران کے پیرووں نے خود کوطوفانی خطرات سے گزار کر حفاظت و پاسبانی کی ہے، وقت کے ہاتھوں خود فرزندان اسلام کی بے توجہی اور نا قدری کے سبب ایک طویل عرصے کے لئے منگنا ئیوں کا شکار ہوکر ا پنی عمومی افادیت کوعام کرنے سے محروم کردئی گئی تھی ، پھر بھی حکومت وسیاست کے عمّاب کی پروا کئے بغیر مکتب اہل بیت علیہم السلام نے اپنا چشمہ فیض جاری رکھا اور چودہ سوسال کے عرصے میں بہت سے ایسے جلیل القدر علماء و دانشور دنیائے اسلام کو نقذیم کئے جنھوں نے بیرونی افکار دنظریات سے متاثر اسلام وقر آن مخالف فکری دنظری موجوں کی ز دیرا پنی حق آ گین تحریروں اور تقریروں سے مکتب اسلام کی پشتینا ہی کی ہےاور ہر دوراور ہر زمانے میں ہوتشم کے شکوک دشبہات کا از الہ کیا ہے، خاص طور پر عصر حاضر میں اسلامی انقلاب کی کا میابی کے بعد ساری دنیا کی نگاہیں ایک بار پھر اسلام وقر آن اور مکتب اہل ہیت علیہم السلام کی طرف اٹھی اور گڑی ہوئی ہیں، دشمنان اسلام اس فکری ومعنوی قوت واقتد ارکوتو ڑنے کے لئے اور دوستداران اسلام اس مذہبی اور ثقافتی موج کے ساتھا پنارشتہ جوڑ نے اور کامیاب و کامراں زندگی حاصل کرنے کے لئے بے چین وبے تاب ہیں، بیز مانہ ملمی اورفکری مقابلے کا زمانہ ہےاور جومکتب بھی تبلیغ اورنشر واشاعت کے بہتر طریقوں سے فائد ہاتھا کرانسانی عقل وشعور کوجذب کرنے والے افکار ونظریات دنیا تک پہنچائے گا، وہ اس میدان میں آگے نگل حائے گا۔

(عالمی اہل بیت کوسل) مجمع جہانی اہل بیت علیہم السلام نے بھی مسلمانوں خاص طور پر اہل ہیت عصمت وطہارت کے پیرووں کے درمیان ہم فکری ویچہتی کوفر وغ دینا وقت کی ایک اہم ضرورت قراردیتے ہوئے اس راہ میں قدم اٹھایا ہے کہ اس نورانی تحریک میں حصہ لے کر بہتر انداز سے اپنا فریضہ ادا کرے، تا کہ موجودہ دنیائے بشریت جو قرآن وعترت کے صاف وشفاف معارف کی پیاسی ہے زیادہ سے زیادہ عشق ومعنویت سے سرشار اسلام کے اس کمتب عرفان دولایت سے سیراب ہو سکے ہمیں یقین ہے عقل دخرد پراستوار ماہراندا نداز میں اگراہل بیت عصمت وطہارت کی ثقافت کو عام کیا جائے اور حریت و بیداری کے علمبر دار خاندان نبوت 💥 ورسالت کی جاوداں میراث اینے صحیح خدوخال میں دنیا تک پہنچادی جائے تواخلاق وانسانیت کے دشمن، انانیت کے شکار، سامراجی خوں خواروں کی نام نہاد تہذیب و ثقافت اورعصر حاضر کی ترقی یافتہ جہالت سے تھکی ماندی آ دمیت کوامن ونحات کی دعوتوں کے ذریعہ ام عصر (عج) کی عالمی حکومت کے استقبال کے لئے تیار کیا جا سکتا ہے۔ ہم اس راہ میں تمام علمی وخفیقی کوششوں کے لئے محققتین ومصنفین کے شکر گزار ہیں اورخود کو مولفین ومترجمین کا ادنیٰ خدمتگارتصور کرتے ہیں، زیرنظر کتاب، مکتب اہل بیت کی تر ویج و اشاعت کے اسی سلسلے کی ایک کڑی ہے، فاضل علام آیۃ اللہ جناب محد تقی مصباح یز دی مدخلیہ

کی گرانفذر کتاب" کاوشھا و چاکشھا" کو جناب مولا ناسید عمترت حسین رضوی نے اردوز بان میں اپنے ترجمہ سے آراستہ کیا ہے جس کے لئے ہم دونوں کے شکر گزار ہیں اور مزید توفیقات کے آرز ومند ہیں، اسی منزل میں ہم اپنے تمام دوستوں اور معاونین کا بھی صمیم قلب سے

د قیق شعهات گھوس جوابات

شکر بیاداکرتے ہیں کہ جھوں نے اس کتاب کے منظرعام تک آنے میں کسی بھی عنوان سے زحمت اٹھائی ہے، خدا کرے کہ ثقافتی میدان میں بیادنیٰ جہاد رضائے مولیٰ کا باعث قرار پائے۔

والسلام مع الأكرام مديرامورثقافت،مجمع جهاني امل بيت

يبش گفتاس حوز ۂ علمیہ اور یو نیور سٹی کے درمیان ارتباط ایک مبارک شئے ہے جسکے نتیج بہت ہی اچھے سامنے آرہے ہیں اسکے برخلاف معاشرہ پراثرانداز ہونے والےان دورکنوں میں جدائی بہت ہی بڑے نقصان کا سبب بنتی ہے ۔اس طرف توّ جہ دینے اور اس نیک ارتباط کو برقرار رکھنے کے لئے انقلاب اسلامی سے پہلے حوز ۂ علمیہ اور یو نیور ٹی دونوں طرف کے بہت سے لوگ اس کام میں فعّال تھے اور اس مسّلہ کی اہمیت کومسوس کرتے بتھے اور اسکی اسٹراٹچی اہمیت کی وجہ سے ہمیشہ بہکوشش کرتے تھے کہ بہوسیچے اور سخکم رابطہ برقر ارر ہے۔ مختلف بےنظیر شخصیات جیسے شہیر بہشتی؛ شہید مظہری؛ شہید مفتح؛ ڈاکٹر با ہنراور دوسرے دور اندیش عالموں کا یونیورسٹی میں آنا انکی روثن بینی اور تیز نظری کی علامت اوراس ارتباط کو بڑھانے میں اہم قدم تھا، یو نیورسٹیوں کے ایسے متعدد اسا تید کی بھی نشان دہی کی جاسکتی ہے جن لوگوں نے اس ارتباط کی ضرورت اور اہمیت پر اعتقاد رکھتے ہوئے اس ضمن میں بہت کوشش کی ہے یہ کوششیں انقلاب اسلامی کی کامیابی اور یو نیور سٹی اور حوزہ کے در میان اتحاد کے نعرے کے بعد جو کہ انقلاب اسلامی کے معمار بزرگ حضرت امام خمینی کی طرف سے د یا گیا تھا بہت وسیع ہوگئیں، اگر جہ اس وقت بھی اس راہتے میں بہت سی رکاوٹیں اور مشکلات ہیں نیز منزل مقصود تک پہونچنے کے لئے راستے میں بہت سے مشکلات یائے جاتے ہیں لہذا پہلے ان کودور کیا جائے کیکن پھر بھی چیٹم دید تجرب اس بات کو بتاتے ہیں کہ ان

دونوں صنفوں یعنی حوزہ اور یو نیور سٹی کے درمیان نز دیکی اور رابطہ جتنا زیادہ ہوگا] کیونکہ میہ دونوں محکم قلع ہیں[اورجس قدر دونوں صنف کے افراد کے خیال اور تفکّر نتیج تک پہونچانے والے ہوئے وہ قوم کے لئے مفید ہوگا اور معاشرہ انکے فوائد سے مستنفید ہوگا اسکے برخلاف ان کے درمیان جدائی خودانکے اور معاشرہ دونوں کیلئے نقصان دہ ہوگی۔ منجملہ ان لوگوں کے جنھوں نے برسوں پہلے سے اس رابطہ کی ضرورت اور اہمیت پر بہت زور

د یا ہے مفکّر یکانہ، فقیہ ہزرگ، حضرت آیت. مصباح یز دی دام ظلبہ ہیں، ثقافتی انقلاب کے سلسلے میں جو کہ انقلاب کے شروع ہی میں امام خمینی کے حکم سے انجام پایا تھا خود آقائے مصباح یز دی امام خمینی کے خاص معتمدین میں سے تتھے اور اس تحریک اور پر وگرام کو بنانے نیز اسے آگے بڑھانے کے لئے امام کی طرف سے آپ مع تن تھے، یہ خود اس بات کی گواہی ہے کہ جناب استاد مصباح یز دی مختلف سالوں سے اس ارتباط پر نگاہ رکھے ہوئے ہیں ۔اسی رابطہ کے ذیل میں ایک سال یا کچھزیادہ وقت سے یو نیورٹی کے بعض متعہّد اور متفکّر اساتید نے ایک شعبہ اسی مقصد سے قائم کیا ہے خجملہ اور کا موں کے ایک ماہانہ نششت بھی آ قائے مصباح پر دی کی موجودگی میں منعقد ہوتی ہے ان نششتوں میں اسا تید جوعنوان بیش کرتے ہیں،استاد محتر مانھیں عنوان پر بحث اور گفتگو کرتے ہیں نششتوں کو منعقد کرنے والى تنظيم ] شعبه اساتيد دانشگاه علم وصنعت[كى بيخوا ، ش تقى كه چونكه بي تقرير ير علمي لحاظ ے بہت عمدہ ہیں نیز اس وفت معاشرہ کواس کی *ضر ورت بھی ہے لہذ*ان کو باالتر تیب چھاپ کرلوگوں تک پہونچایا جائے خدا کاشکر ہے کہ اس وقت محمد مہدی نا دری قمتی (جو کہ موتسبہ

آ موزش اور پژونیش امام خمین کے رکن اور جناب استاد کے شاگر دبھی ہیں) کی کوششوں سے نو(۹) تقریروں کو کتاب حاضر کی شکل میں پیش کیا جار ہا ہے امتید ہے کہ آئندہ بھی اس سلسلہ کوجاری رکھتے ہوئے ملک کے علمی ،اد بی ،اور ،وہ تمام افراد جوعلم سے شغف رکھنے والے ہیں انکی خدمت میں بیہ مطالب پیش کرتے رہیں گے۔

انتشارات موتسئه پزومش امامخمین

تہذیب و ثقافت سے سلسلے میں ہما می ذمداری (۱) خداوند عالم کا شکر ادا کرتے ہیں کہ اس نے محتر م اسامید کے درمیان حاضر ہونے کی تو فیق عطافر مائی امید کرتا ہوں کہ بیدنیک اور مبارک قدم ہوگا ان عظیم اور سنگین ذمہ داریوں کو انجام دینے کی جو ذمہ داریاں اس خاص دور میں ہمارے او پر عائد ہیں سب سے پہلے میں اس بات کی اجازت چاہتا ہوں کہ ایک محفظر مقد مہ جو اس ذمہ داری سے متعلق ہے اسکو بیان کروں اسکے بعد اللہ کے فضل وکرم سے آئندہ جلسوں کے جو موضوعات دوستوں کے سامنے ہیں ان کے بارے میں تفصیل سے بحث کروں گا

مذہب اسلام مین ایک دستور( قاعدہ ) ہے" طاقت کے مطابق ذمہ داری" یعنی خداوند عالم نے جسکو جنتی نعمت عطا کی ہے اور جس قوّت واستعداد کا اسکو ما لک بنایا ہے اسی کے مطابق اسکو ذمہ داری عطا کی ہے (انسان کی ذمہ داری) بیا ایک ایسا اہم موضوع ہے جو بہت ہی زیادہ تفصیل چاہتا ہے اس سے پہلے کہ اصل موضوع" قوت و طاقت کے اعتبار سے ذمہہ داری" کے بارے میں بحث ہوا سیلسلے میں مخضر وضاحت پیش کی جاتی ہے۔

انسانجوابده ياحقوق طلب

اس بات کےعلاوہ کہانسان خود فطری طور پراس بات کومحسوس کرتا ہے کہ وہ جانوروں کی طرح آزاد نہیں ہے کہ بغیر ذمہ داری کے جیسے چاہے ویسے زندگی بسر کرے ،مختلف ادیان بھی اس

10

بات پرتا کید کرتے ہیں شاید آپ نے سنا ہو گامشہور فلسفی" امانوکل کا نٹ" کہتا ہے کہ دنیا میں دو چیز وں نے مجھکو بیجد متأثر کیا ہے اور میرے لئے تعجب اور حیرانی کا باعث ہیں ایک آسان میں ستاروں کا ہونا دوسرے انسان کے اندر اسکی فطرت کی آواز ، اور فطرت بہت ، خوبصورت آواز ہے جوانسان کے اندر موجود ہے بہر حال انسان اپنی اس فطرت اوّلیہ کے باعث کم وہیش اس بات کا احساس کرتا ہے کہ ایک طرح کی ذمہ داری اسکہ او پر ہے البتہ اس فطری احساس کا واضح اور ثابت ہونا ہے ایک علیحدہ بحث ہے جس کو اس وقت بیان کرنا مقصود نہیں ہے۔

انسان فطر تأجواب دہ اور ذمہ دار ہے اس نظریہ کے مقابل ایک دوسرا قدیمی نظریہ جو پایا جاتا ہے اور آخری چند برسوں میں اسے خاص رونق وشہرت ملی ہے وہ یہ کہ انسان کو اپنے حقوق حاصل کرنے اور لینے کے لئے جہان ،طبیعت ،خدا اور حکومت سے کوشش کرنی چاہئے یہ قکر پرانی ہو چکی ہے کہ انسان ذمہ دار اور مکلّف ہے یہ گذر ہے ہوئے زمانے کی باتیں ہیں اب وہ زمانہ تم ہو چکا ہے کہ انسان کو سکھا یا جائے کہ وہ بندہ ہے اور خدا ااسکا مولا ہے بلکہ اب وہ زمانہ ہے کہ انسان ہی آقا مولا ہے آج وہ دور نہیں رہا کہ انسان تکایف اور ذمہ داری کے پیچھے دوڑے بلکہ زمانے نے اسکے جن حقوق کو بھلا دیا یا ضائع کر دیا ہے ان کے لئے کوشش کر ہے۔

ہم حال اس دوسر نظریہ کے برخلاف، جیسا کہ اشارہ کیا گیا ہے عقل ووجدان اورانسانی فطرت گواہ ہیں کہ انسان ذمہ دار ہے اور ذمہ داریاں اسکو گھیر ہے ہوے ہیں اورانسان ذمہ

| داریوں کا جواب دینے والا ہے تمام ادیان بھی اس بات پرا تفاق رکھتے ہیں،قر آن کریم کی                             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اکثر آیات انسان کے ذمہدار ہونے کو بتاتی ہیں قر آن مجید میں خدافر ما تاہے:                                      |
| "فوربَّكلنسئلنَّهم اجمعين عمَّا كأنوا يعملون" (١)                                                              |
| تمہارے خدا کی قشم جو پچھوہ انجام دیتے ہیں اسکے بارے میں سوال کیا جائے گا" پھرارشاد                             |
| ہور ہاہے:                                                                                                      |
| "ولتسئلنّ عماّتعملون" (٢)                                                                                      |
| لی <sup>ی</sup> ہم جو کچھ بھی انجام دیتے ہوائ کے بارے میں <i>ضر</i> ور <i>ضر</i> ور سوال ہوگا ایک جگہاورار شاد |
| ہوتا ہے:                                                                                                       |
| "انّالسمعوالبصر والفوادكل اوليك كأن عنه مسئولا" (٣)                                                            |
| لیتنی آئکھکان اوردل سب کے بارے میں سوال ہوگا۔                                                                  |
| ••••••                                                                                                         |
| (۱)سوره خجر: آیپه ۹۳ و ۹۳ -                                                                                    |
| (۲)سور پخل: آیہ ۹۳۔                                                                                            |
| (٣)سوره اسرا: آمیه ۳۶                                                                                          |
| اور ہندوں سے سوال کے بارے میں دوسری جگہاتی قر آن میں ارشادفر ما تاہے:                                          |
| "وقفوهم انهم مسئولون"(١)                                                                                       |
| ان لوگوں کور دکوان سے سوال کرنا ہے ایک جگہا ورقر آن میں فرما تاہے:                                             |
| "وكان عهدالله مسئولا" (٢)                                                                                      |

اورخدا کاعہد و پیان ہمیشہ قابل سوال ہے" ایک جگہ اور فرما تا ہے " ثھر لتسٹلنؓ یو مٹنٍ عن النعیہ د "(") ا اس دن( قیامت کے دن) خدا کی نعمت کے بارے میں سوال ہوگا" ۔ .....

- (۱) سوره صافات: آیید ۲۶ ۔ .(۲) سوره احزاب: آیید ۱۰ ۔ (۳) سوره تکاثر: آیید ۲ ۔
- طاقت اورذ مهداری کاتوازن

انسان اپنے او پر ذمہ داری رکھتا ہے اس اصل میں کوئ بحث نہیں ہے لیکن جس نکتہ کی طرف توّ جہ دینے کی ضرورت ہے وہ بیر کہ بید ذمہ داری ہر دور میں سبھی لوگوں پر برابرنہیں ہے بلکہ مختلف وجوہ کی بنا پر ہرایک پر علیحدہ طریقے سے عائد ہوتی ہے اور سب پر الگ الگ طرح

سے ہے۔ ایک دجہ جوایک شخص کے لیے ذمہ داری کو دوسرے سے جدا کرتی ہے دہ یہی طاقت وقوقت ہے جو ہرایک میں الگ الگ پائی جاتی ہے بیدو ہی قاعدہ (طاقت کے مطابق ذمہ داری) ہے جسکی طرف ہم نے شروع میں اشارہ کیا، چونکہ لوگوں کی طاقت وقوّت، انکی ذہنی استعداد، انکی جسمانی اور روحانی طاقت نیز انکا اجتماعی مقام وغیرہ ایک جیسانہیں ہے لہٰذا ان افراد کی ذمہ داری بھی ایک جیسی نہیں ہے ،قرآن کریم میں ارشاد ہوتا ہے :" لا یکلاف اللہ نفسا الا

وسعها" (۱) یعنی خداکسی کوقدرت سے زیادہ تکلیف نہیں دیتا ہے،اس میں کوئی شک نہیں کہ ایک کام جوصدریا وزیر اعظم اپنے منصب ومقام کے سبب انجام دے سکتا ہے وہ ایک معمولی عہدہ پررہنے والا انجام نہیں دے سکتا اسی اعتبار سے ان لوگوں کی ذمہ داری بھی جدا جدا ہے اور سب کی ذمہ داری ایک جیسی نہیں ہو سکتی۔

(۱)سوره بقره: آبيه ۲۸۶ ـ

ہے یعنی جب ہم خطرہ کو کمس اور محسوس کریں یا احتمال ہو کہ خطرہ موجود ہے یا خطرہ کا امکان پایا جار ہا ہو یعنی خطرہ کا ہونا کسی بھی طرح ہمارے لئے ثابت ہوجائے ،لیکن کبھی کبھی واقعا اور حقیقتاً خطرہ موجود رہتا ہے مگر چونکہ ہم اس سے ناواقف ہیں یا خطرہ ہمارے لئے ثابت ہی نہیں ہوتا لہٰذا اس سے بچنے کی تدابیز نہیں کرتے چاہے بیخطرہ کتنا ہی بڑا کیوں نہ ہو جب ہم کو اطلاع ہی نہیں ہے تو اس سے خٹنے کے لئے پچھ بھی نہیں کرینے لہٰذا پہلے خطرہ کا احساس کریں پھرا سکے بعدا پنی ذ مہداریوں کو اس کے مقابلے میں درک کریں۔

حوز تلمعلميدا و مربونيو م ستی ڪے اساند هڪی ذمد امر باں بہ حال جو پچھاس تقریر میں آپ لوگوں سے مربوط ہوہ یہ کہ تنف لحاظ سے دوسروں کی بہ نسبت آپ لوگوں کی ذمہ داریاں سکین اور زیادہ ہیں۔ جن میں ایک وجہ یہ ہے کہ خدا وند عالم نے آپ کوذاتی قوّت واستعداد عنایت کی ہے اگر بیعنایت نہ ہوتی تو آپ یو نیور س کے استاد نہ ہوتے یہی ہوش اور علمی صلاحیت نیز اعلیٰ تحقیق وتعلیم جو آپ کے پاس ہے اں بات کی نشان دہ ی کرتی ہے کہ آپ کی صلاحیت نیز اعلیٰ تحقیق وتعلیم جو آپ کے پاس ہے اں دوسرے بیہ کہ اجتماعی حیثیت کی وجہ سے جو اثر نو جوان افر اد اور طالب علموں پر آپ ڈ ال سکتے ہیں اسکی وجہ سے آپ کی فرمہ داری زیادہ ہوجاتی ہے اس لئے کہ معمولی افر اد <sup>ح</sup>ری اد ارے اور وز ارتی امور کے ذمہ دار کی نو جو انوں پر وہ اثر نہیں ڈ ال سکتے جو آپ لوگوں کی ذات سے مکن ہے آپ ہی حضرات نو جو انوں کی تربیت اور انکی فکروں کو پختہ کر کے در

16

حقیقت ملک کومضبوط بناتے ہیںاورآ ئندہ کی تاریخ قم کرتے ہیں یہی وہ نوجوان ہیں جو بہت جلد ملک کے عظیم عہدہ پر فائز ہوئے رہبر سے لیکر صدریا یارلیمانی امور کے ممبران اور دوسرے عہدوں پر متمکن ہونے والے افرادسب کے سب اسی حوز ۂ علمیہ اور یو نیورسٹی کے جوانوں میں سے ہوئگے اب استاد چاہے یو نیور ٹی کا ہویا حوز ۂ علمیہ کا اس کی ذمہ داری اس لحاظ سے عظیم اور دوسروں کی بہنسبت زیادہ سکین ہے تیسری بات جو ہماری اور آپ کی ذمہ داریوں کے زیادہ سکین ہونے کا سبب ہے وہ درحقیقت زمانے کے خاص حالات کے تحت ہے اس وقت ہم ایسے ماحول اور شرائط میں زندگی بسر کررہے ہیں جہاں دشمن کا خطرہ خاص طور پرآ داب درسوم نیز تہذیب وتمدّ ن کے لحاظ سے بہت زیادہ ہے اور ہم دشمن کے حملہ اور اسکےنفوذ کواچھی طرح محسوس کرر ہے ہیں کل تک جو کہہ رہے تھے کہ بیا یک کلچرا در تہذیب کا دوسر کے لچراور تہذیب کے ساتھ معاملہ اور تبادلہ ہے اور اسے سازش کہنا ایک وہم ہے۔ میں یہ نہیں سمجھتا کہ جو لوگ تھوڑی سی بھی عقل وفکر رکھتے ہیں یا ان کے اندر تھوڑی سی بھی سوجھ، بوجھ موجود ہےان پر بیرحقیقت پوشیدہ ہوگی تہذیب اور کلچر کا خطرہ اس معاشرہ میں، خاص طور پر نوجوانوں کے لیئے بہت خطرناک ہے اگر ہم نے دیر کی اور دشمن کے نفوذ اورائلے اثرات کونہیں روکا تو بہت جلد ہم اس بات کا مشاہدہ کریلے کہ ہماری تہذیب اور ہمارا کلچر بالکل یوری طرح سے بدل چکا ہوگا آجکل دشمن کے ہاتھ میں نے الکٹرانک وسائل، سطل ئٹ، اینٹرنیٹ اور دوسرے امکانات پہلے سے زیادہ منظم طریقے سے یائے جاتے ہیں اور دشمن اپنی کوشش اور فعالیت کوروز بروز بڑھار ہاہے اور بہت تیزی سے کہ جس

د قیق شیمات ٹھوں جوابات

کاتصوّر بھی نہیں کیا جاسکتا کیے بعد دیگر سے تہذیب وتمدّ ن کے قلعہ سمار کئے جارہا ہے۔

17

آجكىدنياميںتهذيبياومراخلاقيانحطاط آج دنیا میں اخلاقی اور تہذیبی آلودگی اور پستی کا عالم ہیہ ہے کہ مغربی ممالک کے افراد بھی اس ے ننگ آ گئے ہیں اور وہ لوگ خود اس کے خلاف آ واز بلند کررہے ہیں یقینا آ پ لوگ مجھ سے بہتر جانتے ہو نگے یہاں صرف ایک مورد کی طرف اشارہ کیا جار ہا ہے (جو ہزاروں میں امک ہے)۔ قر آن کریم میں ایک دا قعہ ذکر ہوا ہےجسکی اس نے شخق سے مذمّت کی ہے اور دہ قوم لوط کا واقعہ ہے۔ قوم لوط کے لوگ اس بر فعل کوانجام دیتے تتھےاور دہ لوگ اس بری بیاری میں مبتلا تھے وہ لوگ اپنی شہوانی خواہشات کی آگ کواپنی ہی جنس کے افراد سے بچھاتے تھے جبکہ جنسی خواہشات کی تسکین کے لئے صنف مخالف موجود تھیں ایکے اس عمل کو بہت ہی بری صفت قراردیاہے۔ خداوند عالم ارشادفرما تاب: "انَّكم لتاتون الفاحشة ما سبقكم بها من احد من العالمين " () یعنی تم لوگ ایسا برافعل انجام دیتے ہوکہ تم سے پہلے کے لوگوں میں سے کسی نے اس فعل کوانحام نہیں دیا۔ آخر کاروہ لوگ اسی برے کا م پر مصرر ہے اور ان لوگوں نے حضرت لوط کے موعظہ اور نصیحت برکوئی توّجہ نہیں دی پھر خداوند عالم نے ان پر عذاب نازل کیا اوران

## لوگوں کوصفحہ مشق سےمٹادیا۔ یہ قصّہ ایک

(۱) سورة عنكبوت: آید ۲۸ ۔ جھوٹے شہر میں وہ بھی دنیا کے ایک کنارے بسنے والے ہزاروں سال پہلے چندا فراد سے متعلّق تقالیکن آج آپ دنیا میں دیکھیں کہ کیا ہورہا ہے خود مغربی مما لک کے افراد جوعند یہ اورا شارہ دے رہے ہیں اسی اندازے کے مطابق دنیا کے تقریباً پچاس فیصدی سے زیادہ بڑے بڑے لوگ اس بری عادت میں مبتلا ہیں حتی بات یہاں تک پہونچ گئی ہے کہ لوگ ہم جنسوں کی حمایت میں کھلے عام پر سڑکوں پر آکر مظاہرہ کرتے ہیں اور ریلی نکا لتے ہیں بعض مما لک میں پارلیمانی امور نے ممبران نے سرکاری طور پر اس قانون کو منظور کروا یا ہے اور قانون بنا کر اسکوجا نز قر اردیا ہے آج دنیا کے بہت سے علاقوں میں ہم جنسوں نے تنظیم مانے بھی نی سے نے اور کی بی بنا کی بین ای ہیں اسک علاوہ بعض رسالے اور کتاب

اگر میں اپنی آنکھ سے نہ دیکھا تو یقین نہ کرتا ایک بار جب میں نے امریکہ کے شہر فیلا ڈیفنا کا سفر کیا اور موقع ملنے پر بعض شہروں کود کھنے گیا انھیں میں سے ایک واشکٹن شہر بھی تھا ایک دوست ]جو کہ آ جکل ایران میں نائب وزیر ہیں[ایک ساتھ گاڑی پر سوار ہو کرجا رہا تھا راستے میں ایک چورا ہے پر بہت بڑا کتب خانہ نظر آیا میں نے اپنے دوست سے کہا کہ بہتر ہے اس لائبر یری کود کھتے ہوئے چلیں انھوں نے جواب دیا یہاں اتر نا بہتر نہیں ہے

میں نے اسکا سبب پوچھا تو کہنے لگے کہ بیدلائبریری ہم جنسوں کی ہے اگرہم یہاں اتر گئے توہمیں برائی سے متہم کیا جائے گا۔ میں نے اسی چورا ہے پر بہت سے مردوں کوعورتوں کا مختصر لباس پہنے ہوئے دیکھا جوابنے کو سجا سنوار کر دوسروں کے لئے پیش کرر ہے تھے۔ بیآ ن دنیا کی حالت ہے کس قدر بے شرمی اور ذلت کا کام ہے!

اب آپ خود ہی تصوّر کریں ذرائع ابلاغ اورانٹرنیٹ دغیرہ کے ذریعہ کتن جلدی اور آسانی کے ساتهدا خلاق كوخراب كرنے والےان جراثيم كو چھيلايا جاسكتا ہے ايسے ہی نہيں مغربي ممالک کے ماہرین تعلیم اورنفسیات سے واقفیت رکھنے والے افراد نے خطرے کا اعلان کیا ہے انھوں نے بچۃ ں کے غیراخلاقی باتوں سے آگاہ ہونے اورانٹر نیٹ دغیرہ سے ہیجان انگیز تصاویر کے نہ دیکھنے پر یختی سے تاکید کی ہے آج ہالیوڈ جدید شم کے تکنیکی اور فنی وسائل سے الیی جذّ اب اور پرکشش فلمیں بنا کرساری دنیا میں نشر کرر ہاہے جس میں اخلاق کے خلاف بہت ہی غلط تبلیغ کی جارہی ہے۔اے کاش بیسلسلہ یہیں پرختم ہوجا تا مگرا بیانہیں ہے اس ے بڑابھی خطرہ یا یا جار ہا ہے اور وہ فکری انحراف کا خطرہ ہے جس طرح اخلاقی برائیاں آج کی دنیا میں بےنظیر ہیں ویسے ہی فکری اخراف بھی آج کل روز بروز بڑھتا جارہا ہے کہ اب تک کسی شیطان کے ذریعہ بیرکام انجام نہیں یا یا آج تک انسانی عقید ےکو خراب کرنے کا ذ ریعہ ابلیس تقالیکن اگروہ بھی بعض انسان نما شیطانوں کی حرکت اوران کے کرتوت کوملا حظہ کرلے تو دانتوں تلے انگلی دبالے انھوں نے ایسا ماحول بنالیا ہے اور وہ ایسا چھا گئے ہیں کہ اگرکوئی کہتا ہے میں فلال چیز پریقین رکھتا ہوں تو بیہ کہتے ہیں کہ عجب بیوتوف اور ناسمجھا نسان ہے! ہاں آ جکل کے روثن فکروں کی اصطلاح میں انسان کو فخر اسی بات پر ہے کہ وہ سے کہ م کو تمام چیز وں میں شک وشبہ ہے اور کوئی بھی چیز دنیا میں یقینی اور ثابت نہیں ہے اور نہ کوئی چیزیقین کرنے کے قابل ہے۔

ہرزمانے میں اسباب ہدایت وگمرا ہی کے دمرمیان نسبی توازن کاتحفظ

انہیں ذرائع کے ذریعہ بہت سےلوگ اسلام، انقلاب، ایران اورامام خمینیکے نام سے واقف اور آگاہ ہوئے ہیں اورانگی جانب متو جّہ ہو کر وہ مسلمان ہو گئے ہیں ۔ دنیا میں بہت سے حصّوں کے مسلمانوں نے جب سطلائیٹ اور ٹیلی ویژن کے ذریعہ امام خمینی کے پیغام کوسنا اورانگے راستے سے متعارف ہوئے توان لوگوں نے شیعہ مذہب کواختیار کرلیا۔

ایک بار میں سنگا پور میں ایک تاجر کا مہمان ہوا اسکی تجارت کم پیوٹر سے متعلّق تھی اس نے بتایا کہ شروع میں میں وہابی تھالیکن جب میں نے امام خمینی کے متعلّق معلومات حاصل کی اورانگی باتوں کو سنا اور انگی تحریک کا مشاہدہ کیا تو معلوم ہوا کہ واقعی اسلام یہی ہے جسکوا مام خمینی بتا رہے ہیں بہر حال اسکے بعد میں نے شعبہ مذہب قبول کرلیا۔

میرادہ سفر جوا مریکہ کے چند جنوبی ممالک سے متعلق تھا جیسا کہ جھے یا د ہے ان میں ایک ملک شیلی بھی تھا اس ملک کے ذمہ داروں اور یو نیور سٹی کے سر براہان نے مجھ سے کہا کہ ہم اپن ملک کے جوان طبقہ اور انکے مستقبل کے سلسلے میں بہت فکر مند ہیں ہماری سمجھ میں نہیں آرہا ہے کہ کیا کریں؟ ہم ان نو جوانوں کو اس یو نیور سٹی میں آپ کے حوالے کرتے ہیں آپ انکی تربیت اپنی روش کے مطابق انجام دیں ہم آپ کو تمام سہولیات دیتے ہیں آپ ایک بروگرام کے تحت انگی تربیت کریں اس لئے کہ ہم کو اطمینان ہے کہ دنیا میں تربیت کے جننے ذرائع ہیں ان میں مسلمانوں کی روش سب سے بہتر ہے۔ اس یو نیور سٹی کا نائب مختلف شعبوں کو تر چینوا نے اور اس کی روش سب سے بہتر ہے۔ اس یو نیور سٹی کا نائب محتلف شعبوں کو ملک کے اور اس کی راہنمائی کے لئے ہمارے ساتھ تھا جب ظہر کا وقت ہوا تو ہم نے کہا ہم ظہر کی نماز پڑھنا چاہتے ہیں چنانچو ایک جگہ ہمارے لئے معتن ہوئی اور ہم لوگ نماز پڑھن میں مشغول ہو گئے یو نیورٹ کا نائب جو کہ عیسائی تھااس نے بھی ہم لوگوں کے ساتھ نماز پڑھی ہمیں بہت تعجّب ہوااس نے کہا کہ جھے نہیں معلوم آپ لوگ نماز میں کیا پڑ ھتے اور کیا کہتے ہیں؟لیکن بیہ جدہ کی حالت مجھکو بہت اچھی لگی اور میرےا ندر بیخواہش پیدا ہوئی کہ میں بھی نماز پڑھوں۔

ہادانا] بیا یک ایسے ملک کی راجد ہانی ہے جو پچاس سال تک کمیونزم کے زیر تسلاط رہ چکا ہے اورآج بھی ہے[وہاں کےایک بزرگ پروفیسر جو کہ پیدائش طور پر اسپین کے رہنے والے ہیں اور وہاں تاریخ کے استاد ہیں وہاں جتنے بھی اساتید ہماری میز بانی کررہے تھے ان لوگوں کے درمیان پیخص بلند ہوااور تقریر کرتے ہوئے اس نے کہا کہ میں جوانی کے عالم میں اس بات کی خواہش رکھتا تھا کہ میں دوشخصیات کے بارے میں مطالعہ کروں اور تحقیقات کر کے تفصیلی معلومات حاصل کروں ایک پیغیبراسلام ]جو کہ ایک عالمی شخصیت کے مالک تھے [ دوسرے بخ ام جو کہایک ایرانی دانشمند ہے لیکن آج کل کافی دنوں سے میرے اندرایک نٹی شخصیت کے بارے میں جستجو کرنے کی خواہش ہوگئی ہے جس خواہش نے ان دونوں پرانی خواہشوں کو جلا دیا ہے آج میں جاہتا ہوں کہ ایک ایس شخصیت کے بارے میں معلومات حاصل کروں جس نے دنیا میں انقلاب بریا کردیا ہے اور وہ ذات اما مخمینی کی ہے یہاں پر وہ" ہادانا" کاضعیف استاد جذباتی ہو گیا اس نے اپنے اندر عجیب کیفیت پیدا کر لی وہ دوبار میرے سامنے جھکا اور اس نے میرے ہاتھوں کو بوسہ دیا اورخوا ہش کی کہا یک اسپنی زبان میں ترجمہ شدہ قرآن اسکو دوں کہاں" ہاوانا" جہاں نصف صدی تک کمیونسٹ کی حکومت تھی

و پاں ایک یو نیور مٹی کا استاد جو کہ سب سے ضعیف تھا اسکی بیدخوا ہش؟ میرے کہنے کا مقصد بدہے کہ ہم پیضوّر نہ کریں کہ گمراہی کے دسائل بہت زیادہ ہو گئے ہیں اور گراہی ہر طرف پھیل چکی ہےاب کچھ بھی ہونے والانہیں ہے یانی سر سےاو پر ہو چکا ہے چاہے ایک بالشت ہویا سوبالشت، ڈ ومنے کے لئے کافی ہے ریت میں کاک غلط ہے مایوتی اور نامے دی کی حالت ہمارے اندر کبھی بھی نہیں ہونا چاہئے،خداوند عالم نے اس دنیا کوانسان کی تر قی اور کمال کے لئے پیدا کیا ہے اس کی ذات اس بات سے منز ہ ہے کہ دنیا کو چھوڑ دے اور کچھ شیطان نماانسانوں کے حوالے کر دے اور لا پر داہ ہوجائے ایسا ہر گزنہیں ہے، اگر گمراہی اور انحرافات کے دسائل زیادہ ہیں تو ہدایت واصلاح کے راہتے بھی نئے نئے سامنے آرہے ہیں جوکسی بھی پنج براورامام کے زمانے میں موجود نہیں تھے۔ وہ اجتماعی حالات جوآج ساج اور قوم کو بدلنے کے لئے ہیں وہ اس سے پہلے بھی نہیں یائے جاتے بتھے آپ اسکانمونہ ایرانی انقلاب اور آٹھ سالہ دفاع مقدّ سے تناظر میں دیکھ سکتے ہیں۔

یہی جوان جو کہ شاہ کے دور میں پلے بڑھے تھے ایکے اندر ایسا انقلاب اور تحوّل آیا کہ دہ با ایمان اور صاحب عرفان ہو گئے کہ ان لوگوں نے ۸ سالہ جنگ کو بہت ہی افتخا را در سربلندی کے ساتھ فتح کیا اسی دفاع مقدّس میں ایسی قربانی دیکھی گئی جسکی کوئی مثال نہیں ملتی ان لوگوں نے لاجواب اور بے نظیر قربانی پیش کی ، ان لوگوں نے انقلاب کوزند ۂ جاوید کر دیا۔ اگر آپ اس زمانے میں اپنی کلاسوں میں ملاحظہ کریں گے تو آپ کو ایسے نو جوان مل جا کمیں گے جو

عرفانی مطالب کو حاصل کرنے کے لئے اسی قدر والہا نہ جذبہ رکھتے ہیں کہ گویا سوسال کی منزل کوایک دن میں طے کرلیں اگرانگی ہدایت اور راہنمائی صحیح طریقے سے کی جائے تو ان میں صبر وایثار، جذبہ وفدا کاری کی نیز دنیاوی لڈ ات سے اپنے کو بچانے کی قوت وصلاحیت بدر جداتم موجود ہے بیسب ایسی چیزیں ہیں جن کا ہم نے انقلاب کے دوران اور جنگی محاذ پر مشاہدہ کیا ہے اور ایسی مثالوں کو دیکھا ہے اس نو جوان نسل کی ہدایت ] جو کہ بہترین صلاحیت رکھتے ہیں اور انگی فطرت پاک و پاکیزہ ہے [اور ان کی راہنمائی آج ہم اور آپ اسا تید کے کا ند طوں پر ہے۔

اکش بڑ ہے انقلابات صاحبان علم کی فکروں کا نتيجه ہماری بحث ذمہ داری اور مسئولیت کے بارے میں تھی جو مطالب میں نے پیش کئے اس کا مطلب بیہ ہے کہ ہم اپنی ذمہ داریوں کو اور زیادہ محسوں کریں، اگر آپ نوّ جہ کریں تو دیکھی گے کہ جولوگ مختلف شعبوں میں کا میاب ہوئے ہیں اور دنیا کے مختلف حصّوں میں انقلاب لانے کا سبب واقع ہوئے ہیں نوے فیصد سے زیادہ افرادصا حبان علم ہیں بیرالگ بات ہے کہ وہ یو نیور سی تعلّق رکھتے ہوں یا دینی مدارس سے، اقتصادی، اجتماعی، سیاسی

اوردینی نیزاسی طرح کے اور دوسر ے شعبوں میں آپ اکثر دیکھں گے کہ شروع میں ایک شخص کی کوشش اور پلاننگ ہوتی ہے پھر دھیر ے دھیر ے اس میں وسعت پیدا ہوتی ہے اور <mark>2</mark>5

آخر میں وہ بڑے انقلاب کی صورت اختیار کر لیتی ہے۔ ایسانہیں ہے کہ بیا نقلاب اور تحوّل ہمیشہ مثبت اور مفید ہی رہا ہوان میں منفی اور مفتر تحوّلات بھی پائے جاتے ہیں بہت سے ایسے تحوّلات بھی ہیں جو کہ اپنے اندر بہت ہی وسیع پیانے پر فکری اور اخلاقی انحرافات کے حامل ہیں اور وہ انحرافات بہت ہی خطرنا ک حد تک پہو نچ ہوئے ہیں، انھیں میں سے ایک انحراف جس کی طرف اشارہ کیا جا سکتا ہے مغرب کا جنسی اور اخلاقی انحراف ہے جس کے قائل خود مغربی مما لک کے افراد ہیں کہ اس انحراف کا سب جرمنی کہ مشہور ماہر نفسیات ] زیگھو نڈ فرویڈ [ نے نفسیاتی پیاریوں کے اسباب وعلل کود کی کھر کہ تا چا جا کہ اس جنسی اور اخلاقی انحراف کا سبب جنسی خوا ہش کا کچلا جانا اور خریز ہ جنسی کا دبایا جانا ہے اور اس پر پہر بے کے سبب بیدا نحراف ہور ہا ہے اس نے تحلیل و تجزید کیا اور اس بیاری کی وسعت کو کم کرنے اور اس سے بچنے کے لئے میدر اے پیش کی کہ ساج اور معاشر کے میں پوری طرح سے جنسی آزادی ہونی چا ہے ۔

اگر چہ خود ( فرویڈ ) اس نظریہ کو ظاہر کرنے میں کوئی قصد وغرض نہیں رکھتا تھالیکن پھر بھی بہر حال بینظریہ اس جنسی اور اخلاقی تنزیل اور پستی کا باعث بنا جسکا نہم مغربی مما لک میں مشاہدہ کررہے ہیں البتہ شہوت پر ستی اور لوگوں کی ہوں رانی نیز غلط فائدہ اٹھانے والوں کی منفعت طبلی اور وقت سے فائدہ اٹھانے والوں کی کا رفر مائیاں بھی اس چیز کے پھیلا و کا سبب بنی ہیں لیکن سہر حال پہلا قدم اسکے پھیلانے میں " فرویڈ " کا تھا، آج کل دنیا میں سب سے زیادہ فائدہ مند صنعت سے زیادہ کہ مسائل سے متعلق ہے دنیا کی سب سے زیادہ کہ والی فلمیں

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

<mark>2</mark>6

سیکسی فلمیں ہیں اور ٹی وی پر جوچینل سیکسی فلمیں نشر کرتے ہیں وہی چینل دنیا میں سب سے زیادہ دیکھےجاتے ہیں ان تمام انحرافات کی جڑاتی ایک ماہرنفسیات کی فکرتھی۔ فکری فساد وانحطاط کے متعلق بھی مارس ازم کے تفکرّ ات اور اسکے نم انگیز نتیجوں کی طرف اشارہ کیا جاسکتا ہے ستر سال سے جوفلسفہ نصف کر ۂ زمین پر حاکم تھا خود اُخیس ملکوں اور جو لوگ ان ملکوں میں انکے پیرو تھے خود انھیں لوگوں کے اعتراف کے مطابق اسکے خطرنا ک نتائج سامنے آئے ، یہی مارکس ازم کانظر پیدتھاجس نے لاکھوں بے دین اور منکرین خدا کو پیدا کیا جو خدا اور دین سے شدّت جنگ کی ، نیز بہ نظر بہ بھی ایک دوسرے جرمنی دانشور" ماركس" كالتقابية وچند مصراور نقصان ده تحوّ لات تصح، البته كچصه مثبت اور فائده مند تحولات بھی علماءاور دانشوروں نے ایجاد کئے ہیں جن سے ہم کو غافل نہیں ہونا چاہئے انقلاب جمہوری اسلامی ایران بیسویں صدی کامہم ترین تحوّل وانقلاب ہےجس کا دوست اور شمن سبھی نے اعتراف کیاہے بیایک مذہبی عالم آیت...امام خمینی کی فکروں کا نتیجہ تھااماخ میں کی شخصیت ایک سے زیادہ نہیں تھی اور اسلحہ، بیسہ وغیرہ کچھ بھی نہیں رکھتے تھے ان کے پاس صرف ایک بلندفکر تقمى اليي فكركه شروع ميں تقريباً ٩٩ فيصد خاص دوست اوراحيات بھي يقين نہيں رکھتے تھے کہ ر فکر عمل ہوجائے گی لیکن شجعی لوگ گواہ ہیں کہ اس شخص نے دنیا سے الگ ایک چھوٹے اور معمولی مکان میں بیٹھ کرمشرق دمغرب کی دوبڑی طاقتوں کومبہوت کردیا بیا یسے عالم میں ہوا کہ امام نہ شہرت کے طالب تھے اور نہ ہی حکومت کے خواہاں، جبکہ بیرعام بات ہے کہ کوئی استاد درس پڑھا کر نکلتا ہے تو تمام شاگر داسکے پیچھے پیچھے چلتے ہیں لیکن امام اس بات کی بھی

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

اجازت نہیں دیتے تھے کہ کوئی انکے پیچھے چلے امام خمینی اگرکسی کود کچھتے تھے تو اسکوننے کرتے تھے کہ وہ راستے میں انکے پیچھے پیچھے چلے، امام خمینی ایسے مرجع تھے کہ جنھوں نے بہت ز مانے تک اپنے رسالہ علیہ کو چھاپنے کی بھی اجازت نہیں دی اور جب اجازت دی تو اس شرط کے ساتھ کہایک پیسے بھی سہم اما ملیہم السلام کا اس میں خرچ نہ ہو میں خود اس بات کوجا نتا ہوں کہ آپ کا رسالہ علیہ کن لوگوں کے تعاون سے چھپا تھا آپ ایسی شخصیت بتھے جو نہ قدرت کے طالب تھاور نہ ہی شہرت کے خواہاں ، بلکہ ان دونوں چیز سے گریز اں تھے۔ آپ کے اندرایک فکرتھی کہ جس پر بھروسہ کر کے آپ نے ایک بہت بڑاانقلاب بریا کر دیا ایسانحوّ لجس نے دنیا کے سیاسی حالات کو درہم برہم کر دیا بیسب ایک مثبت فکر کا نتیجہ ہے۔ بهر حال میں اس بات کی تا کید کرنا چاہتا ہوں ایک آ دمی ، ایک استاد خواہ وہ دینی مدر سے کا ہو یا یو نیورسٹی کا (چاہے وہ مثبت ہو یامنفی ) عالمی انقلاب بریا کرسکتا ہے۔اگر ہم اس مسّلہ کی کی طرف توجّه کریں توان ذمہ داریوں کے بوجھ اور اسکی اہمیت کا اندازہ لگا سکتے ہیں پھراس بات کے لئے آمادہ ہوئگے کہاس کے لئے وقت صرف کریں درس اور کلاس کو تعطیل کریں اور بیٹھ کراس اہم مسئلہ کے بارے میں بحث اور گفتگو کریں اور ملک کے نوجوا نوں کے بارے میں فکر کریں،اسلام اوراسلامی معاشرہ سے متعلّق جوکام انجام دینا ہےاسکو پیچانیں اوران کے متعلق اپنافریضہ انجام دیں ان تمام مطالب کی طرف تو جبکرتے ہوئے بنیادی سوال بیہ پیدا ہوتا ہے کہ اس فریضہ اور ذمہ داری کوا دا کرنے کے لئے ہم کو کیا کرنا چاہئے اس کے جواب سے بل ایک مقدمتہ بیان کرتا ہوں۔

تهذيبي انقلاب ڪي اڀميت

لیکن افسوس که ایسے حالات سامنے آئے که امام خمینی این ار مان کو صحیح طریقے سے بیان نہ کر سکے اور اس کو عملی جامد نہ پہنا سکے چونکہ نیا نیا انقلاب آیا تھا مختلف مسائل اور مشکلات سامنے تصح ابھی کچھ ہی دن گذرے سطح کہ آٹھ سالہ جنگ ہم پر مسلاط کر دی گئی جو کہ ملک کا سب سے اہم مسلہ بن گئی ہم کو اس پر بہت ہی امکانات اور قوت و طاقت صرف کرنی پڑی ، بہر حال ملک کے اندر اور باہر شیطان صفت افر ادمتحد ہو گئے میہ بھی ایک سبب بنا کہ جو ثقافتی انقلاب امام خمینی کے ذہن میں تھا وہ حقیقی اور عملی صورت اختیار نہیں کر سکا لہٰذا اگر کوئی میہ نی تیجہ

نکالے کہ بیرونی دباؤ اور فوجی محاصرہ اور اقتصادی یابندی اور طرح طرح کی مشکلات ہمارے لئے کھڑی کی گئیں وہ سب صرف اس لئے کیا گیا کہ امام خمینی کا ثقافتی انقلاب کامیاب نہ ہو سکے اس جملہ میں کچھ نہ کچھ ربط ضرور ہے اور اس کو بعید از امکان نہیں سمجھنا چاہیئے، آپ خود بوسینا میں دیکھیں کہ وہاں اپنے ظلم کیوں کئے گئے؟اور بہت ہی بے رحمی اور یوری ڈشمنی کے ساتھ ہزاروں مردوں ،عورتوں ، بوڑھوں جوانوں حتق بچۃ ں کوقتل کر کے ایکے سر کیوں جدا کئے گئے؟ اور جولوگ حیوانات کی حفاظت کے لئے انجمن بناتے ہیں اور چند حیوانات کے لئے مظاہرہ کرتے ہیں وہ لوگ بھی انسانوں پراتنے ظلم وسم کے بعد بیٹھے دیکھتے ر ہے اور انکی زبان پر ذلّت ورسوائی کا تالا پڑا رہا اور ان سے کچھ نہ بولا گیا بلکہ اس کے بر خلاف ظالموں کی مالی اورجنگی مددبھی کرتے رہے، کیا اس کا سبب ثقافتی اور تہذیبی مسّلہ کے علاوہ کچھاورتھا؟ کیاان مسلمانوں کی تعداد دوتین ملین سے زیادہ تھی؟ یہ نہ زمین رکھتے بتھے اور نه مکان نهائلی تعداد زیادہ تھی نہ ہی انکے پاس دولت ، ہتھیا ر ، کمنالو جی اورکوئی اہم چیز تھی تو ان لوگوں پرا تنابھیا نک حملہ اورظلم وستم کیوں ہوا؟ اس کا جواب صرف ایک چیز ہے وہ بیر کہ ان کے پاس صرف ثقافت اور اسلام کا کلچر تقاوہ لوگ دیکھ رہے بتھے کہ بیسویں صدی کے آخر میں یورب کے مرکز میں ایک اسلامی ملک ظاہر ہور ہا ہے اور اپنے وجود کا برملا اعلان کرر ہا ہے اس سے وہ لوگ خوف ز دہ تھے کہ اسلامی فرہنگ اورکلچر دھیرے دھیرے پڑ وتی مما لک اور یورے یورپ میں پھیل جائے گااور آگے چل کر پورے یورپ میں ہر چیز کو بدل دے گالہٰ دا ان لوگوں نے ارادہ کیا کہ آغاز میں ہی اس تحریک کوختم کردیا جائے اور یہی کام الجزائر، ترکیہ

اور دوسرے اسلامی ممالک میں انجام دیا گیا، آخر کیوں؟ بیلوگ اسلام سے خوف ز دہ ہیں اسلام کیا ہے؟ اسلام ایک فکر اور فرہنگ ثقافت کا نام ہے تو گویا بیلوگ ایک فکر اور فرہنگ سے ڈرتے ہیں

اس طولانی مقد مدکانتیجہ بیہ ہے کہ ہم کواس سوال کے جواب میں کہ کیا کرنا چا ہے ؟ صرف یہی ہے کہ ہم کو ثقافتی کا م کرنا ہے بیہ ساری بحثیں اس بات کا سبب بنتی ہیں کہ ہم زیادہ سے زیادہ اینی ذمہ داری کوانجام دیں اور اس بات کواپنے ذہن سے نکال دیں کہ بیفکری اور فرہنگی بحثیں بے فائدہ ہیں اور ملک میں جو کچھ بھی مشکل ہے اسکا تعلق صرف اقتصا داور خارجی سیاست وغیرہ جیسے مسائل سے ہے۔

انقلاب کے اس تقاء میں شقافتی تحرب کوں کا صور درت ہے ہم کو چاہئ اسلامی تہذیب وتدن کوفروغ دینے کے لئے ہم کواصول اور نظام کی ضرورت ہے ہم کو چاہئ کہ ہم اپنی تحریک کی راہ وروش کو معین کریں جو حالات ہمارے سامنے ہیں ان کو مسوس کریں اپنے طریقہ کارکو پچانیں اسی طرح اس تحریک سے متعلق راستے میں آنے والی رکا وٹوں کو دیکھیں اور ان سے متعلق جولازمی تداہیر ہیں انکوا ختیار کریں، اس راستے میں سب سے پہلا قدم یہ ہونا چاہئے کہ ہم فکروں کو نئے انداز سے پیش کریں، اپنے مطالعہ کو وسیتے اور مضبوط شروع کریں ، فکروں کے اصول کو قائم کریں اصولی اور بنیا دی طور پر محکم انداز سے اپنے کا م کو شروع کریں۔

انقلاب کے شروع میں ہم لوگ ایک مختصر شناخت رکھتے تھے ہم کو ظالموں اورائلے پھٹو ؤں کے مقابلے میں یوری طاقت کے ساتھ کھڑا ہونا چاہئے اسی مختصر شاخت پر ہم نے حرکت کی اور انقلاب اسلامی کامیاب ہوا اور یہاں تک پہونچا ہے آج بھی لوگوں کی اکثریت اس اصول اور قانون کی یا بند ہے کیکن ہم کواس بات پر توّ جہدینی ہوگی کہ اس انقلاب کو باقی رکھنے اوراس کے تحفظ کے لئے میتھوڑی تی شاخت کافی نہیں ہے اس حرکت کے آغاز اور انقلاب کی کامیابی کے لئے زیادہ تر احساسات اورجذبات پر بھروسہ تھا جو کہ اسی مختصر شاخت کے ساتھ تھاجس سے کچھنتیجہ حاصل ہوالیکن اس راستے کوجاری رکھنے کے لئے صرف اس یزمل کرنا کافی نہیں ہے بلکہ ہم کواب اصل میں احساس وعواطف سے ہٹ کر شناخت اور بصیرت کے اسباب پرزیادہ تو جبردینی ہوگی۔ اب آج نوحہ د ماتم اور نعروں سے لوگوں کو جمع نہیں کیا جا سکتاالېټه بېرسب چیزیں ۱ پني جگه پر باقې رہیں اور محفوظ رکھی جائیں ،لیکن گفتگواس بات میں ہے کہ اگر ہم چاہتے ہیں کہ ہمارے ثقافتی اموراور تہذیبی مراکز میں کوئی رخنہ دارد نہ ہواور ہم دشمن کے نفوذ سے محفوظ رہیں توہمیں چاہئے کہ ہم غور دفکر کے ساتھ فر ہنگ د ثقافت کی طرف خاص تو جّہ دیں۔ آج دشمن بھی چالا کی کے ساتھ اس نکتے کو پیچان گیا ہے اس نے اپنی قو ی اور متحکم حرکت کواقتصادی اور فوج میدان سے ہٹا کر سارے امکانات کو ثقافتی مسائل میں صرف کررہا ہے اور شمن اس کوشش میں ہے کہ اس طرح سے انقلاب کے ثقافتی مراکز کو آلودہ اورخراب کرکے دھیرے دھیرے تمام میدان کواپنے قبضہ واختیار میں کرلے،اگرہم چاہتے ہیں کہ اس ثقافتی شگاف کوروکیں اور دشمن کواس طرف سے داخل نہ ہونے دیں توہمیں

چاہئے کہاس پرا گندگی اور بے ظلمی سے اپنے کو نکالیں، اگر ہم یو نیور سٹی کے استاد کی حیثیت ے چاہتے ہیں کہ ثقافتی کا موں کو انجام دیں اور اسلام کی قدرو قیمت اور اسکی اہمیت کونو جوانوں کے ذہن تک پہونچا ئیں تو سب سے پہلے ہم اپنے کوفکر کی اور ثقافتی اسلحہ سے لیس کریں اوراسلامی فکر وثقافت اورا سکے مبانی واصول نیز مغربی فکر وثقافت اور وہ شبہات جو کہ وہ لوگ پیش کرتے ہیں اس کوجانیں اور پیچانیں تا کہ معاشرہ خاص طور سے نوجوان نسلوں کے مسائل اور مشکلات اور انکے فکری اور ثقافتی شبہات ومشکلات کوحل کر سکیں اور انکے سوالات کے جوابات دے سکیں البتہ خداوند عالم خوداینے دین کا محافظ ہے قر آن کریم میں ارشاد ہور ہاہے:" انانحن نزّ لناالذ کروانا لہ لحافظون" (۱) بیشک ہم نے قران کریم کونازل کیا اورہم ہی اسکےمحافظ ہیں۔اور بیشک خدا وند عالم ان تمام ظلمتوں اور تاریکیوں کے باوجود اسلام اور دین کی کشتی کوساحل نجات تک پہونچائے گا۔اللہ تعالیٰ ارشاد فرما تا ہے" ہوالذی ارسل رسولہ بالہدیٰ ددین الحق۔۔" (۲) وہ خدا ہےجس نے پیغمبر کو ہدایت اور دین حق کے ساتر بی تا که اسکوتمام ادیان پرغالب کردے ہر چند که مشرکین اس بات کو نا پسند کریں لیکن اس دین کی حفاظت کیوں نہ ہمارے ذریعہ ہواور کیوں نہ ہم اس گروہ سے ہوں جن کو خداوند عالم نے کلمہ حق کی بلندی کے لئے اور اپنے دین کی حفاظت کے لئے چنا ہے۔؟ امید کرتا ہوں کہ خداوند عالم ہم سجی لوگوں کو بیتو فیق عنایت فرمائے اورآ خرمیں اس بات کی تا کید کرتا ہوں کہ آج ہم لوگ اپنی حسّاس اور تاریخی ذمہ داری کومحسوس کریں اور اس ذمہ داری کوانجام دینے اور اپنی فکری اور فلسفی خامیوں کو دور کرنے کے لئے ضروری تے اریاں

کریں اوراس بات پرتو جددیں کہ اگر خدانخواستہ اس عظیم کام اوراس ذمہ داری کوانجام دینے میں کوئی کمی یا کوتا ہی کی تو خدا وند عالم ، پنج مبر اکرم ، ائمہ معصومین علیہم السلام اوران شہداء کی بارگاہ میں جنھوں نے اپنا خون نچھا ورکر کے اس پاک و پاکیزہ شجر کو محفوظ رکھا ہم لوگ اس کے جواب دہ ہوئے اور آسانی سے اس سے پنچ نہیں سکتے ۔

> (۱)سورہ حجر: آبیہ ۹۔ ۲)سورہ صف: آبیہ ۹۔

تہذیب و ثقافت سے سلسلے میں ہما می ذمداری (۲) خدا وند عالم کا شکر ادا کرتے ہیں کہ اس نے تو فیق عطا فر مائی کہ دوبارہ یو نیور سی کے معظم اساتید کے درمیان گفتگو کرنے کا موقع ملااس کے پہلے جلسے میں گفتگواس بارے میں تھی کہ ہمارے او پر کیا کیا ذمہ داریاں ہیں؟ اس کو میں نے کچھ حد تک بیان کیا اور اس ضمن میں چند با تیں آپ کے سامنے پیش کیں اس جلسے میں میں نے بیان کیا تھا کہ تہذیب و شافت سے متعلق امور کو انجام دینے کے لئے سب سے پہلے ہم کو کچھ بنیا دی باتوں پر غور دفکر کرنی ہوگ مختلہ انکے موجودہ حالات کو جانا اور انکی تجزیر اور تحلیل شامل ہے، اگر چہ ہم لوگ اجمالی اور مختصر طور پر اپنے اندر ایک ذمہ داری کو محسوس کرتے ہیں اور یہی احساس ہے جس نے ہم لوگوں کو ایک جگہ ہونے پر مجبور کیا ہے اور ہم لوگ ایک اجتماعی تحریک کے لئے آمادہ ہیں

لیکن اس ذمہ داری کو زیادہ سے زیادہ سمجھنے اور بہتر طریقے سے جاننے کے لئے انقلاب اجتماعی اور سیاسی حالات اور اس کی گذشتہ تاریخ کو جاننا ضروری ہوگا تا کہ موجودہ حالات کی تصویر کوزیادہ داختح طریقے سے سمجھ سکیس اور زیادہ معلومات کے ساتھ مطلوبہ حالت کی طرف قدم بڑ ھا سکیس، البتہ اس بارے میں مزید تفصیلی بحث ہونی چاہئے لیکن دقت کی کی اس بات کی اجازت نہیں دیتی کہ اس گفتگو کو زیادہ تفصیل کے ساتھ پیش کیا جائے مجبوراً اسی ایک جلسہ میں اس مسئلہ کو پیش کر کے تم کیا جار ہا ہے۔

بہمن ٥٧ الهجر مى شمشى سے بہلے اير ان حسى ايك تصوير ٢٩ سب كو معلوم ہے كہ اصل ميں يہ تحريك ، انقلاب اسلامى كى كا ميا بى سے پندرہ سال پہلے ٢٤ ، جرى شمسى سے شروع ہو چكى تھى يہ پندرہ سال كا عرصه ايرانى عوام پر بہت ہى سخت گذرا ہے افرا تفرى كى حالت پور ے ملك ميں پائى جاتى تھى ۔ اقتصادى بحران ، سركارى خزانے كى غارت گرى اور تمام شعبوں ميں گرا،ى جو دربار شاہ سے وابستہ تصان ميں اخلاقى برائياں نيز سركارى ملاز مين ميں غلط كارياں ، بے انتہا رشوت خورى ، ہر جگد ما قابل برداشت طبقاتى اختلاف نيز اسكے علاوہ اور بہت سارى خرابياں جس نے لوگوں كو عاجز كرديا تھا اس كے علاوہ اجتماعى معاملات ميں غيروں ، خاص كرامر ايكا كا عمل دخل پورى طرح سے اتنا دكھا كى ديا تھا كہ معاد خلاف نيز اسكے علاوہ اور بہت سارى خرابياں جس نے لوگوں كو عاجز كرديا تھا اس كے علاوہ اجتماعى معاملات ميں غيروں ، خاص كرامر ايكا كا عمل دخل پورى طرح سے اتنا دكھا كى ديا تھا كہ جاند دو بالا وزير اور عہدہ دار بھى امر كى تسلاط كے زير اثر شے اور عملى طور سے امر كى سفارت شخصیتوں کی بے عزقی اور تو ہین کیا کرتے تھے اور بار بار کی حقارت و تو ہین سے ان لوگوں کے اندر بہت حد تک احساس کمتر کی پیدا ہو گیا تھا اور عوام مید تصور کرنے پر مجبور ہو گئے سیح کہ امریکی ہی متمدّن اور ترقی یافتہ ہیں اور ہم لوگ ان کے مقابلے میں بے حیثیت اور لیس ماندہ ہیں۔ اس کے ساتھ ساتھ دوسر اسب سے اہم مسلد پیتھا کہ وہ لوگ دین سے مقابلہ و مبارزہ کی سیاست اپنائے ہوئے شخصا ور بیڈ کر دن ہہ دن وسیع ہوتی جا رہی تھی اور ایک مضبوط صدا بن رہی تھی آخری دنوں میں بات یہاں تک پہونچ گئی تھی کہ ان لوگوں نے در میان سے سارے پر دوں کو ختم کر دیا تھا وہ لوگ ان تک مقد سات سے تھا اور کر رہے تھے ان تمام حالات کے ہوتے ہوئے ایک عام طور سے دینی مقد سات سے تھا اور کر

## شهنشا ہیدومرکی سب سے بڑی آفت

اگرہم چاہتے ہیں کہ اس دفت کے حالات کا تجزیر کریں تو سب سے بڑی آفت میری نظر میں یہ یتھی کہ پیچیلی استعاری سیاست کے ذریعہ خاص طور سے پہلوی نظام کے پچ س سا ٹھ سالہ دور میں ان لوگوں نے جو کام کیا وہ بیتھا کہ مسلمانوں کے گروہ اور دیندارافرا دکو سیاست سے با لکل خارج کر دیا تھا، اس زمانے کی بہت سی چیزیں مجھکو یا دہیں لیکن جس نکتہ کی طرف میں نے اشارہ کیا اس کی طرف بہت کم دوستوں کی تو جہ ہوگی یا انکویا دنہ ہوگا ، بیا کی بلاتھی اور بہت ہی اہم مسلہ تھا جو ان لوگوں نے اس ملّت کے لئے ایجا دکر دیا تھا۔ اس طرح کی ان <mark>3</mark>6

لوگوں نے ساست گذاری کی تھی کہ اس ملک کے سیاسی اور اجتماعی کا موں کو کچھا پسے افراد کے حوالے کردیا تھا کہ جوان کے مطابق تھے ایسے منتخب افراد کہ جن میں اتلی فیصد سے زیادہ امریکہ میں تعلیم حاصل کئے ہوئے تھے یا ایران میں ایس یو نیورٹی کے تعلیم یافتہ تھے جو ام ریمہ کے زیرانز تھیں منجملہ ان یو نیورسٹیوں میں تہران کا" دانشکد ہُ مدیریت" (جوآ جکل امام صادق یونیورسی ) اور شیراز کی یو نیورسی تقمی شیراز کی یونیورسی کا جو مالک ہوتا تھا وہ سفارت امریکہ سے معتن ہوتا تھا اور دوسری یو نیورسٹیوں کے نظام اور نصاب بھی امریکی ہی معےّن کرتے تھے، بہر حال ملک کی ساست گذاری عملی طور سے اُنھیں منتخب اور چیندہ دانشوروں کے ہاتھ میں تھی جنگی اکثریت امریکہ کی تربیت یافتہ تھی،البتہ بیسیاست اصل میں انگریزوں کی ہے جو بہت ہی باضابطہ اور منظم انداز میں تھی، امریکہ نے سیاست کے اس طریقے کوانگریزوں سے سیکھا ہے تا کہ اس ذریعہ سے ان مما لک میں بہت دنوں تک اپنا تسلّط برقرارر کھیکیں لہٰذا وہ اس بات کی کوشش کرتے تھے کہ ایسے دانشوروں کی خود اُنھیں ملک میں تربیت کریں جو بلا واسطہ طریقے سے انکی فکروں کو پروان چڑھائے اوروہ ان کے مطابق ہرکام کرنے کے لئے تیار ہوں۔ اس سیاست کا نتیجہ بدلکا کہ ملک کے عام مسلما نوں کا ملک کی سیاست اور سرکاری امور میں کوئی کردار نظرنہیں آرہا تھا صرف ایک پارلیمنٹ تھی جہاں عوام کی کسی حد تک دخالت نظر آ رہی تھی وہ بھی اس طرح کہ ممبروں کی ایک لیسٹ اور فہرست دربارشاہ اور امریکی سفارت خانہ کے توسط سے پہلے ہی معے ّن ہوجاتی تھی اور دہی نام انتخابات کے دن بکسوں سے باہر آتے تھے۔

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

37

اگر چہ ملک کے دانشوروں میں پچھالوگ ایسے بھی تھے جو ملک کی موجودہ سیاست سے متفق نہیں تھےاورکسی بھی طرح ان کے ساتھ رہنے کو آمادہ نہیں تھے بلکہ ان سے مقابلہ کے لئے تے ارتصحاس سلسلے میں ان لوگوں نے کئی جماعتیں تشکیل دی تھیں ان میں سے ایک حزب توده ( توده یارٹی )تھی اگر چہ بیلوگ بھی کسی حد تک مشرقی استعار کا آلہ کار تھےاور کچھلوگ ایسے بھی تھے جوروس کی طرف جھاؤ رکھتے تھے اور وہ لوگ چاہتے تھے کہ ایران ایک سو سلشٹ اورروی فکر میں تبدیل ہوجائے ، بہر حال پھر بھی اس گروہ میں پچھنلص اور سیتے لوگ بھی پائے جاتے تھے جوحقیقت میں انگریزوں اور امریکہ کے تسلط اور استعار کے چنگل سے بچنے کے لئے اسکےعلاوہ کوئی اور راستہ ہیں سبجھتے تھےتھا کہاپنے کوروسیوں کےحوالہ کر دیں یعنی انکے ذہن میں بہ بات ڈال دی گئی تھی کہ تیسری دنیا کے مما لک مثلاً ایران وغیرہ کے سامنے صرف دوہی راستہ ہے یا وہ امر کی پرچم کے پنچے آجائیں یا روتی پرچم کے زیر سابيتا كهائك لئے دوسر بےلوگوں سے مقابلہ كرنامكن اور آسان ہوجائے اگر چہ بيد دسر ب گروہ والے زیادہ نہیں تھے لیکن پھر بھی کچھ نہ کچھ اس خیال کے حامی ضرور تھے ہم حال ان دنوں دانشوروں کی ایک جماعت حزب تو دہ کی شکل میں جمع ہوگئی تھی اور رسمی کا موں کو انجام دیتی تھی آج بھی ہم کواس طرح کی تنظیم سے غافل نہیں ہونا چاہئے چونکہ بیلوگ دوبارہ موقع کو غنیمت جان کر چوری چھیے اپنے کو پھر سے آمادہ کرر ہے ہیں ۔اوراس بائیں بازو میں تو دہ یارٹی کے علاوہ دوسر کروہ جیسے فدائی خلق، کارگر یارٹی، رستگار پارٹی، اور مختلف قسم کے مقامی گروه مختلف علاقوں جیسے کردستان، آ ذربائیجان، تر کمنستان اور خوز ستان وغیرہ میں

موجود بتھان تمام یارٹیوں کامار کس ازم کی طرف جھاؤتھا۔ اس بات کا تذکرہ مناسب ہے کہ بہت سے گروہ جوکسی نام سے پائے جاتے تھے حقیقت میں اس کے اندرمبران کی تعداد دیں بیس افراد سے زیادہ نہیں تھی۔ان بائیں بازو کی پارٹیوں کے مقابلہ میں اور دوسری یارٹیاں بھی پائی جاتی تھیں جن کا شار دانے بازو کی پارٹیوں میں ہوتا تھا جو کہ حکومت کی طرفدارادراس پہلوی نظام کی موافق تھیں کہ مغربی بلاک سے تعلق رکھتی تھیں۔ اس درمیان جس بات کی کمی تقمی وہ دیندارافراد کی فعّالیت اوران کامتحرک نہ ہونا تھا مختلف چالوں اور جربوں سے ان لوگوں کو سیاست کے میدان سے جدا کر دیا گیا تھا اور اس طرح سے تبليخ کی گئی تھی کہاصلاً کوئی دینداراورمتدےن سیاسی امور میں دخالت نہیں کر تاتھا۔ یہ بات مجھکوخودیاد ہے کہ جب کسی موقع پرکسی عالم دین کو بدنام کرنا چاہتے تھےتو کہتے تھے کہ بیہ ملّا سیاسی ہے گویا ایساد درآ گیا تھا کہ سیاسی مولوی ہونا ایک گالی تصوّر کیا جاتا تھا اسی وجہ سے دیندارافرادخاص طور سے عالم دین حضرات سیاست کے میدان میں اتر نے سے پر ہیز کرتے تھے۔ یہاں تک کہ آہتہ آہتہ بعض اسلامی ممالک کی پیروی اور کچھ دوسرے اسباب کی بنا پر دینداروں کے درمیان بھی بعض سیاسی گروہ پیدا ہو گئے تھے مشہور تنظيم" فدائيان خلق" أنھيں گردہوں ميں ہے ايک تھی اگر جہ بيدايک چھوٹی سی تنظيم تھی ليکن ا پنی جگه بهت ہی مصمم اور شخکم یارٹی تھی ، ایک دوسرا گروہ" حزب ملل اسلامی" تھا جو کہ ۲۸ مرداد کے بعد عالم وجود میں آیا تھا بہلوگ بھی معدود ہے چندافراد سے زیادہ نہیں تھےاور آخر کارگوشئہ گمنامی میں چلے گئے اسی دوران (جو کہ مرحوم آیت ۔۔کا شانی کے سیاسی کارناموں کی بلندی کا دورتھا)ایک دوسرا گروہ" مجاہدین اسلام" بھی تھاجس کے بانی شس قنات آبادی تھے" سازمان مجاہدین خلق" جس کو آجکل ہم گروہ منافقین کے نام سے جانتے ہیں حقیقت میں اس گروہ کا ایک حصّہ تھاجس کے بانی یہی ٹمس تھے جیسا کہ آپ جانتے ہیں بعد میں چل کر اس گروہ نے مارکسی رجحان پیدا کر لیا اور آخر کار امریکہ اور مغرب کے دامن میں چلا گیا ہم حال ملک کے سابعی حالات کی بہ تصویر اور بہ تحرک تنظیمیں انقلاب کی کامیابی سے یہلے تھیں جواٹھیں مذکورہ چند گروہوں میں منحصرتھیں اور ملک کے مخلص اور معتقد مسلما نوں کی اکثریت، جو کہ نق صفح سے اس میدان سے پوری طرح دور تھے سیاست میں آنے کے لئے ایکے پاس کوئی ذریعہ اور راستہ نہیں تھاان نوّے فیصد لوگوں میں حالات اور واقعات کی حقیقت سے آگاہی رکھنے والے افراد کم نہ بتھے بیلوگ حقیقت میں ملک کے حالات سے ناراض تصحاورخون دل يتيت تتصليكن عملى طور سے پچھ ہيں كر سكتے تتھے انكو پچھامىد بھى نہيں تھی اس زمانے میں چنداسلامی گروہوں کے درمیان جو کہ واقعاً اسلام سے لگاؤر کھتے تھے اور وہ شاہ کی حکومت کو قبول نہیں کرتے تھے نیز بائیں باز واور مارس ازم کی طرف بھی ان کا ر ججان نہیں تھا ایک گروہ" نہضت آ زادی" بھی تھااس گروہ میں چند نوجوان لڑ کے تھے جنھوں نے اکٹھا ہوکرایک تنظیم بنالی تھی اور دھیرے دھیرے اس تنظیم نے تحریک آزادی کی شکل اختیار کر لی تقی استنظیم کی بنیاد ڈالنے والے لوگوں میں انجینئر بازرگان اور ڈاکٹریدا... سحابی کا نام لیاجا سکتا ہے، تہران یو نیورسٹی کے شعبہ قنّی کی مسجد کی بنیاد ڈالنے دالے یہی مہند س بازرگان تھے، اسی طرح آپ کئی رسالوں کو مختلف شکل میں چھاپتے تھے ان میں ایک

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

رسالہ " تنج شاریگاں " تھا، تحریک آزادی والے بھی مجاہدین خلق کی طرح اسلام سے ربط رکھتے تصفیمازی اور روزہ دار بلکہ بعض عابد شب زندہ دار بھی تھے، اگر چہتحریک آزادی والے بھی مجاہدین خلق کی طرح راستے سے بھٹک گئے اور خود کو سیاسی حیثیت سے محفوظ رکھنے کے لئے محاذ ملی کے ان ممبر ان کے عنوان سے بیش کیا جو کہ سیاسی دانشوروں کے درمیان دوسروں سے بہتر تصوّر کئے جاتے تھے، اور ویسا ہی کا م کرنے لگے سیاسی اعتبار سے ملک کی مید حالت اس وقت، انقلاب کی کا میابی سے پہلچھی۔

سیاسی تغ*یر او*ر انقلابکےلئےامام خمینی کی حکمت عملی

ان حالات میں امام خمینی نے فہم وفر است اور سیاسی بصیرت کے ساتھ جو کہ شروع سے آپ رکھتے تھے یہ محسوس کیا کہ بید سیاسی کارنا مے جو دانشوروں کے مختلف گروہوں کی طرف سے انجام دیئے جار ہے ہیں اگر نتیجہ کو پہونچ جائیں توجھی اس سے اسلام کو کو کی فائدہ پہو نچنے والا نہیں ہے حتی جو لوگ اسلام کے نام پر جو کچھ کرر ہے ہیں اس سے بھی کچھ فائدہ ہو نے والانہیں ہے، صرف ایک راستہ جو امام خمینی کی نظر میں فائدہ مند تھا اور اس کا ہونا ضروری تھا و بیر کہ عام مسلمانوں کو میدان میں لایا جائے امام خمینی کا سی عقیدہ تھا کہ سیہ جماعتیں اور تنظیمیں ایک اسلامی انقلاب (جو کہ مضبوطی کے ساتھ ترم مند جو اس خام ہوا ور حکومت اسلامی کی نظر میں شکل میں ہو ) نہیں لاسکتی ہیں، اگر چہ امام خمینی کی تھیوری اس زمانے میں قابل قبول نہیں تھی اور آج تھی نہیں ہے وہ لوگ اس بات کے معتقد تھے کہ جہاں بھی جس صورت میں سیاسی تحريك اور فعّاليت انجام پائے، اس كانتيجہ اس وقت ہوتا ہے جب وہ سى گروہ ياتنظيم كى شكل میں کسی خاص رابطہ اور قاعدہ کے ساتھ انجام پائے اسکے برخلاف ایسی تحریک جوعمومی طور سے ہوادراس میں سب کے سب لوگ دخالت رکھتے ہوں اور سب کے سب اپنے کوذ مہ دار محسوس کرتے ہوں اور وہ تمام لوگ متحد ہو کر حرکت کرتے ہوں تو علوم سیاسی کے کلاسکی نظریات میں اس کی کوئی ٹنجائش نہیں ہے،اگرام خمینی یہ چاہتے کہاپنے نظریات اورا فکارکو علمی نظر بیری شکل میں پیش کریں اوراس کے بارے میں بحث وگفتگو کریں تو کوئی بھی اس کو قبو ل نہیں کر تااما مثمینی نے اس ساسی مطلب کوعلمی نظر بہ میں پیش کرنے کے بجائے اس کام کو عملی طور سے پیش کرنا شروع کیا اور آپ نے مصمم ارادہ کرلیا کہ عام لوگوں کومیدان میں لیکر آئیں اوراس احساس ذمہ دارری کوعام لوگوں کے ذہن میں ڈال دیا کہ سلمان ہونے کے ناطےتمام لوگوں کا بیفریضہ بنتا ہے کہ وہ ملک کے سیاسی امور میں حصّہ لیں، امام خمینی کی بیفکر دوسری اورفکروں کی طرح ایک نٹی فکرتھی اگر امام خمینی س راستے کے علاوہ کوئی دوسرا راستہ اختیار کرتے تو کوئی خاطرخواہ انقلاب پیدانہیں کر سکتے تھے امام خمینی نے عوامی طاقت اوران کی حمایت سے اتنی بڑی کا میابی حاصل کرلی اور اس تحریک کوجو کہ اس کے پہلے ہمیں نظر نہیں آتی تھی وجود بخشا،اس کا م کوکوئی بھی سیاسی گروہ چاہے با سمیں باز وکی یارٹی ہویا تنظیم ملّی ہویا کوئی اور مذہبی گردہ ہوانجام دینے پر قادر نہیں تھا، اس بات کا دوست دشمن سب نے اعتراف کیاہے۔ بیصرف امام خمینی کی ذات تھی جس نے عظیم ملّت کے گروہوں میں چیچی ہوئی طاقت کو شخص کر کے ان کے دینی اور اسلامی جذبات کا فائدہ اٹھاتے ہوئے نتیجہ خیز کا مکو شروع کیا

<mark>4</mark>2

۔ ہم کو بد بات اچھی طرح یاد ہے اور میں خود اس بات کا قریب سے گواہ ہوں کہ وہ آ وارہ اور برکار جوان جو کہ سڑکوں اور گلیوں میں پھرا کرتے تھے امام خمینی نے ان کوا پیا بدل دیا اور ایسا بنا دیا کہ وہ انقلاب کے وقت دشمنوں کے مقابلہ میں اپنے سینوں کو ڈ ھال بنا کر پیش کرتے تھےاورحکومت شاہ کے سیامیوں سے کہتے تھے ماروجتنا مارنا ہے مارلو!اما مخمینی نے لوگوں کے اندران کی دینی ذمہ داری کے احساس کوزندہ کر دیا آپ نے اپنی خالص نے ت سے ایسا کام کر دیاجس سے لوگوں میں محد ود اور خشک گروہی رابطوں کے بجائے ایک گہرا اورصمیما نه رابطه پیدا ہوگیا لوگ امام خمینی سے محبّت کرتے بتھے اور پر دانہ کی طرح ارد گرد کھومتے تھے۔ بیامام خمینی کی بے مثل اور بےنظیر رہبری اور قیادت تھی ہم آج بھی محبّت کے اس گہرے رشتے کود بکھر ہے ہیں یہاں تک کہ آ کی انتقال کے سالوں بعد بھی آپ کا نام خاص احترام کے ساتھ لیاجا تاہے۔ بہر حال امام خمینی کی پہتجریک اس روز کے رائج فارمولے اور سیاست سے جدائقی ،اس وقت جب ٥٦ ، ابجری شمسی میں لوگوں نے سڑکوں پر مظاہرہ شروع کیا تو اچھے اچھے لوگوں نے بھی پنہیں سوچا تھا کہ بیں سال سے کم کی مدّت میں اس حرکت اور قیام کا کوئی نتیجہ نکل سکتا ہے اور کامیابی حاصل ہوگی ایسے افراد سے میری مراد ڈاکٹر بہتنی دغیرہ جیسے لوگ ہیں بیاوگ کوئی معمولی شخصیت کے مالک نہیں تھے بلکہ بلند سیاسی درجہ رکھتے تھے ان جیسے لوگوں کا بھی ( انقلاب اسلامی کی کامیابی سے پہلے اور آزادی کے آخری دنوں میں ) یہی نظریہ تھا کہ ابھی میں سال اورا نیظار کریں کیکن سبھی لوگوں نے دیکھا کہ ام<sup>م</sup>ین کی تحریک نے ایک سال اور

چند دنوں میں ہی نتیجہ دینا شروع کر دیا اور انقلاب کا میاب ہو گیا، ایسی چیز جس پر میں خود ذاتی طور پر بھی یقین نہیں کرتا تھا اگر کوئی کہتا تھا تو مجھے خواب و خیال سالگتا تھا میں تو ایک معمولی آ دمی ہوں مجھ سے بڑے بڑے لوگوں کا بھی تقسور اور خیال یہی تھا، بہر حال اگر سیکہیں کہ ۱۳۰۷ میں انقلاب اسلامی ایران کی کا میابی ایک خدائی معجزہ تھی تو میرے نز دیک سیکوئی مبالغہ کی بات نہیں ہوگی۔

انقلاب کی کامیابی کے بعد بعض ایسے مفسد گروہ کہ جنگی لوگوں کے درمیان کوئی وقعت نہیں تقی اور ان کی بیہودہ حرکتیں، فریب کاریاں اور قتل وغارت گری ہی خود ان کے خاتمہ کا سبب بن اور وہ ملک سے بھاگ گئے ان کے علاوہ کچھ دوسرے گروہ باقی رہ گئے جیسے تودہ پارٹی، دہشت گردفدائی خلق، پان ایرانیسٹ ، محاذ ملتی اور تحریک آزادی بیلوگ پہلے کی طرح کام کرتے رہے انکے لئے کوئی چیز مانع بھی نہیں تھی اور انکے جان ومال محفوظ تھے۔ یہاں تک تقریباً وہ مطالب تھے جن کو آپ سبھی لوگ جانے حضا اور کوئی نئی بات نہیں تھی مرف ان مسائل اور واقعات پر جو انقلاب کی کا میابی سے پہلے تصاور کوئی نئی بات نہیں تھی اور اکثر مطالب مقد مہ کے عنوان سے متھا میں بی پر میری خاص تا کید ہے اس کے بعد ہے جس پر میں چاہتا ہوں کہ آپ خاص تو جہ دیں۔

حقیقی اسلام کے افکام و اقدا مرسے متعلق اسلامی نظام *کر کر ذم*هدام و کااعتقاد انقلاب اسلامی کی کامیابی کے بعد طبعی طور سے ملک کی سریر یت اور حکومت بنانے سے متعلق بحث ہوئی؛ سب سے پہلی حکومت انجینئر بازرگان کی صدارت میں بنی؛ اسکے بعد بہت سے حکومتیں کئی لوگوں کی سربراہی میں بنیں ؛ بہت سی کمیاں اور فطری اشکالات جو کم تجریگی اور نئے ہونے کی وجہ سے لازمی تھے دہ سب یائے جاتے تھے جیسا کہ ہرانقلاب اور ہرنٹی حکومت کی خصوصیت ہے لیکن اس کےعلاوہ اس جگہ جو چیز قابل سوال ہے وہ بیر کہ کیا ارکان حکومت کے تمام لوگ اماحمینیکی طرح فکرر کھتے تھے اور کیا سبھی لوگ معاشرہ میں دین کے اثر کے متعلق وہی چز بیجھتے تھے جومرحوم امام سبجھتے تھے۔ اس وقت ملک کے بڑ بےلوگ جن کا شارسیا سی طور پر بز رگوں اور فیصلہ کن لوگوں میں ہوتا تھا جیسے شہید بہتنی ؛ شہید مظہر ی ؛ شہد با ہنر اور ان جیسے دوسرے لوگ جو سالوں اما مخمینیکے زیر سایہ تربیت یا چکے تھے بیلوگ مکمل طور سے اماضمینیکی فکروں اور نظریوں سے داقف تھے اس کے علاوہ بیلوگ خودبھی اچیتی صلاحیت کے مالک بتھے اسلام کے معارف اور اصول کا دسیع اور گہرا مطالعہ رکھتے تھے اور اسلام کے اصول واحکام اور معارف کا بخوبی علم رکھتے تھے،

اور نہرا مطالعہ رکھنے سے اور اسلام کے اصول واحظ م اور معارف کا بنو کی م رکھے تھے، ایسے لوگ امام خمینیکے راستوں کو پہچانتے تھے اور اس پر اعتماد اور یقین رکھتے تھے اور حقیقت میں وہی چاہتے تھے جس کی فکر اور جنتجو میں امام خمینی تھے؛ لیکن ذرا آپ غور کریں بیلوگ کتنے سال زندہ رہے؟ انقلاب کے ایک دوسال کے شروع میں ہی اکثر کو شہید کر دیا گیا سب سے

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

**4**5

پہلے مرتضیٰ مظہر ی کوشہید کیا گیا اس کے بعد ۷ تیراور ۸ شہر یور کا داقعہ ہوا؛جس میں بہتق؛ باہنر وغیرہ شہید ہو گئے نیز اور دوسرے بہت سارے واقعات جس میں بہت سے ایسےلوگ جواما محمینیکے افکار اور اصول سے اچھی طرح واقف تھے اور اسی اصول پریقین رکھتے تھے ملک کے سیاسی عہدوں پر متمکن تھے اور ملک کے قوانین بنانے میں اہم رول رکھتے تھے وہ لوگ ہمارے درمیان سے رخصت ہو گئے، ڈنمن جو کہ سارے حالات سے باخبر تھا اس سے یہلے کہ ہم ان شخصیات کواچھی طرح پیچانیں اس نے ان تمام لوگوں کو ہم سے چھین لیا؛ وہ بعض افراد کہ جن کا نام ہم نے لیا اور دوسرے چندلوگوں کو چھوڑ کر وہ تمام لوگ جو کہ ۸ شہر یور کے واقعہ اور مرحوم با ہنر کی حکومت کے بعد حکومت کے لئے آئے اور ملک کے اہم سرکاری عہدوں اور وزارتوں پر فائز ہوئے وہ لوگ نہاس حد تک امام خمینیکو پیچانتے تھے اور نہائل ردحی اور معنوی نظراس قابل تقمی که وہ امام خمینی کے افکار کو پیچان سکیں بمختلف لوگ کم وہیش مغربی ثقافت اور تعلیمات سے متاثر تھے وہ لوگ اسلامی معارف و ثقافت سے دور تھے بیر فاصلہ دن ہر دن ہر حکومت میں بچھلی حکومت اور اس کے مسئولین کی نسبت بڑھتا چلا گیا ؛لیکن جب تک امام خمینی زندہ تھے آپ کی روحانی عظمت اورالہی دمعنوی شخصیت جس کا سابیہ سارے ملک پرتھا بہت کم لوگ اپنی دلی خواہش کا اظہار کرتے تصحیّیٰ جولوگ اما حمینیکی فکروں اور اصول کی مخالفت کرتے تھے وہ لوگ بھی مخالفت کے لئے راتے کو ہموار نہیں د کیھتے بتھےاور پھر وہملی طور سے کوئی بات پیش نہیں کر سکتے بتھے۔ بہر حال امام خمینیکے انتقال کے بعد آپ کے راستے اور افکار سے دوری کا راستہ ہموار ہوتا چلا گیا کیونکہ اب وہ مرین ہیں

**4**6

رہا اور وہ معنوی شخصیت ہمارے در میان نہیں رہی ؛ امام خمینیا یی شخصیت تصح جنھوں نے ۰ ۸ سال تک سیاسی اور اجتماعی تلخ وشیر یں حادثوں کو ملاحظہ کیا نفسانی اور روحانی طور سے اپنے کوآمادہ کیا اور آپ دشمن سے مقابلہ کا ۳ سالہ گرانہ ہا تجربہ رکھتے تصح لہٰذا امام خمینی کے بعد کوئی کتنی ہی خود سازی کرے اور کتنا ہی با تجربہ اور بالائق ہو وہ اماخ میں ہو سکتا ، بی خود ایک وجہ ہے جو دوسری مختلف وجہوں کے ساتھ فطری طور سے موجود ہے اور اس وقت ان کے بیان کی گنجائش نہیں ہیا ور بید سب وجہیں ایک ساتھ فطری طور سے موجود ہے اور اس وقت ان اسلامی افکار واقد اردن بیدن کم سے کمتر ہوتے جارہے ہیں اس وقت ہم بید مدداری رکھتے ہیں کہ حالات کو تحصیں اور مناسب طریقہ کا راور حکمت عملی کے ذریعہ اس چیز کو آ گے بڑھنے سے روکیں۔

اسلامی اقدام کو کم کرنے کے لئے اسلام دشمنوں كامنصوبه

وہ عوامل اور اسباب جو ان باتوں کی حقیقت و ماہیت سے مربوط ہیں ان کے علاوہ بیرونی عوامل و اسباب بھی اسلامی رنگ کو پھیکا کرنے کے لئے موثر اور اہم ہیں ؛ انقلاب کے ابتدائی دنوں میں امریکہ اور دوسرے مشرقی اور مغربی مما لک، نے بیہ سوچا تھا کہ بیہ انقلاب بھی دوسرے دنیاوی انقلابوں کی طرح اپنے زمانے پر کچھا شرنہیں ڈال پائے گا اور پھیل نہیں سکے گا؛لیکن آج بیں سال سے زیادہ کا عرصہ گذر گیا دنیا میں کتنے تغیر ات ہوئے ان لوگوں نے

یقین کرلیا کہ اسلام ایک بہترین اورترقی دینے والا ،لوگوں کی زند گیاں بنانے ، دنیا کوچلانے اور معاشرہ کو بلندیوں کی طرف لے جانے کے لئے طاقت وقوت رکھتا ہے؛ آج ان لوگوں نے اس خطرہ کو پوری طرح سے محسوس کرلیا ہے اور اس کواچھی طرح سمجھ لیا ہے اسی وجہ سے عظیم سرمایہ اور وسیع پر وگرام کے ساتھ اس تحریک کے مقابلہ کے لئے تیار ہو گئے ہیں اور اس کے اثرات کوختم کرنے کے لئے ہرطرح سے آمادہ ہو گئے ہیں اور اس کے مٹانے کے دریے ہو گئے ہیں۔ آج دشمن کے تجزبیہ کاروں نے ہمارے انقلاب کی قوتوں، کمزوریوں اور ان کے شگاف کو پیچان لیا ہے جن کے ذریعہ وہ اس محکم قلعہ میں نفوذ کر سکتا ہے اور ایسے یلان اور کارناموں کے ساتھ جن کوہم نصّور بھی نہیں کر سکتے انقلاب کی بنیا دوں کو کمز ورکرنے میں لگا ہواہے۔البتہ بعض باتوں اوران سے متعلق پلانوں کا ظاہر ہونا مشکل بھی نہیں ہے ایک معمولی تجزیےاور تجربے سے مثخص کیا جاسکتا ہے کہانسان کی حرکتوں اورافعال کے اصلی عضر اور قلب کو دو چیز وں سے یعنی اسکی شاخت ومعرفت اور اس کے یقین واعتقاد سے معلوم کیا جا سکتا ہے لہذا جب بھی کسی انسان کے بارے میں ارادہ ہو کہ اس کی حرکت اور فارکو بدلیں تو فقط اس کی شاخت اوراس کے اعتقاد کا جائزہ لیں ؛اسی وجہ سے اسلام اور اس ملّت کے دشمنوں نے اس بات کی کوشش کی ہے کہ ایک طرف لوگوں کے اعتقادات دینی کو کمز ورکریں اور دوسری طرف اس بات میں لگے ہوئے ہیں کہ مادّی اور مغربی چیزوں کی اہمیت کو دینی اہمیت کی جگہ پیش کریں اورلوگوں کے اعتقاد کو بدل دیں؛ بیچکمت عملی یعنی لوگوں کے اعتقاد و معرفت کو بدلنے کی کوشش خاص طور سے نو جوان نسلوں میں بہت ہی موثر ہے کیونکہ بیسل

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

<mark>4</mark>8

اعتقادی اور فکری اصول میں اتن محکم اور مضبوط نہیں ہوئی ہے، زیادہ ترسی سنائی باتوں کی بنیاد پر استوار ہے اور سرسری طور سے صرف چند مسائل کوجانتی ہے اور ان پر اعتقاد رکھتی ہے ان کے پاس محکم تحقیقی اور استدلالی چیزیں نہیں ہیں، اعتقادات کے اعتبار سے بھی جوانی کی عمر خاص خواہ شیں رکھتی ہیں بیدانسانی زندگی کا بہت ہی بحرانی مرحلہ ہوتا ہے جب مختلف طرح کا انسانی جسم میں خواہ شوں کا طوفان ہوتا ہے، فطری طور سے نو جوان این زندگی کی ظاہری اور مادی چیزوں کی طرف زیادہ تو جہ دیتا ہے۔

البتہ مغربی حکومتیں یہ حکمت عملی صرف مسلمان ملت وقوم اور تیسری دنیا کے لوگوں کے لئے استعال نہیں کرتی بلکہ پتحکمت عملی اپنے ملک کے افراد کے لئے بھی استعال کرتی ہیں وہ مغرب کے اکثر جوانوں کو سیس، جنسی مسائل ، الکحل ، شراب اور بیگ جوتے چپّل ، لباس ، چہرہ اور بال وغیرہ کے ماڈلوں میں لگا دیتے ہیں اوران چیز وں کو نئے نئے انداز سے پیش کرتے ہیں نیز کھیل کو دسنیما ، اسباب آ راکش اوراسی طرح کے دوسر کے لواز مات میں مشغول رکھتے ہیں ، ان لوگوں میں فقط پچھلوگ ایسے ہیں جو کہ اچھی صلاحیت رکھتے ہیں یہ لوگ ان کی تشخیص کرتے ہیں اوران کو علمی و تحقیقی شعبوں میں لگا دیتے ہیں اوران پر سر ما یہ خربی کرتے ہیں ان کے خیالات اورتفگر ات سے نئی چیز وں کی ایجادات میں (جو کہ مختلف میدانوں میں ترقی کا ذریعہ ہیں ) استفادہ کرتے ہیں ۔

لہٰذاجس ملک کااساسی قانون اسلام کے فرامین پراستوار ہواوراس میں اصل محور ولایت فقیہ ہواور وہاں پراسلامی اقدار حاکم ہواوراس ملک کا سربراہ فقیہ، اسلام کو پہچاننے اوراس کے

احکام کوجانے والا، تقوی کے عظیم مرتبہ پر فائز اورالہی اقدار اورانسانی کا حامل ہو، وہاں پر کیا کرنا جاہے کہ دشمن اپنے مقاصد میں کامیاب نہ ہوں ؛اس کا واضح سا جواب ہے کہ مختلف ثقافتى طريقول جيسے كلاس، مدرسه، يو نيور ٿي، اخبارات ومطبوعات، فلم، سنيما، ريڈيو، كتاب ، کھیل کوداوران جیسی دوسری چیز وں کے ذریعہ دارد ہونا چاہے اور بیروش اورطریقے انسان کی شاخت اوراس کے اعتقاد کو پوری طرح سے بدل دیتے ہیں اور حقیقت میں اس سے ا نکاربھی نہیں کیا جاسکتا ہے۔شاید آپ کے ذہن میں وہ ریڈیو ٹی گفتگو ہوگی کہ جس وقت کسی نامہ نگار نے ایک عورت سے سوال کیا کہ تمحارا آئیڈیل کون ہے تو اس نے جواب دیا کہ" اوشین" مرحوم امام خمینینے فوراًریڈیو اسٹیشن کو ٹیلی فون کیا اور اس ریکارڈینگ کے نشر ہونے پراعتراض کیا ادرکہا کہ بیعورت مرتد ہونے والی ہے آپخود ہی غور کریں اور دیکھیں کہ علی اور فاطمہ زہراصلوات الڈیلیہا کے ملک میں خود امام مینیکی زندگی میں کیا یہ ممکن ہے کہ ایک شیعہ عورت کا آئیڈیل اور نمونہ زینب وزہراعلیہ االسلام نہیں بلکہ اوشین ہوسب سے اہم وہی پہلاقدم ہے اگر معرفت اور اعتقاد کی دیوارٹوٹ گئی تو دشمن کے لئے پھر یوراراستہ آسان ہوجائیگا۔

قانون او سراجراء قانون ڪے شعبے میں د شمن ڪی دخل اندازی دشمن کا دوسراسب سے اہم پلان لوگوں کے اعتقادات اور یقین کو کمز ورکرنے کے لئے بیہ ہے کہ ملک کی سیاست کے شعبہ میں دخل اندازی کی جائے ایسے لوگوں کو حکومت اور عہدوں پر

لایا جائے جن کے اعتقاد اور فکری اصول اور خیالات کچھ حد تک امام سے دور ہوں اور ان کے تفکر ات مغربی فرہنگ وتہذیب سے متاثر ہوں ؛اس لئے کہ دیوارکوتو ڑیں کچھا خبارات میں باواسطہ یابلا واسطہ اپناا ٹرورسوخ جماتے ہیں اور پھراسلام پر حملہ شروع کرتے ہیں اور اسلامی قوانین کوزیر سوال لاتے ہیں اور مقدّ سات کی تو ہین کرتے ہیں جولوگ اسلام کا اعتقاد رکھتے ہیں اور اسلامی اقدار کے پیرد اور طرف دار ہیں ان کی شخصیتوں کو مخدد ڈس اور مجروح کرتے ہیں اور اسلامی و دینی اقدار پر تاکید کے بجائے نیشلزم اور قومی اقدار کو پیش کرتے ہیں اور اس کی تبلیغ کرتے پھرتے ہیں اس کے علاوہ اور دسیوں باتیں ہیں جن کا ہم آج مشاہدہ کرتے ہیں، دشمن دھیرے دھیرے تمام شعبوں میں آگے اپنا قدم بڑھا رہا ہے ایسا نہیں ہے کہ یکبارگی شروع ہی میں وہ اپنام تعاادر ہدف بیان کر دے گااورا پنے مطالب کو پہلی ہی مرحلے میں یا یہ تکمیل تک پہونچاد کے گا۔ لیکن اگراخباروالے چاہیں کہان تمام باتوں کوکھیں توان کے سامنے قانونی مشکل ہے لہٰذا وہ قانونی مشکل کوحل کرنے کے لئے اور مطبوعات کی آزادی کے لئے قانون بدلنا چاہتے ہیں قانون بدلنے کے لئے پہلاقدم ہوہے کہان کے بقول اعتدال پسند حکومت وجود میں آئے، ابتدا ہی میں بیمکن نہیں ہے کہ اسلام کے مقابلہ میں بے اسلامی کا نعرہ لگا تیں؛ بلکہ ایسے لوگوں کو تلاش کرتے ہیں جو لچکد ارروپے کے حامل ہوں اور بہت ہی زیادہ سخت ومتعصّب نہ ہوں اوربعض اسلامی مسائل میںسستی اورکوتاہی کا مظاہرہ کریں اعتدال پیندوں کو برسر افتدارلانے کے لئے وہ پیرکام کرتے ہیں کہ پچھلے جومتد پن عہدہ دارافرادگذرے ہیں ؛ان

کی معمولی غلطیوں کو (جو کہ ابتدائے انقلاب یا اور دوسرے مشکلات کے سبب ہوگئی تھیں ) بڑا بنا کر پیش کرتے ہیں اور ان س سوء استفادہ کر کے ان ذمہ داروں اور عہدہ داوں کی عوامی مقبولیت کو کمز ورکردیتے ہیں تا کہ وہ طاقتیں جوکسی حد تک اسلامی اقدار سے دور ہیں اور کم و بیش مصالحت پرآمادہ ہیں اوران کے اقتدار میں آنے کا راستہ صاف ہوجائے۔اس در میان ہم کو یو نیور شی اور وہاں رہنے والوں سے بھی بھی غافل نہیں ہونا چاہئے کیونکہ بیلوگ ہر حال میں ساج کے موثر اور آئندہ کے ملک کی باگ ڈورسنہجا لنے والے ذمہ دارافرا دہیں ان کے لئے ہم کوالگ سے سوچنا ہوگا اور علیجد ہ نظام ویلان بنانا ہوگا،خلاصہ پیرکہ پیرمفصّل اور منظّم طور پر بنائے ہوئے ایک فلمی ڈرامے کے مانند ہے کہ ڈشمن جس کے پردوں کو یکے بعد دیگر ہے اٹھار ہا ہے اس ڈرامے میں آپ اجنبی یا ان افراد کو جو کہ اسلام اور انقلاب کے دشمن ہیں یا ظاہرى طور پر انقلاب يا اسلام كے مخالف ہيں بہت ہى كم د كيھ كا اكثر آب ڈرامہ ميں ان لوگوں کوکھیلتے ہوئے دیکھئے گا جواسلام کا اعتقاد رکھتے ہوں چاہے وہ ظاہری ہی کیوں نہ ہو، ضروری نہیں ہے کہ امریکہ کا ایک آ دمی یاسی آئی اے تنظیم کا ایک جاسوس آئے اور وہ بیہ کا م انجام دے بلکہ آپ خود دیکھتے ہیں کہ ایک وزیر یا نائب وزیر جونمازی اور روزہ داربھی ہے کربلا اورسور بیرکی زیارت بھی کی ہے جج پربھی گیا ہے اکثر خمس وزکو ۃ بھی ادا کرتا ہے اور یہاں تک کہ بھی وہ حافظ قرآن بھی ہوتا ہے لیکن اس کی فکراور چال ایک سواتی درجہ امام شمینی*ے فخ*لف ہوتی ہے ، یہاں تک کی آ پ بعض ایسے لوگوں کو دیکھیں گے جن کا نظریہ آج یہلے سے بہت حد تک بدلا ہوا دکھائی دیگا،مثال کےطور پر ایک ایساشخص جوامریکی سفارت

خانے پر قبضہ کرنے میں شریک تھااور اس کام میں اس شخص نے اہم رول ادا کیا تھالیکن آج وہی شخص اس کام کی مذمت کرر ہاہے اور مغربی مملک میں جا کرا یک ٹی وی کے پروگرام میں اس جاسوس سے ہاتھ ملاتا ہے اور اس کے ساتھ ایک میز پر بیٹھتا ہے اور سب کے سب ایک ساتھ کھاتے پیتے ہیں اور منسی مذاق کرتے ہیں۔ وہی شخص جو دونتین سال پہلے اس بات پر معترض تھا کہ ایک یارلیمنٹ کاممبرانگلینڈ کے سفر میں نامناسب باتیں کیوں کرتا ہے اور اس یرامریکی ہونے کاالزام لگار ہاتھا آج وہی شخص امریکہ سے رابطہ اور گفتگو کے لئے مشورے دے رہاہے،کل تک امریکہ مردہ باد کا نعرہ خود لگا تا تھا آج اس کے متعلّق کہتا ہے کہ چند سر پھر باوگ ہیں جو بیرکام کرتے ہیں۔ آج میں ایسے لوگوں کو دیکھتا ہوں جو جنگ کے زمانے میں دوسرے لوگوں سے زیادہ جنگ کے حق میں تھے آج اسی جنگ پر اعتراض کرتے ہیں البتہ حقیقت ہو ہے کہ انھیں لوگوں میں بہت سے لوگ جوانقلاب کے ابتدائی دنوں میں سخت نعرے لگاتے تھے اس پر ان کا دلی اعتقاد نہیں تھازیا دہ تر جذبات اور ماحول کے زیر اثران نعروکو وہ دہراتے تھے اس طرح کے لوگ خود اپنے بقول دلیلوں کے تابع ہو گئے ہیں اور اپنے تصور میں جذبات کی وادی سے نکل کرعقل کے مرحلہ میں داخل ہو گئے ہوں اور کہتے ہیں کہ ہماری پہلے کی حرکتیں اور باتیں غلطتھیں ۔ میں مناسبت کی وجہ سے اسی جگہ اشارہ کررہا ہوں کہ اس حساب سے جولوگ ماضی میں انقلابی کردارادا کئے ہوں اور انقلاب کے سلسلے میں امام خمینیکے معین و مدد گار ہوں بیراس بات کی دلیل ہے کہ ہم ان کے عقاید اور نظریات کو پوری طرح سے قبول کرلیں ؛ کیونکہ ہم امام خمینیکے بہت سے ساتھیوں اور دوستوں

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

کود کیھتے ہیں کہ وہ امام خمینیکے افکار اور بنیا دی اصول میں شک رکھتے ہیں اور امام خمینیکے افکار کو صحیح نہیں جانتے ہیں، البتہ بہت سے ایسے لوگ بھی پائے جاتے ہین کہ ان کا اختلاف ہم سیزیا دہ ترسلیقہ اور روش کی حد تک ہے اور یہ معمولی اختلاف اس چیز کا سبب نہ بننے پائے کہ ہم ان کو پوری طرح سے امام خمینیکے دوستوں سے جدا کر دیں اور ان کو دوسروں کا کارندہ وحامی تصور کریں اور ان سے سیاسی شکش اور اختلاف کو اختیا رکریں۔

پچهلیگفتگوکاخلاصه

بہر حال اس جلسے اور بیچھلے جلسے کا خلاصہ اور نتیجہ میہ ہے کہ انقلاب کے شروع میں شناخت و تفکر کے اسباب بہت کم رکھتے تھیا ور خاص سبب جو اس بات کا باعث ہوا کہ لوگ اما محمید یکے بیچھیے حرکت کریں اور انقلاب لاکر اسکو محفوظ رکھیں وہ ان کے دینی احساسات اور جذبات تصے البتہ میصرف اما محمینی کا ہنر تھا کہ آپ نیان احساسات اور جذبات کو انقلاب کی سمت میں لا کرر ہبری فر مائی اور اس سے زیادہ سے زیادہ فائدہ حاصل کیالیکن انقلاب کی سمت میں لا رکھنے اور اس کو جاری کہ جب چاہیں لوگوں کے دینی احساسات پر رکھنے اور اس کو جاری رکھنے کے لئے زیادہ ہے زیادہ فائدہ حاصل کیالیکن انقلاب کی تحریک کو باقی آج میہ سوچنا غلط ہے کہ ہم اس تصوّر میں رہیں کہ جب چاہیں لوگوں کے دینی احساسات پر محمد وسہ کرتے ہوئے ماتم اور حسین حسین کہ ذریعہ اس انقلاب کو تحفوظ رکھ سکتے ہیں اور اس کام کو آگے بڑھا سکتے ہیں وہ صرف امام خمین کی ذات تھی جو کہ روحانی ، عرفانی اور الہی شخصیت کی ما لک تھی ، اینی اس عظیم شخصیت کے ذریعہ دوں دلوں پر حکومت کرتے تھے اور اس کے کہ کی کو باقی

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

**5**4

احساسات اورجذبات کواپنے تابع کر لیتے بتھالیں بات اگرہم کرناچاہیں توممکن نہیں ہے ہم کو چاہئے کہ ہم اسلام کوا چیتی طرح پیجانیں اور دوسروں کو پیچنوا تیں آج بہت سےلوگ ایسے بھی ہیں جواپنی فکر دعمل میں غلطی اورانحراف رکھتے ہیں حقیقت میں ہ پہ جان بوجھ کراپنے کام میں غلطی نہیں کرتے ہیں پہ کمزوری صرف شاخت نہ ہونے کا نتیجہ ہے بیا یسےلوگ ہیں کہا پنی تعلیم کے دوران اگر بہت زیادہ مسلمان تصرّوبس اتنا کہ نمازی اورروزہ دار بتھان چیز وں کاان کے پاس وقت ہی نہیں تھا کہ وہ اسلام کے اصول ومبانی کی شاخت اور تحقیق کریں ؛اس کے بعد جب ملک کے سی اہم عہدہ پر متمکن ہوئے تواتن فرصت کہاں ملتی ہے؛اپنے ہی کام کے لئے وقت نہیں ملتا تو بھلا پھر کیسے وہ اسلام کے اصول و مبانی کے متعلق تحقیق کریں گے؟ آج ہی ہم کو بیا کام کرنا چاہئے اور اس بات کی فکر ہونی چاہئے کہ بیلوگ اسلام کو بہتر طریقے سے پیچانیں بیکوئی شرم کی بات نہیں ہے ہم کو بنہیں سوچنا چاہئے کہ بیتغلیمات صرف مدرسے کے بچؤ ں اور یو نیورسٹی کے طالب علموں کے لئے ہے ایسانہیں ہے بلکہ ساج کے ہر طبقے کے لوگوں کو اس کی سخت ضرورت ہے لیکن ایسا بھی نہیں ہونا چاہئے کہ ہم وزیریا اس کے نائب سے کہیں آ ؤ کلاس میں بیٹھ کریہاں پڑھو ہاں میمکن ہے کسی ذریعہ اور بالوا سط طور سے ان کے کا نوں تک بیہ بات پہونچا دی جائے اور کسی نہ کسی طرح سے وہ لوگ ان باتوں سے واقف ہو جائیں؛ جولوگ آج کل ملک کی سیاست میں اہم عہدہ رکھتے ہیں ان کے علاوہ ہم کوان لوگوں کے بارے میں بھی فکر ہونی چاہئے جوآ گے چل کراس عہدے پر فائز ہونے والے ہیں اور وہ دراصل یہی طالب علم ہیں جوآن کل مدرسوں یا یو نیورٹ میں پڑھ رہے ہیں؛ مستقبل کے ذمہ داروں اور عہد ب داروں کے متعلق ہم کو ابھی سے فکر کرنی ہوگی اور ہم کو اس کی پلاننگ کرنی ہوگی ، یہاں پر مناسب ہوگا کہ ان با توں سے متعلق ایک مثال کو بیان کروں: ایک بڑے اسلامی ملک جسکی آبادی ہمارے ملک سے زیادہ ہے وہ اس کے صدر جمہور بیہ سے پوچھا گیا کہ آپ اس طرح امریکہ پر کیوں مخصر ہیں انھوں نے جواب دیا کہ امریکہ نے ہمارے ملک کے دو ہزار بڑے اور تعلیم یافتہ افراد کو مختلف حصّوں سے ذخیرہ کرلیا ہے او راضیں میں سے ہر مرتبہ چالیس افراد ملک کے بڑے عہدوں پر بنے رہتے ہیں بید ذخیرہ اندازی برابر جاری رہتی ہو گی اس ملک سے جہاں کے دو ہزار لوگ سیاست کے بلند مقام پر ملک میں فائز ہوں اور ان لوگوں کی تعلیم اور تر بیت امریکہ میں ہوئی ہو، کیا تو قع رکھتے ہیں؟

امریکہ نے اس سیاست کو پیچا سیال پہلے اپنا یا تھا اور آج اس کا فائدہ حاصل کررہا ہے ؟ اگر ہم آپ سی چاہتے ہیں کہ اس ملک میں آگ پیچا سیال تک اسلامی حکومت قائم رہے تو اس کے لئے آج ہی سے پلاننگ کرنی ہوگی اور آیندہ ہونے والے ذمہ دارا فرا دکے بارے میں فکری اور ثقافتی کا م کو انجام دینا ہوگا یہ ہیں کہ ہم بیٹھے رہیں اور جب کوئی مصیبت نازل ہوتو اس کو دور کرنے کے لئے نئے سرے سے فور وفکر کریں بیعظی اور منطق کا مہیں ہے بلکہ اس کی فکر ہم کو پہلے سے کرنی ہوگی۔

اساتید کرام! میں نے اس گفتگو میں جو وقت لیا ہے اسی ضرورت کومحسوس کرتے ہوئے کہ

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

**5**6

انھیں طالب علموں سے جوآپ کے ماتحت تعلیم حاصل کررہے ہیں آ گے چل کر ملک کے ذمہ دارصدر جمہور یہ سے لیکر وزیر اور نائب وزیر ، یار لیمنٹ کے ممبر اور تعلیم وتربیت کے مدیر ہوئے ؛ لہذا آپ لوگوں کوخود اسلام کے اصول اور عقیدے کے بارے میں گہری نظر اور شاخت رکھنی چاہئے تا کہ آپ طالب علموں کونتقل کر سکتے ہوں لیکن اگر کسی طالب علم نے آ ب سے کوئی سوال کیا اور آ پ اس کو طمئن نہیں کر سکے تو وہ یہی کہے گا کہ جب یو نیور سٹی کے بزرگ استاد سے جواب نہیں ہوسکا تو معلوم ہوتا ہے کہ اس سوال کا کوئی جواب نہیں ہے اس کے بعدا گرہم جیسے عالم دین سے یو چھااور جواب اس نے بھی نہیں دیا تواس کے لئے یقینی ہو جائے گا کہ اس سوال کا کوئی جواب نہیں ہے لہٰذا بیلوگ جوخدا، رسول، اسلاما ورمسلما نوں کے متعلّق گفتگوکرتے ہیں اس کی کوئی اساس اور بنیا دنہیں ہے۔ آخری نتیجہ بیہ ہے کہ میں عالم دین ہونے کی وجہ سے اور آپ لوگ یو نیور سٹی کے استاد ہونے کی حیثیت سےاہم ذمہ داری رکھتے ہیں جس کے ذریعہ سے ہم لوگ کلچر کی اصلاح نیز اس ملک کی آئندہ آنے والی نسلوں کی تعلیم وتربیت میں اہم کردارا دا کر سکتے ہیں دوسروں کے بہر

نسبت ہم لوگوں کی ذمہ داری زیادہ سنگین اور عظیم ہے لہٰذا ہم کو چاہئے کہ اپنے علم کو دسیع اور مضبوط کر کے اور اسلام کے اصول ومبانی کو پہچان کر اس عظیم ذمہ داری کوا دا کرنے کے لئے قدم آگے بڑھا ئیں۔

## ديني پلورالزم( )

بمام مے زمانے کاعظیم بحران

جس زمانے اور جس دور میں ہم لوگ زندگی بسر کررہے ہیں خاص طور سے آخری دس سالوں کا عرصہ اگر اس کو بحران کے دور کے نام سے یا دکیا جائے تو بے جانہ ہوگا ؛ انسانی تمد ین کی تاریخ میں مختلف زمانے دیکھے گئے ہیں جو کہ مختلف مناسبۃوں کی وجہ سے الگ الگ ناموں سے یاد کئے گئے ہیں لیکن کسی بھی زمانے میں ایساعظیم ثقافتی بحران نہیں دیکھا گیا کہ ایک اعتبار سے اسے بحرانی ہوتے تکا نام دیا گیا ہے۔ اگر آج ہم تر تی یا فتہ مما لک کے ثقافتی مسائل کے بارے میں توجہ کریں اور گفتگو کریں تو ایک جیب آشفتگی ، سر گردانی ، ابہا م اور شد یدفکری شکا کیت (شک پرتی) کو دیکھیں گے کہ ایسا شرکا کیت سے لبریز زمانہ کھی نہیں دیکھا گیا تھا۔

پہلے زمانے میں یونانی کلچر میں" سوفسٹ" نام سے گروہ پیدا ہوا تھا چند دنوں تک تو ان کا نام و نشان رہا؛ لیکن بہت جلد ہی ختم ہو گئے۔ پہلی اور دوسری صدی عیسوی میں ایک مرتبہ پہر شک پر تی کا طوفان" پیرن" اور اس کے چاہنے والوں کی طرف سے ظاہر ہوا ؛ اور وہ بھی بہت جلدی ختم ہو گیا ؛ اس کے بعد شک پر تی کا تیسرا دور" رنسانس" کے بعد شروع ہوا ؛ اس کا اثر پہلے کی بہنسبت زیادہ رہا ؛ لیکن اتنا بھی نہیں کہ دنیا کے تمام اسکولوں ، یو نیورسٹیوں اور ثقافتی جگہوں پر چھاجا ئے مگر آخر کے دس سالوں میں شک پر تی کی ایک نئی مون اٹھی ہے جس کی دسعت دشدت گذشتہ موجوں سے بہت زیادہ ہے وہ اس طرح کہ اس نے چند جگہوں کو حچوڑ کر دنیا کے تمام علمی اور تمدتر نی مراکز کوخاص طور سے اسکولوں اور یو نیورسٹیوں کو پریشانی اور در دسر میں مبتلا کر دیا ہے؛ تمام طرح کے شکی مکا تب فکر اور فلسفے بہت زیادہ رواج یا گئے ہیں اگر چیمکن ہے کہ ظاہری طور پر وہ شکا کیت کا نام نہ رکھتے ہوں ،لیکن ان کے مطالب شک پر تی کے عناصر سے خالی نہیں ہیں ۔اور دنیا کا ثقافتی ماحول ایسا ہو گیا ہے کہ اگر کوئی شخص کسی مسّلہ میں یقین اور حقیقت کا دعویٰ کرتا ہےتو اس کو برااور ناسمجھ مجھا جا تا ہے اور اگر کسی کو بر المرين المرين الموتا بي تو كہتے ہيں كہ بي<sup>يق</sup>ين پرست اور ڈ گما تيزم كا حامى ہے، آج كل يقين پرست ہوناایک علمی گالی شارکیا جاتا ہے؛ اور شک پر تی ، نسبیت اور مطلق انگاری کی نفی ، اس طرح سے دنیا کی فکری اور معاشرتی فضاؤس پر چھا گئ ہے کہ اگر کوئی شخص کسی چیز کے بارے میں یقینی طور پراعتقا درکھتا ہے اور دعوے سے کہتا ہے کہ ہم اس چیز پریقین رکھتے ہیں اور اس کو پوری طرح سے صحیح سمجھتے ہیں تواس آ دمی کو ناسمجھ، سادہ لوح اورعلم وفہم سے خالی تصور کرتے ہیں اوراس کوجاہل افراد میں شار کرتے ہیں۔

ایک مرتبہ میں نے ایک جگہ پر کہا کہ اگر ہم اس زمانے کونٹی جاہلیت زمانہ کے نام سے یاد کریں تو بیاسم بامسّی ہوگا کیونکہ آج کل قابل فخر بات میہ کہنا ہے کہ ہم نہیں جانتے ہیں وہ لوگ کہتے ہیں آج ہمیں اس مقام پر پہونچنا چاہئے کہ اچھی طرح سمجھ لیں کہ تمام چیزیں مشکوک ہیں اورکوئی چیزیقینی وجود نہیں رکھتی ہے یعنی می قابل فخر ہے کہ ہم ہر چیز میں شک وجہل کا اقرار کریں بیا ایک نئی جاہلیت ہے جس کا ہم کو آج کل سامنا ہے؛ بیا س جاہلیت کے مقابل ہے جس كوقر آن كريم نے" جاہليت اولى" كے نام سے يادكيا ہے (١) بہر حال ان لوگوں كى نظر ميں" ڈ كما تيزم اور يقين پر سى" انسان كى ناسمجھى اور كي قنجى كى دليل ہے، البتہ ہمار نظريد كے مطابق تمام چيز وں ميں بھى شك پر سى اور نسبيت كا اعتقاد آن جس كا دفاع كيا جارہا ہے، جہالت اور ناسمجھى كے علاوہ اور كوئى دوسرى چيز ہيں ہے، ہم نے قرآن كريم سے سيكھا ہے كہ يقين اور يقينى چيز ول كو حاصل كرو اور اس كوا ختيار كرو اور شك وتر ديد كے پر دوں كواپنے سے دور كرو۔ سورہ بقرہ كے شروع ہى ميں اس جانب اشارہ ہوا ہے" و باالآخرة تھم يو تون (٢) يعنى مونين وہ ہيں جو آخرت پر يقين ركھتے ہوں ؛ قرآن مجيد كا د ستور بيد ہے كہ جا ہے، جہالت اور ناسمجھى كے علاوہ اور كوئى دوسرى چيز ہيں ہے، ہم وتر ديد كے پر دوں كواپنے سے دور كرو۔ سورہ بقرہ كے شروع ہى ميں اس جانب اشارہ ہوا ہے" و باالآخرة تھم يو تون" (٢) يعنى مونين وہ ہيں جو آخرت پر يقين ركھتے ہوں ؛ قرآن محيد كا دستور بيہ ہے كہ جس جگہ وہ كى سرزنش كرتا ہے يا اس كى مذ مت كرتا ہے اور غلط قسم كرو كوں كا تذكرہ كرتا ہے تو كہتا ہے : بيلوگ شك والے ہيں بالكل اس كے خلاف جو كہ آن كى د نيا ميں پايا جارہا ہے كہ اگر كى ظرف على اعتبار سے نا منا سب نسبت د ينا ہو تو كہتے ہيں

(۱) سورہ احزاب: آیہ ۳۳۔ (۱) سورہ بقرہ: آیہ ٤ ۔ پلور الزم تساہل تسامح ، بحران پیدا کر نیوالوں کے ہتھکنڈے بہر حال ہماری نظر میں شک پر ستی اور نسبیت کا اعتقاد انسانی معاشرہ کے لئے ایک بہت بڑی مصیبت اور آفت ہے کم سے کم ہمارے ساج کے لئے اس بات کا سبب ہے کہ ہمار یا عتقادات اور ثقافت جن کے لئے ہم نے قربانی پیش کی ہے اور ان کے وجود کے لئے صدیوں ہم نے زحت برداشت کی ہے تا کہ وہ عالم وجود میں آئیں ، وہ سب ختم ہوجائے ؛اب سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ اس عالمگیر شک پر تی کی موج و آفت ] جو کہ ایک فاجعہ اور خطرناک بیماری ہے[ کے مقابلہ میں کیا کیا جائے؟ ہم ایک اسلامی ملک اور حکومت ہونے کی وجه سے جس طرح دوسرے شعبوں اقتصاد وصنعت وغیرہ میں مختلف کارنامے انجام دیتے ہیں ان کے علاوہ اس ادبی اور ثقافتی میدان میں کون سا کام انجام دیں ؟ البتہ ثقافت سے ہماری مرادنٹی اصطلاح میں قص دسرودنہیں ہے بلکہ دینی اصولاء تقادات اورا قدار ہیں ہماری نظرمیں اسلام ایک قطعی اصول اور محکم اقدار کا نام ہے ہمارا وظیفہ اور ذمہ داری بیر ہے کہ سب سے پہلے ہم انگی حفاظت کریں اس کے بعد دوسروں کوان کی جانب دعوت دیں نہ بیہ کہ سیکو لرازم، لیبرال ازم، پلورل ازم اور دوسرے کئی ازم اورنظریوں کے مقابلہ میں پیچھے ہٹ جائیں اوران کے اثرات کو قبول کرلیں۔ آج اس ملّت کے دشمن کوشش کرر ہے ہیں کہ مختلف ثقافتی حیلوں کو وسیلہ بنا کرلوگوں خصوصاً جوانوں کے اعتقاد،اعتماد اوریقین ،کوز پر سوال لا کرمتزلزل کردیں اوراضیں حیلوں میں ایک حیلہ" پلورالزم" نام کی ایک خطرنا ک فکر ہےجس کی وہ لوگ ترویج کرتے ہیں؛ اس کی اہمیت کے اعتبار سے ضروری ہے کہ اس کے بارے میں چھرض کروں۔

پلورالیسٹ کہتے ہیں انسان مختلف عقیدوں اورفکروں کے مجموعہ کا نام ہے اور وہ مختلف راہ و روش رکھتا ہے اور ہرعقیدہ اور راہ وروڅجو کسی بھی معاشرہ سے متعلق ہواور وہ اس کو پسند کرتا ہوتو

وہ محتر م ہے، یم کو چاہئے کہ ہم ان کی فکر دنظر کا احتر ام کریں البتہ دوسروں کوبھی ہماری فکر دنظر کا احتر ام کرنا چاہئے۔ ہم کونہ توکسی کی فکر دنظر سے چھیڑ چھاڑ کرنی چاہئے اور نہ تواس بات کا انکار کرنا چاہئے کہ دوسروں کی فکریں ہماری فکروں کی جانشین ہوجا ئیں کسی شخص کوبھی اپنی فکر کے حوالے سے مطلق تصوّر نہیں کرنا چاہئے بلکہ اس بات کونظر میں رکھنا چاہئے کہ دوسر بے لوگ بھی الگ فکر ونظر کے مالک ہیں اس پر کوئی دلیل نہیں ہے کہ ہماری فکر ونظر سچے ہے اور دوسر وں کی غلط ہے آپ کس اصول کی بناء پر دوسروں کے نظریات کوغلط سجھتے ہیں اور فقط اپنی فکر کوضیحے جانتے ہیں؟ اگر آپ مسلمان ہیں اور اسلام کو قبول کرتے ہیں تو دوسرے لوگ بھی ہیں جو میسجیت، بود ہایزم اور دوسرے مذاہب کوقبول کرتے ہیں اس بات کی کوئی دلیل موجود نہیں ہے کہ آب کا اسلام ان سے افضل و برتر ہے ؛ ہم سب کو چاہئے کہ ایک دوسر ے کابھی اور ان کے عقائد کابھی احتر ام کریں اور تعصب وڈشمنی نہ رکھیں اور اس بات کی کوشش میں نہ رہیں کہ دوسر بے لوگوں کوبھی لازمی طور پر اپنے مذہب اور دین کے اندر داخل کریں ، ہم کو چاہئے کہ ہم دوسروں کے افکار وعقائد سے چشم یوشی کریں اوران سے اتسام کو تساہل کے ساتھ برتا ؤ کریں اوراس بات کااختمال رکھیں کی شاید دوسر بےلوگ بھی حق پر ہوں اور پچ کہتے ہوں۔ جیسا کہ پہلے اشارہ ہو چکا ہے یہ فکر حقیقت میں وہ ہتھیا رہے جس کو دنیا کی استعاری طاقتیں اسلامی کلچر کورو کنے خاص طور پر اسلامی انقلاب کے اثرات کو پھیلنے سے رو کنے کے لئے استعال کرتی ہیں اسکے ساتھ ساتھ مغرب کے مادی اور الحاد کی کچرکورواج دینے کے لئے بھی بیکوششیں ہیں؛ آج ہم خوداس بات کے شاہد ہیں کہ بعض نشریات،اور تقریر دں،جلسوں میں اسی فکر کورواج دینے کی کوششیں کی جارہی ہیں اور اس کے نفوذ واثر کا دامن اتنا وسیع ہے کہ بعض ایسے افراد جن کے متعلق گمان بھی نہیں کیا جا سکتا ان کو بھی اس فکر سے متاثر ہوتے ہوئے دیکھا گیا ہے۔

جوانوں سے متعلق ہما مری اہمد ذمد امری حضرت امام خمین کی زندگی میں آپ کی بزرگ شخصیت کا لوگوں پر اتنا انز تھا کہ وہ لوگ آپ سے والہا نہ محبت کرتے تھے بے چون و چرا آپ کی باتوں کو قبول کرتے تھے اور آپ کے نظر بیداور رفتار وگفتار کو مانتے تھے تمام ذمہ دارا فراد کے در میان حتی عوام الناس کے در میان آپ کی بات حرف آخر رکھتی تھی ؛ لیکن مسئلہ بیہ ہے کہ صرف آپ ، ٹی کی شخصیت الی تھی ۔ بی حقیقت ہے کہ الی چیزیں ہمیشہ اور ہر نسل میں باتی نہیں رہتی ہیں لہٰذا ہم کو اس بات کی فکر کرنی چاہئے کہ اگر وہ راہ اور فکر حقیقت میں صحیح اور درست تھی تو ہم کو منطق اور دلیلوں کے ذریعہ اس کی حمایت کرنی چاہئے اور اس کی بنیا دوں کو مضبوط کرنا چاہئے اور اس کو کھیلانا چاہئے ؛ خاص طور پر آئندہ نسلوں کے لئے ہما راصرف ہیکر ہنا (امام خمینینے سے کہا اور امام خمینینے بیہ کہا) کافی نہیں ہے،

وہ عشق وجذبہ جو کہ انقلاب کے شروع اور پہلی نسل میں پایا جا تا تھا اور ان کے اندر جو شہادت کا جذبہ تھا، جس کو میدان جنگ میں دیکھتے تھے ظاہر ہے آنے والی نسلوں (یا ان لوگوں میں جنھوں نے امام خمینیکے ملکوتی چہرے کونہیں دیکھا ہے یا جولوگ ہر ہفتے یا روز انہ امام خمینیکے

حکیمانہ جملوں کونہیں سنتے ) کے اندرنہیں یا یا جا سکتالہذا ہم کو جائے کہ داضح دلیلوں اور منطقی باتوں سے انھیں مطمئن کرنے کی کوشش کرنی چاہئے۔ حقیقت میں اگرہم ان نوجوانوں کی جگہ پر ہوں جو کہ ابھی جلدی ہی رشد و کمال پر پہو نچے ہیں اور وہ مختلف نظریات اور مکا تب فکر سے روبر وہوں تو ہم دیکھیں گے کہ مسلہ اتنا آسان نہیں ہے جتنا کہ ہم شجھتے ہیں۔ان جوانوں کے لئے جو چیز قابل سوال ہے وہ یہ کہاتنے نظریات جو کہ اس دنیا میں ضد دفقیض کی صورت میں پائے جاتے ہیں کیا دلیل پائی جاتی ہے کہ امام خمینی کا نظریہ ہی صحیح اور درست ہو؟ کون سی دلیل پائی جاتی ہے کہ اسلام ہی سب سے ا چهادین ہےاوراس کا راستہ سب سے اچھا راستہ ہے کیا دنیا میں سیجی دین اور دوسرے دین کے ماننے والے کثیر تعداد میں نہیں پائے جاتے ہیں آپ کو کہاں سے معلوم ہوا کہا نکاعقیدہ اسلام اوراما مثمینیسے بہتر نہیں ہے، میں کیوں اسلام ، انقلاب اوراما مثمینیکو قبول کروں؟ بیداور اس جیسے دوسرے سوالات اور مسائل ہیں جو کہ ہمارے جوانوں کے ذہن میں پائے جاتے ہیں اورائلے ذہنوں کوجھنجوڑتے رہتے ہیں اور کبھی تبو واضح طریقہ سے ان باتوں کوزبان پرلاتے ہیں اوران کا اظہار کرتے ہیں اس بیان سے واضح ہوتا ہے کہ ایک مناسب ذہنی میدان اور ماحول" پلورالیزم" کی تر ویج کے لئے دین وثقافت کے حدود میں میں یا یا جارہا

میں خود دنیا کے مختلف ملکوں میں ایسے لوگوں سے ملا ہوں جو کہ سیحی تھے لیکن کہتے تھے کہ اسلام بھی اچھا دین ہے لیکن جب میں نے ان سے سوال کیا کہ پھر کیوں نہیں مسلمان ہو جاتے تو جواب میں کہتے ہیں چونکہ میسحیت بھی اچھا دین ہے۔ حتی اس سے بھی بڑھ کر آج پاپ (مسیحیوں کارہنما) بھی اعتراف کرتا ہے کہ اسلام ترقی یافتہ اور اچھا دین ہے لیکن کبھی ینہیں کہتا کہ سیحیت برادین ہے یا اسلام میں سے بہتر ہے جب میں حیت کا راہبر بیا علان کرتا ہے کہ اسلام بہت ہی خوبیوں کا دین ہے تو بیخود بخو داس بات کوظا ہر کرتا ہے کہ دوا چھے دین ہیں ایک اسلام اور ایک میسجیت ۔ اگر آپ بودھ مذہب کے رہبر (بودھ ایسا مذہب ہے جسکے ماننے والے کروڑ دن کی تعداد میں موجود ہیں ) سے ملاقات کریں گے توممکن ہے وہ بھی کہے کہ بود ہاچھا دین ہے اسلام بھی اچھامذہب ہے بیروہی دینی پلورالیزم ہے یعنی ہم ایک اچهااور برحق دین نہیں رکھتے بلکہ حق برکٹی دین ہیں کسی کو بلاوجہ بیضد نہیں کرنی چاہئے کہ جنت میں جانے اور سعادت مند بننے کے لئے مسلمان ہونا ضروری اور شرط ہے بلکہ سیحی ، زرشتی، بود هاور دوسر ب لوگ بھی جنت میں جا سکتے ہیں اور سعاد تمند بن سکتے ہیں اسی طرح ایک دین کے اندربھی مختلف مکا تب فکر کوبھی ایک دوسرے پرتر جیج نہیں دینی جاہئے ؛ بلکہ سب کے سب اچھے اور حق پر ہیں جیسے اسلام مذہب میں سنی اور شیعہ ہیں یا مسحیت میں" کیتھولک" " پروتھیپٹان اور" ارتڈ وکس" لہٰذا ایک دوسرے کے باطل یا غلط ہونے كانظرينهيں ركھنا چاہئے۔

پلوم اليسٹ ڪيا ڪهتر ٻيں پلورالیسٹ دینی پلورالزم کی تائیر کے لئے پلورالیزم کے دوسر ےمظاہر کے ذریعہ دلیل پیش کرتے ہیں کہ دینی پلورالیز م بھی صحیح ہے مثلاً کہتے ہیں آج دونیا کے مملک مختلف حکومتی روش اور سسم کے تحت چل رہے ہیں ؛ بعض ترقی یافتہ مما لک مثلاً انگلینڈ، جایان وغیرہ میں با دشاہی حکومت یائی جاتی ہے اور دوسرے کٹی ملکوں میں جمہوری حکومت یائی جاتی ہے؛ جمهوری حکومتوں میں بھی بعض جگہوں پرریاستی اورکہیں پر یارلیمانی طریقہ حکومت یا یا جاتا ہے۔جب سیاست کے میدان میں حکومت کے مختلف قشم کے سسٹم سے متعلق بحث ہوتی ہے اوراس سوال کے جواب میں کہ (ان تمام سلم میں کون سامسٹم اچھا ہے؟ ) وہ لوگ کوئی آخری اور فیصله کن جواب نہیں دیتے ؛ بلکہ کہتے ہیں کہان تمام سسٹم میں بعض اچھا ئیاں اور خوبیاں بھی پائی جاتی ہیں ؛اور بعض حد بندیاں اور کمیاں پائی جاتی ہے اور کسی سسٹم کے متعلق یہٰ ہیں کہا جاسکتا کہ بیہ براہے وہ تمام سسٹما بچھ ہیں بیہ سیاسی پلورالزم یعنی سیاسی حکومت کے انتخاب میں لازم نہیں ہے کہ ہم کہیں بیطریقہ حکومت اچھااور سیج ہےاور بقیہ حکومت کے سسم اورطریقے غلط اور باطل ہیں اسی طرح ایک حکومت یا کا بینہ کے بنانے اور تشکیل دینے میں کئی الگ الگ یارٹیاں ہوتی ہیں یہ بھی ایک سیاسی پلورالزم کانمونہ ہے۔وہ مختلف یارٹیاں جو کہ ایک ملک میں یائی جاتی ہیں اور الگ الگ نظریات اور فکریں رکھتی ہیں بلکہ نظریاتی اعتبار ےایک دوسرے کی مخالف ہوتی ہیں ان کے متعلق یہٰ ہیں کہا جا سکتا کہ صرف ایک یار ٹی صحیح اور باقی د دسری غلط ہیں اوران کو چھوڑ دیا جائے ۔اصو لی طور پر اگر آج دنیا میں تمام لوگ متفقہ

د قیق شیمات ٹھوں جوابات

<mark>6</mark>6

طور پر صرف ایک پارٹی کے طرف دار ہوں تو بہ لوگ اسکو عقب ماندگی کی نشانی اور اس پارٹی کی تنزیل کا سب سجھتے ہیں بیلوگ اس بات کے معتقد ہیں کہ ترقی یافتہ مما لک اور متمدن معاشرہ ضروری طور پر مختلف سیاسی نظریات رکھتے ہوں اورلوگ الگ الگ گروہ کے طرف دار ہوتے ہیں بنیادی طور پر مختلف نظریوں کا یارٹیوں میں ہونا اس بات کا سبب بنتا ہے کہ آپس میں رقابت پیدا ہو، ویارٹی حکومت میں نہیں ہے وہ حکومتی یارٹی کے کارنا موں کو دیکھے اوراس پرنظرر کھے نیز ہریارٹی ایک دوسرے کی کمیوں اور کمزوریوں پرنظرر کھےاس طرح ہر یارٹی اپنے کاموں پرنظررکھتی ہےاورکوشش کرتی ہےکوئی کمی اورغلطی نہ ہونے پائے اگر غلطیاں اور کمزوریاں ہیں تواس کا از الہ کیا جائے نیز اس بات کی ہریار ٹی کوشش کرتی ہے کہ سبھی کام کواچھے طریقے سے انجام دیا جائے تا کہ لوگوں کے دوٹوں کواپنی طرف تھینچ سکیں؛ انھیں سب وجہوں سے ذمہ داراور سیاسی افرا داپنے ملکوں میں ترقی دیتے ہیں کہ نتیجہ میں جس کا فائدہ اس معاشرہ کے تمام عوام کو پہونچتا ہے۔اس بنیاد پرہم دیکھتے ہیں کہ سیاسی پلورالزم اور چند یار ٹیوں کا ہوناایک پیندیدہ اور فائدہ مندبات ہے اور وہ سیاسی سسٹم اور طریقہ کارجو ایک ہی یارٹی میں محدود ہوساتی پلورالزم کے مقابلہ میں نامناسب اور برکارہے۔ اسی طرح اقتصادی میدان میں بھی بیہ بات بہت حد تک واضح ہے کہ مختلف اور متعدد نظریے ادرکئی اقتصادی طاقتوں اور ذرائع کا ہونا ہی اچھااور قابل قبول ہے اورا یک محور کا اقتصاد بہت زیادہ نقصاندہ اورعیب کا باعث ہے اور بیہ قابل دفاع بھی نہیں ہے ۔جس میدان میں کئی اقتصادی محور موجود ہوئگے وہاں آپس میں رقابت پیدا ہو گی اور رقابت کے نتیجہ میں اچھی

د قیق شیمات ٹھوں جوابات

چیزیں بہتر صورت میں بہت کم قیمت پر استعمال کرنے والوں تک پہونچیں جائیں گی اور اقتصادی مارکیٹ میں اچھی طرح وسعت اور ترقی بھی اسی رقابت کے ذریعہ ہوتی ہے جبکہ ایک محوری اقتصاد میں محدودیت پیدا ہوجاتی ہے اور رقابت نہ ہونے کی وجہ سے عام طور پر چیزوں کی کیفیت اور بناوٹ اچھی بھی نہیں ہوتی اور قیمت بھی زیادہ ہوتی ہے اور اس میں ترقی اور وسعت چند محوری اقتصاد کی بہ نسبت بہت کم ہوتی ہے لہٰذا ان سب باتوں کی وجہ سے اقتصادی پلور الزم قابل قبول اور فائدہ مند ہے۔

پلورالزم کو قبول کرتا اسی طرح وہ اس کو دین کے بارے میں بھی قبول کرتا ہے اور دین میں کثرت کا ہونا یوری طرح سے فطری اعتبار سے قابل قبول اور معقول ہے۔ ہبر حال آج کل بیفکر ہمارے ساج میں مختلف طریقوں سے ترویج کی جارہی ہے،جیسا کہ پہلے اشارہ کیا جاچا ہے واقعاً ہمارے جوانوں کے ذہنوں میں بھی بیہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ حقیقت میں جس طرح ہم لوگ اقتصا داور سیاست کے میدان میں کٹرت کو قبول کرتے ہیں مثلاً اقتصاد کے میدان میں اہل اقتصا دصا درات کو دستی یا واردات کو کم کرنے اور کمل طرح سے رشد و وسعت میں کسی ایک ملک سے متعلق ایک خاص نظر بیزہیں رکھتے ہیں ان کے درمیان اختلاف کا ہونا فطری چیز ہے بیضر وری نہیں کہ سب کے سب ایک نظریہ پر پہونچیں ؛ پھراب کیا مشکل ہے کہ دین اور ثقافت کے بارے میں بھی اسی چیز (پلورالزم اور کثرت گرائی) کو قبول کریں؟ تیچ مچ اس بات پر کیوں ضداور اصرار ہے کہ میں لازمی طور پر اسلام ہی کونہ کہ سیحیت کو قبول کروں؟ حقیقت میں کیا پہ بھی ضروری ہے کہ ایک دین کا یا بنداور خدا کے وجود کا اعتقاد رکھوں؟ بہت سے ایسے لوگ بھی ہیں جوخدا کا انکار کرتے ہیں یا خدا کیوجود میں شک وشیہر کھتے ہیں ، پہنچی ایک عقیدہ دوسر ے عقیدوں کے درمیان ہے اور دوسر ے عقیدوں جیساہی ہے میں کیوں نہاس عقید کو قبول کروں؟

اس لحاظ سے ہم دیکھتے ہیں کہ بید مسئلہ پوری طرح سے بہت ہی اہم ہے اور ایک مضمون یا کتاب سے زیادہ مطالب کا حامل ہے بید مسئلہ اس بات کو چاہتا ہے کہ ہمآمادہ ہو کر منطقی اور استدلالی جواب کے ساتھ نوجوان نسلوں کے سوالات کے جواب دینے کے لئے حاضر ہوں

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

اوراس شبہ کوحل کریں۔

پلومرالسٹ کے پہلے بیان پر تنقید مذکورہ بیان جو کہ پلورالزم کہ تائیدِ کرتا ہے سب سے پہلے اس کے جواب میں ہم کہیں گے کہ منطقی لحاظ سے بیضروری نہیں ہے کہ اگر ہم اقتصاد وسیاست میں کثرت گرائی کوقبول کرتے ہیں تو دین اور کلچر میں بھی اس کو قبول کریں؛ پلورالزم کے مذکورہ بیان میں جو کچھ کہا گیا تھا اس کا خلاصہ ہیہ ہے کہ" چونکہ سیاست واقتصاداور دوسرے امور میں کثرت گرائی فائدہ مند ہے اورلوگ اس کو پیند کرتے ہیں؛ لہذا دین و ثقافت کے مطالب میں بھی کثرت گرائی مفید و مطلوب ہے" ہماری اصلی بحث اسی میں ہے بیہ مطلب صرف ایک دعویٰ ہے اس پر کوئی دلیل پیش نہیں کی گئی ہے بیہ مطلب ایسا ہی ہے جیسے کہ کوئی کہے" چونکہ فٹ بال کے کھیل میں گیارہ کھلا ڑیوں کا ہونا مفید و مطلوب سے اہذاوالی بال کے صیل میں بھی گیارہ کھلاڑیوں کا ہونا مفید و مطلوب ہے" حقیقت میں جس طرح بید دوسرا دعویٰ بغیر دلیل کے ہے اور تعجب انگیز ہے اسی طرح پہلا دعویٰ بھی ہے۔ اس کے بارے میں تھوڑی وضاحت اس طرح سے ملاحظہ ہو یہ صحیح ہے کہ اقتصادی، سیاسی اوراس جیسے دوسر یعض ایسے مسائل ہیں کہان کا جواب ایک نہیں ہےان کے جواب میں کثرت اور زیادتی ممکن ہے بلکہ بھی کبھی صحیح اور پیندیدہ بھی ہے لیکن بعض دوسرے مسائل ایسے بھی ہیں جن کا جواب صرف اور صرف ایک ہی ہے، ان کا جواب ایک

سے زیادہ قابل قبول اور قابل نصّورنہیں ہے جیسے ریاضی ،فز کس اور ہند سہ دغیرہ ،مثلاً حساب میں ۲ ضرب۲ کا جواب فقط۶ ہے اس کے علاوہ کوئی دوسرا جواب صحیح نہیں ہے یا ہندسہ میں ۳ زادیئے جو کہ مثلث اعتبار سے برابر ہوں جو کہ دلیل سے ثابت ہوتے ہیں اس کا جواب صرف ۱۸ درجہ بی ہوگا اس کے علاوہ دوسرا کوئی جواب نہیں ہے پا ایک مسافت کا حساب لگایا جائے جو کہایک متحرک معین زمانہ میں مشخص رفتار کے ساتھ طے کرتا ہوتو اس کا جواب ایک ہی ہوگا کہ جس d=v.t فارمولے کے ذریعہ حساب کیا جائے گا ،کیا کوئی یہاں پر بید کہہ سکتا ہے کہ اقتصادی اور سیاسی مسائل میں جس طرح مختلف نظریئے پائے جاتے ہیں اور اس کا ایک جواب نہیں یا یاجا تااسی طرح دوضرب دو کے بارے میں بھی ہےاور تمام علم ریاضی کے جاننے والے دوسروں سے ملیحدہ جواب دے سکتے ہیں اوران میں یہ بھی اختال ہو کہ کوئی صحیح اورکوئی غلط ہو؟ ہاں اس نکتہ کی جانب تو جہ ضروری ہے کہ مکن ہے ریاضی اور اس جیسے مسائل کے جواب دویا اس سے زیادہ راہ حل رکھتے ہوں؛ مگر آخر میں سارے مختلف راہ حل" ایک جواب تک پہونچیں گے" اور چندراہ حل کا ہونا کٹی صحیح جواب کے ہونے سے الگ اور جدا 

لہذا ممکن ہے کہ انسانی وجودات اور معارف میں ہمارے سامنے بہت سے ایسے مسائل ہیں جن کے جواب ایک سے زیادہ ہوں اور ایسے مسائل بھی ہوں؛ جن کے جواب فقط ایک ہوں اور ہمار ااصلی سوال ان لوگوں سے جو پلور الزم دینی کے قائل ہیں سہ ہے کہ آپ کو کہاں سے معلوم کہ دین ان مسائل سے ہے جن کے جواب ایک سے زیادہ نہیں ہے؟ اگر آپ سہ

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

کہتے ہیں کہ دین اقتصاد اور سیاست کی طرح ہے جس کے کئی جواب ہیں اور اس کے اندر کثرت فائدہ مند اور مطلوب ہے تو ہم بھی اس کے جواب میں کہیں گے کہ ایسانہیں ہے، دین کے مسائل فیزیکس اور ریاضی جیسے ہیں جن کے جواب ایک سے زیادہ صحیح نہیں ہیں، ہم بید حولیٰ کرتے ہیں کہ" خدا ہے یانہیں؟" کا سوال دوخرب دولیعنی دود و چار مسئلہ جیسا ہے کہ صرف اور صرف اس کے جواب میں ایک ہی بات صحیح ہے۔

پلومرالسٽون ڪيدوسريدليل

یہاں پر جولوگ دینی پلورالزم اورکڑت گرائی کے قائل ہیں وہ اپنے مدّعا کو ثابت کرنے کے لئے دوسری دلیل کا سہارا لیتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ انسان سے متعلق جوا مور ہیں وہ دوطر ح کے ہیں پچھ امور حقیقی اور واقعی ہیں جبکہ پچھ قرار دادی اور اعتباری ہیں، واقعی اور حقیقی امور ایسے ہی ہیں جیسا آپ کہتے ہیں یعنی ان کے جواب صرف ایک ہی ہیں بیالیں چیزیں ہیں جو کہ حس اور تجربہ سے ثابت ہیں؛ لیکن جوا مور قرار دادی اور اعتباری ہیں جیسا کہ نام ہی سے ظاہر ہے وہ امور انسان کے ذوق اور سلیقے اور قرار دادی اور اعتبار کے علاوہ کوئی حقیقت اور واقعیت نہیں رکھتے اور اس کے ذوق اور سلیقے اور قرار داد واعتبار کے علاوہ کوئی حقیقت اور کے اختلاف کے سبب بدلتے رہتے ہیں؛ اس کے برخلاف واقعی امور ہیں مثلاً ایک خاص کر دی کہ مساحت انسان کے معاملہ اور ذوق وسلیقے سے معین نہیں ہوتی؛ بلکہ تفتی طور پر اس کمرہ کی ہیائش آتی ہی ہوگی جتنے میں موز انک پی پھر لگے ہو کے ہیں۔

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

**7**2

اموراعتباری میں اصلاً اس طرح کے جملوں کو جیسے بہتر ہے یا بدتر ہے اچھا یا برا ہے ہی کے یا غلط ہے یا اس سے ملتے جلتے جملوں کو استعال نہیں کیا جاتا ؟ اگر ہم چا ہتے ہیں کہ ان جیسے جملوں کو استعال کریں تو ہم کو کہنا ہوگا کہ سب ہی صحیح ، ایتھے اور بہتر ہیں خراب ، غلط اور برے کا یہاں وجود ہی نہیں ہے۔ اگر ایک شخص صورتی رنگ کو پسند کرتا ہے اور دوسرا ہر ے رنگ کوتو اب کو کی بھی آ دمی ایک دوسر کو غلط نہیں کہہ سکتا ہے اور برے ، غلط یا باطل جیسے الفاظ کو استعال نہیں کر سکتا ہے ؟ بلکہ کہنا چا ہے کہ صورتی رنگ بھی اچھا ہے اور سرز رنگ بھی بہتر ہے خلاصہ سے کہ جو امور اور مسائل اعتباری ہیں ان کا جو اب ایک نہیں ہے بلکہ مکن ہے کہ ان کے جو اب ایک سے زیادہ ہوں۔

المقدس يعنی قبله اوّل کی طرف رخ کر کے نماز پڑھوں اور آپ چا ہے ہیں کہ تعدید کی طرف رخ کر کے نماز پڑھیں تو اس میں کوئی بھی مشکل نہیں ہے، دونوں صحیح ہے ؛ جس طرح آپ اس کھانے کو پیند کرتے ہیں ، اور میں اس کھانے کو پیند کرتا ہوں ؛ ایسا ، می دین کا بھی معاملہ ہے میں اسلام کو پیند کرتا ہوں ، آپ بودھ کو پیند کرتے ہیں اور ہم میں سے کوئی بھی ایک دوسرے پرتر جیح نہیں رکھتا دونوں میں کوئی بھی دشمنی اور جنگ نہیں ہے بلکہ دونوں ہی بھتر اور اچھے ہیں۔ مثلاً کا میابی اور جیت کے موقع پر مغربی کھچر میں انگلیوں کو ایک خاص شکل میں گھمایا جاتا ہے یعنی ] ۷ [ بنایا جاتا ہے جب کہ اس حرکت کو ایر انی کچر میں انگلیوں کو ایک خاص شکل میں کالی شار کیا جاتا ہے لیکن اس حرکت پر ہم مغربی مما لک کے لوگون کو نما طوہ ہیں کہ سکتے کیونکہ ہی

جس مسئلہ کی طرف او پر اشارہ کیا گیا ہے اور پلورالیٹ ین پلورالزم کی تائید کے لئے اس طرف اشارہ کرتے ہیں اصطلاح میں اس کو" افکار واقدار میں نسبیت" کے نام سے یا د کیا جاتا ہے افکار واقدار میں نسبیت کی بحث اس کا خلاصہ اور نتیجہ یہی ہے کہ اچھا اور برا ہونا نیز فائدہ مند مسائل اور اس کے علاوہ اخلاقی اقدار کی باتیں سلیقے اور قرار داد واعتبار کے علاوہ پچھ پھی نہیں ہیں مختلف لوگوں کی نسبت ممکن ہے تفاوت واختلاف ہو، جس طرح کھانے اور رنگ کے متعلق الگ الگ پیند ہوتی ہے اور مختلف افراد کی نسبت پیندوں میں فرق ہوتا ہے اچھائی اور برائی اور اس کے علاوہ افکار واقدار بھی اسی طرح سے ہیں بائے سے میں فرق ہوتا ہے رنگ کے بارے میں کسی ایک کو مطلق طور پر اچھانہیں کہا جا سکتا اس لئے کہ مکن ہے ایک رنگ یا غذا ایک آدمی کے نزد یک پیندیدہ ہے اور وہی چیز دوسرے کے نزد یک بری اور ناپسند ہے ای طرح افکار وا قدار اور اخلاقی مسائل کی پسندیدگی اور ناپسندیدگی ہرا نسان اور سماج کی نسبت مختلف ہوتی ہے اور بدلتی رہتی ہے۔ یہاں تک اس بحث کا خلاصہ میہ ہے کہ صاحبان پلورا کسٹوں نے پہلے تو مید کہا: (۱) چونکہ اقتصاد اور سیاست میں پلورالزم اور کمثرت گرائی صحیح اور فائدہ مند چیز ہے لہذا دینی امور میں بھی ہم اس بات کو قبول کریں کہ کمثرت گرائی ایک اچھی اور ماندہ مند چیز ہے لہذا دینی پلور میں بھی ہم اس بات کو قبول کریں کہ کمثرت گرائی ایک اچھی اور مفید چیز ہے ہدا دینی جواب رکھتے ہیں اس میں تکثر اور کمثرت گرائی ایک اچھی اور مفید چیز ہے، پلور السٹوں نے کہا کہ افکار وا قدار میں نسبیت پائی جاتی ہے اور انھوں نے بعض اخلاق و اجتماعی آ داب ورسوم کو بیش کیا اور ثابت کرنا چاہا کہ عام قکری مسائل میں بھی نسبیت پائی جاتی ہے تا کہ بعد میں نتیجہ بیش کر کیں کہ دین کے امور تھیں ہیں ہے۔

پلوس الزم بحوثابت سر نے سمی تیسس کی کوشش پلورالسٹ اس ذیل میں پیچلی باتوں سے بھی آگ بڑھ کر اس بات کا دعویٰ کر بیٹھے کہ حقیقت اور اصل میں تمام معارف اور مسائل چاہے وہ جس شعبہ کے ہوں ہر جگہ نسبیت پائی جاتی ہے اور اصولی طور پر کوئی شناخت اور معرفت بغیر نسبیت کے نہیں ہو سکتی ہیں بس فرق اتنا ہے کہ بعض جگہوں پر بینسبیت بالکل واضح اور روثن ہے اور سب لوگ اس کو جانتے ہیں لہذ ا آسانی

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

ی قبول کر لیتے ہیں اور بعض جگہوں پر یذ سبیت پوری طرح سے داضح نہیں رہتی ہے اور عام لوگوں کا نظر بیا لیی جگہوں پر بیہ ہوتا ہے کہ مطلق اور ثابت معرفت کو حاصل کر لیا ہے جب کہ حقیقت میں ایسانہیں ہے بیو ہی چیزیں ہیں جن کی طرف ہم نے شروع میں اشارہ کیا تھا اور بیہ کہا تھا کہ معرفت و شاخت میں نسبیت کا قول اصل میں وہی شک پر تی ہے جو کہ آخری دس سالوں سے پہلے اور حضرت عیسیٰ سے پہلے اور ان کے بعد بھی دو تین بار فلسفیوں اور دانشوروں کے

یہاں پائی گئی تھی لیکن یہ نظریداس وسعت سے نہیں پھیلا تھااورا تناموژ نہیں ہوا تھالیکن ادھر آخری دس سالوں میں بہت زیادہ پھیل گیا ہے اس نے آج دنیا کی اکثر فکری اور ثقافتی مراکز کو پوری طرح سے اپنی گرفت میں لے لیا ہے، ایک عالم کو آج فخر اس بات پر ہے کہ وہ کہے میں اس بات کونہیں جا نتا اور اس چیز میں شک رکھتا ہوں ؛ اگر کوئی شخص علم ویقین کا دعویٰ کرتا ہے تو اس کے دعو کے کونا دانی کی علامت سمجھا جا تا ہے۔

بہر حال اگر تمام معارف وشناخت نے نسبیت کے رنگ کواختیار کرلیا تو دین اور دینی معرفت بھی محفوظ نہیں رہ پائے گی اور وہ بھی نسبی اور تغیر پذیر بن جائے گی اور اس کا نتیجہ یہ ہوگا اور ہم کہہ سکتے ہیں مثلاً ساج]الف[ کے نز دیک اور ان کے نظر یہ کے مطابق مسیحی دین صحیح اور بہتر ہے اور وہ حق پر ہے، ساج] الف[ کے نز دیک اسلام دین اچھا اور حق پر ہے، بلکہ ممکن ہے کہ ایک ہی ساج کے نز دیک ایک وقت میں ایک دین بہتر اور حق پر ہوا ور دوسر نے زمانے میں دوسرا دین بہتر اور حق پر ہوا ور معلوم نہیں کہ حقیقت اور سچا فی کیا ہے؟ اصلاً حقیقت بھی ایک

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

نسبی مسئلہ ہے اس سمان اور اس زمان کی نسبت حقیقت ایک چیز ہے اور دوسر نے زمانے اور سمان کی نسبت دوسری چیز ہے۔ مسلمان پلور السٹ ( بہتر ہے کہ ہم ان کو وہ پلور الیسٹ کہیں جو کہ ظاہری طور پر اسلام کا دعو کی کرتے ہیں ) دینی پلور الزم کی تائید میں کبھی تھی آنی آیات اور احادیث سے استنا دکرتے ہیں اور کبھی مولوی، حافظ اور عطار وغیرہ کے اشعار پیش کرتے ہیں جن کا مطلب سے ہے کہ کعبہ، بت خانہ، مسجد، کلیسا سے سب ظاہری طور پر اگر چہ الگ الگ ہیں کیکن سب کے سب ایک ہی خدا کی تلاش اور خدا پر سی کی ایک ہی حقیقت تک پہونچاتے ہیں جیسے میش حر بہت ہی شوروغل کے ساتھ چیش کیا جاتا ہے۔

> مقصودمناز كعبهوبتخانهتوييتو مقصودتويي كعبهوبتخانهبهانه

اے خدامیری مراد کعبہ اور بت خانہ سے تو ہی ہے مقصود اور مراد تو ہی ہے کعبہ وبت خانہ تو ایک بہانہ ہے۔ اس طرح سے پلورالزم کی بحث اجتماعی مسائل میں کثرت پر سی سے شروع ہوتی ہے اور پھر آگے چل کرافکار واقد ارمیں نسبیت کی بحث پیش کی جاتی ہے اور آخر میں سیہ بحث انسان کے تمام معارف میں نسبیت تک پہونچ جاتی ہے۔ سیہ بات بہت ہی واضح ہے کہ اگر پلورالزم کے

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

نظر بیاورفکر کوقبول کرلیا جائے تو اسلام ، انقلاب ، امام خمینی اور اسلامی افکار واقدار کا پابند رہنا لازم وضر ورمی نہیں رہ جاتا ہے ؛ اور ہر طرح کے اعتقاد ، اعمال اور رفتار نیز تمام اخلاقی برائیوں کی توجید آسانی سے کی جاسکتی ہے اور ان تمام چیز وں کوقبول کر سکتے ہیں اس بحث کو جاری رکھتے ہوئے ان تمام مطالب اور باتوں کی تحقیق و تنقید کریں گے اور مسلہ کی حقیقت کو روثن کریں گے۔

دینی پلوس الزم (۲) پلورالزم کی بحث کوجاری رکھتے ہوئے مناسب ہے کہ اس جلسہ میں سب سے پہلے ان عقل اسباب وعلل کا ذکر کیا جائے جو کہ دینی پلورالزم کے پیدا ہونے میں دخالت رکھتے ہیں اس بات سے چیثم پوشی کرتے ہوئے کہ ممکن ہے اس فکر کے ہونے میں سیاسی اسباب وعلل بھی ہوں ،،کون سا (ان کی نظر میں ) منطق یا عقلی سبب ہے جو اس بات کا موجب اور سبب بنا کہ پید مسلہ پیدا ہو؟ سیاسی اسباب کے علاوہ ممکن ہے یہاں پر کم سے کم دوسبب اس مسلہ کے پیدا ہونے میں دخالت رکھتے ہوں۔

پلوس الزمر ڪي پيدائش ميں نفسياتي عوامل ڪا دخل پہلا سبب ايک نفسياتی سبب ہے جس کی وضاحت کچھ اس طرح ہے: اس وقت دنيا ميں تقريباً چھارب لوگ زندگی گذارتے ہيں ؛ جو کہ مختلف دين وفرقہ کے پير واور تابع ہيں اوران

کااعتقادہمی کسی ایک دین اورفرقے پر دوسرےادیان کے ساتھ بغض وڈشمنی اورعناد کی وجہ یا نکارتن کی وجہ سے نہیں ہے، بہت سے لوگ سی خاص فرقے اور مذہب پر صرف اس لئے ہیں کہ وہ جغرافیائی اعتبار سے کسی خاص ملک کے حصّہ میں پیدا ہوئے ہیں ، یا بیہ کہ ان کے ماں اور باپ کسی خاص مذہب یادین کے پیروہیں اوران لوگوں نے بھی اس مذہب کواسی گئے قبول کرلیا ہے اور بہت سے ایسے لوگ بھی ہیں جو کہ واقعی طور پراپنے دین کے احکام اور دستورات کو قبول کرتے ہیں اور اس کی یا بندی کرتے ہیں ؛اور اس پر عمل کرنے کو لازمی جانية ہیں ایسی حالت میں اگرہم پیداعتقا درکھیں کہ اسلام کےعلاوہ دوسر ےتمام دین ناحق اور باطل ہیں اوران کے ماننے والے جہنمی ہیں، نیز اسلام میں بھی شیعہ اثناعشری فرقے کے علاوہ جتنے فرقے ہیں سب کے سب باطل ہیں اوران کے معتقد اہل جہنم ہیں ،توہمیں کہنا چاہئے کہ بیس کروڑ افراد جو کہ شیعوں کی ایک تخمینی تعداد ہے اس کےعلاوہ ( وہ بھی ایمان اور عمل صالح کی شرط کے ساتھ ) سب کے سب پانچ ارب اسی کروڑ افراد گمراہی اور صلالت میں ہیں اور وہ جہنمی ہیں اوران سبھی برعذاب ہوگا۔ کیا سچ مج اس چیز کو قبول کیا جا سکتا ہے؟ کیا صرف اس لئے کہ وہ لوگ ایک مسیحی ملک میں پیدا ہوئے ہیں یا یہ کہ ان کے ماں باپ عیسائی تھے، انھوں نے عیسائی دین کو قبول کرلیا اور اسی عیسائیت بہت ہی مومن اور معتقد بھی ہیں ان لوگوں نے کون سی غلطی یا گناہ کیا ہے کہ شخق عذاب ہوں اورجہنم میں جائیں ؟ اس مسلہ کوبھی دیکھنا ہوگاشیعوں کے درمیان بھی بہت سے ایسےلوگ ہیں جو کہ گناہان کبیرہ کو انجام دیتے ہیں اور فسق وفجو رمیں مبتلا ہیں اگر جیران کاعقیدہ صحیح ہے کیکن برے کام اور غلط مل کی وجہ سے

پلوس الزمر ڪي پيدائش ميں اجتماعي عوامل ڪا دخل دوسرا خاص سبب جولوگوں کے ذہن ميں ديني پلورالزم کي فکر کے پيدا ہونے اور اس کی تقويت کا سبب ہے حقيقت ميں وہ ايک اجتماعی اور کلی سبب ہے اس کی وضاحت پھر اس طرح ہے: ہم پوري تاريخ ميں بہت سي جنگوں کو جو کہ گھروں کی بربادی اور اور ان کے جلنے کا سبب بنتی

ہیں اکثر دیکھا کرتے ہیں جن کا اصل سبب مذہب اور دین ہے اور انسان فقط دین اور فرقے کے اختلاف کی وجہ سے ایک دوسرے سے لڑتا اور جھکڑتا ہے اور قتل وغارت گری کرتا ہے اس کا داضح اور آشکارنمونہ سلیبی جنگ ہے؛اس کے دوران ہزاروں مسلمان اورعیسائی مارے گئے اور کتنی بریادی ہوئی کس قدر شروت اور جائیداد تباہ و برباد ہوئی اور بہت سی قوت وطاقت اس جنگ کی وجہ سے ضائع ہوگئی بہت سے امکانات جو کہ انسان کی آبادی اور رفاہ کے لئے استعال ہو سکتے تھے وہ نیست ونابود ہو گئے، آج بھی ایک ترقی پذیر ملک اور دنیاوی تعبیر میں ہم لوگ جس کوتدن یا فتہ ملک سمجھتے ہیں انگلستان بے کیکن وہاں پر بھی عیسا ئیوں کے دوفر قے کاتھولیک اور پروٹسٹوں کے درمیان خونر یز جھڑ پہوا کرتی ہے، یا ہندوستان اور یا کستان اورافریقا کے بعض ممالک ہی میں دیکھ لیجئے اکیسویں صدی کے آغاز میں آج بھی فرقوں اور مذہبوں میں اکثرجنگیں اور قل وغارت گری ہوتی رہتی ہےاور بیسب مذہب دفر قبہ کی وجہ سے ہے۔اگرہم اس مسئلہ کوحل کرناچا ہیں تو بہت ہی آسانی کے ساتھ یہ مسئلہ کل ہوسکتا ہے وہ اس طرح کہ ہم اس بات کا اعتقاد رکھیں کہ اسلام بھی اچھا دین ہے اور سیحی مذہب بھی اچھا ہے پردٹسٹ اور کاتھولیک دونوں فرقے حق پر ہیں، شیعہ اور سنّی دونوں فرقے صحیح راستے پر ہیں ؛اس طرح سے لڑائی اور جھکڑ بے کرنے والے انسانی ساج سے خود بہ خودختم ہوجا ئیں گے ۔ پیچ مچ کیا بیمناسب نہیں ہے آج کا انسان جو کہ تمدن یافتہ ہے وہ دشمنی اور جنگ وجدال نیز قہروغضب کو برطرف کرد بےادراس کے بجائے کی وصفائی بھائی چارہ میل ومحبت کے ساتھ" ڈ گما تزم 💥 اور یقین پرتی کو دور کر کے تمام مذاہب اورا دیان کا احتر ام کرے اور دوسرے

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

کے اعتقاد اور نظریہ کواپنے عقیدہ اور نظریہ کی طرح حق پر جانے ؟ دشمنی اور جنگ جاہل اور غیر متمدن افراد کا کام ہے آج کا انسان متمدن اور تمجھد ارہے۔ لہذا نتیجہ اور خلاصہ بیہ ہوا کہ سیاسی اسباب کے علاوہ کم سے کم دوسب عقلی طور پر پلورالزم کے پیدا ہونے میں دخالت رکھتے ہیں۔

ایک نفسیاتی تصوّر کہ جس کا نتیجہ مید تھا کہ تمام انسان جہنم میں نہیں جا سکتے اور دوسرا میہ کہ جنگ اور خونریزی سے بچنے کے لئے ہم پلور الزم کو قبول کریں لیکن سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ کیا جنگ وخونریزی سے بچنے کے لئے صرف یہی ایک راہ حل ہے کہ اگر ہم چاہتے ہیں کہ مذہبی جنگ اور فرقوں کے اختلاف سے بچیں تو اس بات کے قائل ہوں کہ تمام دین صحیح اور حق پر ہیں؟ اور اگر بے شمار انسانوں کو (جنکا گناہ کچھ بھی نہیں صرف بعض اجتماعی مسائل اور ان جیسے اختلاف کے سبب انھوں نے راہ حق کو جو کہ ہماری نظر میں اسلام ہے نہیں پہچانا ہے ) جہنم میں جانے سے بچائیں تو کیا اس کا دام حق کو جو کہ ہماری نظر میں اسلام ہے نہیں پرچانا ہے ) جہنم میں جانے کہ ہند دؤں کا ہت کو حولہ ماری نظر میں اسلام ہے تم چاہتے ہیں کہ ہوجا سے ایک جانے ہوں کہ میں جانے کہ ہوں کا تعاہ ہوں کہ تماری خوں کا ہوں کہ تما کل اور ان جیسے اختلاف

يلوم الزمركم تصومر مي نفسياتي عوامل كا تجزيه نفسیاتی سبب کے جواب میں ہم کہیں گے کہ بینظر بیدرکھنا کہ شیعہ اثناعشری مذہب کے علاوہ دوسرے مذہب کے ماننے والے تمام افراد جہنمی ہیں، ایسانظر پیچیے نہیں ہے اسلام ایسی کوئی بات نہیں کہتا ہے۔ ہمارا یہ کہنا صحیح ہے کہ حق مذہب صرف ایک ہی ہے لیکن جہنمی ہونااور عذاب کامستحق ہوناصرف ان لوگوں سے وابستہ ہے جواہل عناد ہیں یعنی باوجود یکہ حق ان پر دوثن ہو چکا ہے کیکن باطل اغراض کی وجہ سے یا دشمنی کے سبب وہ حق کو قبول نہیں کرتے ہیں،اورا گرکوئی کسی وجہ سے حق کو پیچان نہیں سکا ہے وہ ایسانہیں ہے یعنی وہ جہنمی اورعذاب کا مستحق نہیں ہے،اس مسلہ کی بنیادم ستضعف فکری اور جاہل قاصر اور جاہل مقصّر سے متعلق ہے جو کہ ایک فقہمی اور کلامی بحث ہے، اسکی مختصر توضیح اور وضاحت اس طرح سے ہے: مستضعف کالفظ بھی ان لوگوں پر بولا جاتا ہے جو کہ اجتماعی اعتبار سے خالم وجابر حاکموں کے زیر سابیدزندگی بسر کرتے ہیں اور اپنے حق وحقوق سے محروم ہیں ؛لیکن مستضعف کیا یک دوسرى اصطلاح علم كلام سے مربوط ہے كەمستضعف الشخص كو كہتے ہيں جومعرفت وشاخت کی کمزوری کے باعث صحیح اور حق راستہ تک پہو نچنے سے محروم ہے؛ معرفت اور شاخت کی کمزوری کے بھی کٹی عوامل اور اسباب ہو سکتے ہیں مثلاً اسلام کے بارے میں اسے بتایا نہ گیا ہویااس نے اسلام کے بارے میں کچھ سناہی نہ ہو، پا اسلام کے بارے میں اسے بتایا گیا ہو لیکن معرفت کی قوتیں کمز ور ہونے کے سبب وہ ادلہ کو شجھنے سے عاجز رہا ہو، یا بیہ کہ دلیلوں کو

<mark>8</mark>2

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

سمجھتا ہولیکن ایسے ماحول میں زندگی بسر کرر ہاہے کہ ان دلیلوں کے مقابل اس کے شبہات اورا شکالات وارد کرتے ہوں ؛ جن کا اس کے پاس جواب نہیں ہے، یا اس کے طل کے لئے کسی کے پاس رجوع بھی نہیں کرسکتا ہے، یا اس کے علاوہ اور دوسر ےوامل واسباب بھی ہو سکتے ہیں۔

اسی طرح جہل تبھی جہل تقصیری ہوتا ہے اور تبھی جہل قصوری ہوتا ہے اور فطری اعتبار سے جابل تبھی دوقشم کے ہوتے ہیں جابل مقصّر اور جابل قاصر ؛ جابل مقصّر اس کو کہتے ہیں کہ جس کے پاس تمام امکانات ہوں ، منجملہ ان کے رشد فکری قدرت علمی : اجتماعی آزادی : اور اطلاعات تک دستر سی وغیرہ ،ان سب کے فراہم ہونے کے باوجود اس شخص نے کوتا ہی اور سستی کی اور حق کی شناخت کے لئے تحقیق و مطالعہ نہیں کیا جس کے نتیجہ میں حق کو اس نے نہیں اور حقیقت کی شناخت کے لئے تحقیق و مطالعہ نہیں کیا جس کے نتیجہ میں حق کو اس نے نہیں اور حقیقت کی تشخیص اس کے لئے ممکن نہ ہوا س طرح حقیقت میں ہمارے سامنے تین قسم کے افراد ہیں:

- (۱) وہ لوگ جوحق کو پیچانتے ہیں لیکن ڈمنی اور تعصب یا اور دوسرے اسباب کی وجہ سے اس کوقبول نہیں کرتے ۔
- (۲)وہ لوگ ہیں جن کے پاس تمام امکانات حق کو پہچاننے کے لئے موجود ہیں ؛لیکن وہ لوگ حق کونہیں پہچانتے ہیں۔

(٣) وہ لوگ ہیں جوحق کونہیں پہچانتے ہیں اور اس تک پہو نچنے اور اس کو پہچاننے کے لئے

ان کے پاس کوئی ذریعہ اور وسیلہ بھی نہیں ہے۔ اسلامی احکام اور معارف کے اعتبار سے جو چیز مسلّم ہے وہ بیر کہ پہلا گروہ عذاب کا مستحق ہے اور وہی ہمیشہ جہنم میں رہے گا ، جاہل مقصر نے جتنی تقصیرا ور غلطی کی ہے اتنا ہی اس پر عذاب ہوگا ، ممکن ہے کہ اس پر ہمیشہ عذاب نہ ہوا ور وہ ہمیشہ جہنم میں نہ رہے اس کے برخلاف جاہل قاصر کہ فکری مستضعف بھی جاہل قاصر شار ہوتا ہے اس کے ساتھ قیامت کے دن وہ خاص برتا وُ ہوگا جو بعض احادیث میں وارد ہوا ہے کہ ایسانہیں ہے کہ اس کو سید سے اور بغیر کسی مقد مہ کے جہنم میں ڈال دیا جائے۔ اس بنا پر بی عقیدہ کہ" دنیا میں فقط ایک ہی دین حق ہے" اس کالاز مہ پنہیں ہے کہ" دنیا کی اکثریت جہنٹی ہے

پلوس الزمر ڪے تصوص میں اجتماعی عوامل کا تجزیدہ دوسرا سبب جو ذکر ہوا تھا وہ یہ کہ دنیا میں جولڑائی جھگڑ ہے ہوتے ہیں ان کا سبب دین اور فرقے کا اختلاف ہے اس ذیل میں ہم یہ کہنا چا ہے ہیں کہ ہم بھی اس بات کا اعتقاد رکھتے ہیں کہ مختلف ادیان و مذاہب اور فرقوں کے مانے والوں کو مذہبی اور عقیدتی اختلاف کی وجہ سے لڑائی جھگڑانہیں کرنا چا ہے ؛ بلکہ مل جل کرایک دوسرے کے ساتھ زندگی بسر کرنی چا ہے لیکن اس کا راہ حک صرف ینہیں ہے کہ ہم اس بات کے قائل ہوجا سیں کہ تمام دین حق پر ہیں بلکہ اور دوسرے رائے تھی پائے جاتے ہیں جن کو دین اسلام نے اس مسئلہ کوحل کرنے کے لیکے پیش کیا ہے ؛ اسلام نے خود سب سے پہلے مسلمانوں اور دوسرے ادیان کے مانے والوں کو دعوت دی ہے کہ دہ اپنے عقیدوں سے متعلق ایک دوسرے سے ملمی اور منطقی گفتگو کریں؛ خداوند عالم ارشاد فرما تا ہے" وجادھم بالتی ھی احسن" (۱) یعنی ان لوگوں سے اچھی روش اور بہتر طریقے سے بحث وجدال کرو۔ دوسرے بیہ کہ غیر مسلموں کے ساتھ کیسا سلوک کرنا چاہئے اوران سے کیسے

> ..... (۱)سورہ محل: ۱۲۰۷۔ ملنا چاہئے اس کے لئے بھی اس نے مسلمانوں کو چند گروہ میں تقسیم کیا ہے :

(الف) آسمانی او م نوحیدی ادیان سے ماننے والے بعض ادیان کے مانے والوں کی بہ نسبت جیسے سیحی یہودی زرتشت وغیرہ اگر چہان دینوں میں تحریف کر دی گئی ہے ؛ لیکن انکی اصل و بنیاد صحیح ہے اسلام نے ان کے مقابلہ میں ایک خاص طریقہ اختیار کیا ہے اور ان لوگوں کے ساتھ اجھے سلوک کرنے کا حکم دیا ہے ؛ اور انکے جان ومال اور نا موں محترم ہیں ان لوگوں کو اجازت ہے کہ بیلوگ اسلامی معاشرہ میں اپن کلیسا اور عبادت خانہ بنا کر عبادت کریں نکاح طلاق اور دوسرے معاملات کو اپنی شریعت اور دین کے مطابق انحبام دیں اور مالیات جو اسلام نے مسلمانوں کے لیے ٹمس و زکات کی مورت میں رکھا ہے ؛ ان کے لئے ان کے عوض میں خاص مالیات رکھا ہے جس کو جز سے اور مالیات کہتے ہیں ؛ اس کے مقابلہ میں اسلام نے ان کی جان و مال اور کرت و آبر و کا حکم دیا ہے اور تمام ضروری اجتماعی خدمات کوان کے لئے قرار دیا ہے اور بیلوگ بہت سے حقوق میں مسلمانوں کے برابر ہیں اور مسلمانوں سے کوئی فرق نہیں رکھتے ہیں ؟ ہم نے بیدوا قعد سنا ہے کداسلام کے بیشل و بنظیر رہبر اسلامی عدالت کو پھیلانے والے حضرت علی نے جب بید سنا کہ ایک غیر مسلم پرظلم وستم ہوا ہے تو آپ نے اس کی مذمت کی جس وقت معاویہ کی فوج کے ایک سپاہی نے ایک غیر مسلم عورت کے پیروں سے پا زیب چھین لیا تو آپ نے اس کی مذمت کرتے ہوئے فرمایا:" اگر کوئی مسلمان شخص اس قضیہ پرافسوں کرتے ہوئے مرجائے تو مناسب ہے اور اس پرکوئی ملامت نہیں ہے"

(ب) ڪفاڪم معايد غير مسلموں کا فروں کی ايک دوسری جماعت ہے جو دين تو حيدی کے قائل نہيں ہيں ليکن دہ اسلامی حکومت سے معاہدہ اور معاملہ رکھتے ہيں ؛ اس کی وجہ سے دہ مسلما نوں کے ساتھ زندگی بسر کر سکتے ہيں اور مسلما نوں کے پڑوں حتی اسلامی معا شرہ کے اندر اور مسلما نوں کے در ميان مجھی رہ سکتے ہيں ، عرف عام ميں ايسے لوگوں کو کفا ر معاہد کہا جا تا ہے اگر چہ ان کے رہنے کے مثر ا نطا اور حقوق ايک جيسے نہيں ہيں بلکہ جيسا معاملہ حکومت اسلامی کے ساتھ ہوتا ہے اس کے اعتبار سے فرق رکھتے ہيں ؛ ليکن ہم حال اسلام نے غير مسلموں کے اس گردہ کے ساتھ اچھا چھا سلوک کيا ہے اور اسلامی حکومت ميں ان کی جان و مال اور عزت و آبر و حفوظ ہے۔ (**ج) ڪفاّ مرا پل حرب** غير مسلموں کا تيسرا گروہ ہے بيہ وہ لوگ ہيں جو کہ شہور قول کی بنا پرکسی طرح بھی سيد ھے راستے پرنہيں ہيں اورکسی بھی صلح ومعاہدہ کے لئے تيارنہيں ہوتے ہيں ؛ يا اگر کوئی معاہدہ وغيرہ کرتے ہيں تو اس کوتو ڑ دیتے ہيں ارشادخداوند عالم ہور ہا ہے:

"لا یر قبون فیکم الاّ ولا ذمة" (۱) یعنی آپ کے بارے میں نہ تو اپنائیت کو اختیار کرتے ہیں اور نہ ہی کسی معاہدہ کی رعایت کرتے ہیں

اسلام اس گروہ کے بارے میں کہتا ہیک کہ اگر میک بھی طرح بات چیت اور مناظرہ کے لئے حاضر نہیں ہیں اور کسی بھی معاہدہ اورا تفاق پر راضی نہیں ہیں تو ان سے جنگ کرواور ان کوز بر دستی مجبور کرو کہ وہ تھا رے تابع ہوجا نمیں ؛ لیکن اس مقام پر بھی اسلام یہ نہیں کہتا کہ ان کو مار ڈالواور ان کی نسل کو ختم کر ڈالو بلکہ جنگ اس وقت تک ہو کہ میدلوگ قبول کرلیں یا سید ھے راستے پر آجا نمیں اور فتنہ بچیلانے سے باز آجا نمیں۔

اس طرح مهم دیکھتے ہیں کہ اسلام غیر مسلموں سے رابطہ کے متعلق پہلے تو ان کو بحث و مناظرہ کی دعوت دیتا ہے تا کہ اس منطقی اور استدلالی طریقے سے حقیقت کو سمجھ لیں اور معلوم ہوجائے کہ حق کس کے ساتھ ہے، اور دوسر سے مرحلہ میں بھی اگر وہ لوگ حق کو قبول نہیں کرنا چاہتے تو بھی فردی یا اجتماعی صورت میں ان سے جنگ وجدال نہیں کرتا بلکہ کے وصفائی کے ساتھ رہنے ک دعوت دیتا ہے۔

..... (۱) سوره توبه: آید ۸-

غیر مسلموں کے ساتھ اسلام کے سلولے ایل تاہر پنجی نمونه

یہاں پر مناسب ہے کہ اس واقعہ کی جانب اشارہ کرتا چلوں جس میں پیا مبر اسلام نے نجر ان کے عیسا ئیوں کے ساتھ علمی مناظرہ کیا اور وہ لوگ مغلوب ہو گئے لیکن پھر بھی مسلمان ہونے پرآمادہ نہیں ہوئے تو رسول اکرم کو خدا کی طرف سے حکم ہوا کہ ان کو مباہلہ کی دعوت دیں اور میہ طے ہوا کہ دوسرے دن وہ لوگ کسی معین اور مخصوص جگہ پر حاضر ہوں اور ایک دوسرے سے مباہلہ کریں تا کہ جو شخص باطل پر ہے اس پر خدا کی لعنت ہوا ور اس پر اللہ کا عذاب نازل ہو نجران کے عیسا ئیوں نے پہلے تو مباہلہ کو قبول کیا لیکن جب دوسرے دن مباہلہ کر نے ائے تو دیکھا کہ رسول اپنے ساتھ اپنے سب سے زیادہ محبوب اور عزیز افرادیعنی میں فاطمہ ہو نجران کے عیسا ئیوں نے پہلے تو مباہلہ کو قبول کیا لیکن جب دوسرے دن مباہلہ کر نے ہو نے تو ریکھا کہ رسول اپنے ساتھ اپنے سب سے زیادہ محبوب اور عزیز افرادیعنی میں فاطمہ ہو خیران کے عیسا ئیوں نے پہلے تو مباہلہ کو قبول کیا لیکن جب دوسرے دن مباہلہ کر نے ہو نے تو دیکھا کہ رسول اپنے ساتھ اپنے سب سے زیادہ محبوب اور عزیز افرادیعنی میں فاطمہ ہو خیران کے عیسا ئیوں نے پہلے تو مباہلہ کو قبول کیا لیکن جب دوسرے دن مباہلہ کر نے تہ ہو از میں کہ مرتضی اور نوا ہے ساتھ اپنے سب سے زیادہ محبوب اور عزیز افراد یعنی میں فاطمہ ہو خیر ای بھائی علی مرتضی اور نوا ہے حسنین کو لے کر آئے ہیں تو وہ لوگ مباہلہ کر نے سے پہلی کے لیے تیا رہیں ہو کے اور اس بات پر معاہدہ ہوا کہ اسلامی حکومت کو ہر حال ہم دیکھتے ہیں کہ مذہبی جنگ سے بیچنے کے لیے فقط یہی راستہ ہیں ہے کہ ہم سار کے

ادیان اور مذاہب کوچق جان لیں اور اس بات کوقبول کرلیں کہ ان تمام مذاہب میں کوئی فرق نہیں ہے بلکہ اور بھی کئی رائے ہیں اور اسلام نے خود ایک منطقی حل اور ایک بہت ہی اچھا راستہ اس کے لئے پیش کیا ہے۔ اصل بحث سحى طرف باز كشت اب ہم اصل بحث كى طرف پلٹے ہيں اور پلورالزم كى دليلوں كى تخليل وتفيد كرتے ہيں جيسا كەہم نے شروع ميں بھى اس جانب اشارہ كيا ، يہ بات ذہن نشين رہے كە پلورالزم مخلف چيز وں ميں قابل ذكر ہے ليكن فى الحال ہم يہاں پر صرف دينى پلورالزم سے متعلق بحث و تُفتكو كريں گے اور دوسرى چيزيں جيسے سياسى واقتصادى پلورالزم وغيرہ سے بحث نہيں كريں گروں كي تى قابل ذكر ہے ليكن فى الحال ہم يہاں پر صرف دينى پلورالزم مغيرہ سے متعلق بحث و تفتكو كريں گے اور دوسرى چيزيں جيسے سياسى واقتصادى پلورالزم وغيرہ سے بحث نہيں كريں اور كيا صحيح ياغلطہو نا اور ان كى كميت اور كيفيت ہمارى گفتكو سے خارج ہے اگر چياس زمانے ميں دينى پلورالزم كى فكر چينى كرنے والا اور اس كا پر چم الحقانے والا" جان ہيں" ہيں اور اس كى چند كتابيں اس كے متعلق پائى جاتى ہيں ؛ ليكن دينى پلور الزم كن تفسير كيا ہوار اس وضاحت كى گئى ہے ؛ كم سے كم تين طرح سے اس كے معنى كوذ كركيا جا سكتا ہے ۔ وضاحت كى گئى ہے ؛ كم سے كم تين طرح سے اس كے معنى كوذ كركيا جا كھاتے ہوں ہے ۔

دىنى پلومرالزمركى پہلى تفسيس

پہلا بیان اس طرح ہے کہ" تمام ادیان میں حق اور باطل پایا جاتا ہے ان کے در میان فقط ق یا فقط باطل کا ہونا ناممکن ہے" ۔اس بیان کی وضاحت کچھا س طرح ہے کہ اگر آپ دنیا کے مختلف ادیان کو دیکھیں گے تو آپ کو کممل طریقے سے کوئی بھی دین ایسانہیں ملے گا جو کہ حق یا باطل ہو بہت سی باتیں سب میں مشترک پائی جاتی ہیں بہت سے احکام اور عقیدے

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

نیز خصوصیات جوایک دین میں ہیں ممکن ہے وہ دوسرے دین میں بھی حاصل ہوں یعنی دوسرا دین بھی وہی خصوصیات رکھتا ہو مثلاً قرآن مجید میں خدا فر ما تا ہے کہ جو چیزیں ہم نے بن اسرائیل کے لئے قرار دی ہیں وہی تمھارے لئے بھی قرار دی ہیں منجملہ اخصیں احکام میں ایک حکم قصاص کا بھی ہے جس کے متعلق وضاحت سے فر ما یا ہے یہ وہی حکم ہے جوہم نے مسیحیوں اور یہودیوں کے لئے قرار دیا تھا۔ (۱) اسی طرح آپ ہیہودہ عقیدے اور باطل با تیں تمام دین میں دیکھ سکتے ہیں تواب چاہے اعتقاد کی با تیں ہوں یا احکام یا افکار وا قدار کی با تیں ہوں ، ان سب کے اندر دنیا میں بہت سے قن چائے جاتے ہیں لیکن ان کا مجموعہ ایک جگر ہیں ملے گا؛

(۱) ملاحظه موسوره مائده: آیه ٤ تا ٤ ٤ ۔ بلکه ہر دین میں حقیقت کا کچھ حصہ پایا جاتا ہے لہذا یہ لازم نہیں ہے کہ آپ صرف ایک خاص دین کا اعتقاد رکھیں بلکہ ممکن ہے کہ آپ یہودی بھی رہیں ، سیحی بھی ، مسلمان بھی یا کسی اور مذہب سے بھی تعلق رکھتے ہوں اس طرح کہ جس دین میں جواچھا عضر پایا جاتا ہو آپ اس کو اختیار کرلیں ؛ یہاں تک کی بودھ مذہب جو کہ خدا کے وجود کا منگر ہے اس کے اندر بھی بعض ایچھے عناصر ہیں جیسے سکون روح ، یکسوئی ، دنیا سے دوری وغیرہ آپ ان کو اختیار کر لیں البتہ یہ بیان ایک افراطی رجحان رکھتا ہے جو سہ کہتا ہے کہ تمام ادیان میں حق وباطل کی آمیزش اس حد تک موجود ہے کہ ایک کو دوسر سے بہتر نہیں کہا جا سکتی ، بلکہ وہ سب ایک ، ی

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

چسے ہیں ان میں ایک معتدل نظریہ یہ ہے کہ اگر چہت وباطل کا وجود تمام ادیان میں ہے لیکن حق وباطل کی مقدار ایک طرح نہیں ہے یعنی نسی اعتبار سے تفاوت ہے جس کے ذریعہ ایک کو دوسرے پرفوقیت دی جاسکتی ہے ،لیکن پھر بھی مطلق فوقیت نہیں پائی جاتی بلکہ تمام ادیان میں اچھا ئیاں اور برائیاں دوونوں ہی پائی جاتی ہیں۔

دينى پلومرالزمركى پہلى تفسيركا تجزيه اس بیان کے جواب میں سب سے پہلے ہم یہ کہیں گے کہ ہرانصاف پسند شخص اگر تھوڑی ہی بھی عقل اورادیان سے متعلق سطحی معلومات بھی رکھتا ہوگا تو وہ اس بات کی تصدیق کرے گا کہ میمکن ہی نہیں ہے کہ ادیان کے درمیان ایک دوسرے پرکوئی ترجیح نہیں ہے اور سب کے سب برابر ہیں، بعض دین ایسے بھی ہیں کہان کے اندرا لیے باتیں یائی جاتی ہیں کہ زبان و قلم ان کے بیان کرنے اور لکھنے سے شرم محسوں کرتے ہیں کیا بچ مچ جانور، گائے اور کتے کو یوجنا خدا پر تی کے برابر ہوسکتا ہے؟ کیابت پر ستوں کا وہ یقین واعتقاد جو کہ ہندوستان کے بعض لوگوں میں ہےاور وہ آلہ تناسل کی پرستش کرتے ہیں اور اس کے سامنے زمین پر جھکتے ہیں اور بہت سے لا ولد افراد اپنے مرض کے علاج کے لئے اس پریانی ڈال کر تبرکا یہتے یا استعال کرتے ہیں اس کا مقائسہ مذہب اسلام (جو کہ نجات دینے والا ہے اور اس کے اندر تمام کمالات اور لا تعداد اچھائییاں یائی جاتی ہیں اور جوخدائے وحدہ لا شریک کی عبادت کا حکم دیتاہے) سے کیا جاسکتا ہے اور ان دونوں مذہب کوا یک فہرست میں شار کیا جاسکتا ہے؟

بہر حال ہماری نظر میں بیہ بات بہت ہی واضح ہے کہ تمام ادیان کوجیساایک قرار دینااور سبھی کی خصوصیات اور اوصاف کوایک جیسا قرار دینااوران میں سے سی ایک کوبھی منتخب کرلینا سیا لیں باتیں ہیں جن کوکوئی بھی تقلمندانسان قبول نہیں کرسکتا ہے

دوسرے خاص کر ہمار نظریہ میں کہ ہم مسلمان ہیں اور قرآن واسلام کا اعتقاد رکھتے ہیں یہ مطلب کسی بھی طرح قابل قبول نہیں ہے ہمارے لئے بیمکن ہی نہیں ہے کہ ہم قرآن کی لعض باتوں کو قبول کریں اور بعض کا انکار کریں اگر ہم نے بعض کا انکار کیا تو گویا سبھی کا انکار کیا اور قرآن کے بعض مطالب کا انکار کر کے کوئی بھی اپنے آپ کو مسلمان نہیں کہ سکتا ہے۔ قرآن اس بارے میں واضح طور سے فرما تا ہے : افتو منون بعض الکتاب ۔۔۔ (۱) کیا تم لوگ قرآن کے بعض پر ایمان لاتے ہواور بعض کا انکار کرتے ہو پس جو ایسا کرتا ہے وہ دنیا میں ذلت کے علاوہ کچھ بھی نہیں پائے گا اور قیامت کے روز سخت ترین عذاب د کیسے گا ڈالیں اور کہتے ہیں کہ ہم بعض پر ایمان لاتے ہواور بعض کا انکار کرتے ہو پس جو ایسا کرتا ہے وہ دنیا دوسری جگہ ارشاد ہور ہا ہے : جولوگ چا ہتے ہیں کہ خد ااور اس کے رسول کے در میان جدائی دالیں اور کہتے ہیں کہ ہم بعض پر ایمان لائے ہیں اور بعض کا انکار کرتے ہو پس جو ایسا کرتا ہے وہ دنیا دولیک اور کہتے ہیں کہ ہم بعض پر ایمان لائے ہیں اور بعض کا انکار کرتے ہو پس جو ایسا کرتا ہے وہ دنیا دولیک اور کہتے ہیں کہ ہم بعض پر ایمان لائے ہیں اور بعض کا انکار کرتے ہو پس جو ایسا کرتا ہے وہ دنیا

> (۱) سورہ بقرہ: آیت ۸۰. (۲) سورہ نساء: آیت ۱۰۔

اوراس میں کچھ بھی باطل نہیں ہے واتنہ لکتاب عزیز لایا تیہ.......(۱) بے شک میہ کتاب عالى مرتبه ہےجس کے قريب سامنے یا پیچھے کسی طرف سے بھی باطل نہیں آ سکتا ہے۔ البتدان کا بیرکہنا کہ تمام ادیان میں حق کا عضریا یا جاتا ہے ہم اس کو قبول کرتے ہیں اور بیر بات کوئی مشکل بھی نہیں ہے مثلاً زرتشتیوں کا بہ شہور مقولہ ہے نیک بات نیک سوچ نیک کر دار یدایک اچھامقولہ ہے اورکوئی بھی اس سے انکار نہیں کر سکتا ہے خاص کریہودی مسیحی اورز رتشتی کہ خدائی اصل رکھتے ہیں،اگر چہ ہمارے عقیدے کے مطابق ان ادیان میں تحریف اور کمی و ہیثی ہوئی ہے لیکن پھر بھی حق اور صحیح عناصر اس **م**یں یائے جاتے ہیں لیکن پھر بھی بیہ بات ذہن میں رہے کہ اس کا مطلب بیہیں ہے کہ ہم اس بات کو قبول کر لیس کہ اسلام بھی دوسر ے مذاہب کی طرح حق وباطل کا مجموعہ ہے اور ہم اس بات کے قائل ہوجا تنیں مسلمان ہویا یہودی یامسیحی اور زرشتی سب کے سب برابر ہیں بلکہ جیسا کہ ہم نے پہلے بھی کہا ہمارے عقیدے کے مطابق وہ مذہب اسلام جس کوخداوند عالم نے پیامبر اکرم کے ذریعہ بھیجاوہ یورا کایوراحق ہےاوراس میں کچھ بھی باطل نہیں ہے۔

(۱) سوره فصّلت: آیپر ۶۱ و ۶۲

**دینی پلوس الزمرڪی دوسسری نفسیس** دوسرا بیان جو که دینی پلورالزم کو داضح کرتا ہے دہ یہ ہے کہ" تمام ادیان اوران کے راستے ایک ہی حقیقت کی طرف پہونچ کرمنتہی ہوتے ہیں" ۔

-4

پہلا بیان یہ تھا کہ مختلف ادیان کے در میان تھا کق بٹے ہوئے ہیں اور ہر دین حقیقت کے کچھ حصّوں پر مشتمل ہے لیکن سیر بیان اس سے ہٹ کر اس چیز کو بتا تا ہے کہ حقیقت صرف ایک ہے ؟ اور بہت سے راستے اس تک پہو نچتے ہیں جو مختلف ادیان کی شکل میں پائے جاتے ہیں اس کی مثال اس طرح ہے مثلاً تہر ان تک پہو نچتے کے لئے بہت سے راستے پائے جاتے ہیں اور لوگ مختلف راستوں سے تہر ان میں داخل ہو سکتے ہیں نثال ، جنوب ، مشرق اور مغرب غرض کہ تہر ان جانے کے لئے ہر طرف سے راستہ ہے جس کو ہر انسان چا ہتا ہے وہ صرف ایک ہے لیکن مختلف راستوں سے جیسے اسلام ، سیحیت ، یہو دیت ، بودھ ازم ، اور مختلف ادیان اس حقیقت تک پہونچا جا سکتا ہے۔

یہ بیان بھی پہلے بیان کی طرح دو طرح کا افراطی اور اعتدالی رجمان رکھتا ہے جو لوگ افراطی (شدت پیند) اس بات کا اعتقاد رکھتے ہیں کہ بیتمام راستے کیفیت اور کمیت کے اعتبار سے برابر ہیں اوران میں کوئی بھی فرق نہیں ہے۔ اعتدالی رجمان اس بات کا قائل ہے کہ اگر چہ راستے مختلف ہیں اور ایک حقیقت کی طرف لے جاتے ہیں کیکن مختلف راستوں میں دوری اور زدیکی پائی جاتی اور کچھ بیچہ وخم بھی رکھتے ہیں اور ان کے در میان کی اور زیادتی پائی جاتی ہے ایک راستہ بہت لمبا ہے تو ایک بہت چھوٹا ہے ایک بالکل سیدھا ہے تا دوسرا ٹیڑ ھا ہے : مثلاً اسلام سیحیت کی نسبت سیدھا اور بہت کم فاصلہ رکھتا ہے لیکن اگر کوئی مسیحیت اور اس کے دستورات واحکام پڑ کی کرتا ہواور اعتقاد رکھتا ہوتو وہ بھی حقیقت تک پہو پنج سکتا

د قیق شیصات ٹھوں جوابات

اس دوسرے بیان کوبھی ثابت کرنے کے لئے کبھی شعراء کے اشعاراور کبھی عرفاء کی مثالوں کا سہارالیاجا تاہے مثلاً شیخ بہائی کا بیشعر پیش کیا جا تاہے:

> هرجا كەرومرپر توكاشانەتوئىتو هردر كەزدمرصاحب آنخانەتوئىتو درمىكىەودىر كەجانانەتوئىتو مقصودمناز كعبەوبتخانەتوئىتو

مقصود توئى صحب موبت خاند بهاند يعنى ميں جس جگہ بھى جاتا ہوں وہاں تيرا ہى جلوہ نظر آتا ہے جس گھر كا دروازہ كھنگھ ثاتا ہوں اس گھر كاما لك تو ہى ہے، بت خاندا در ميكدہ كے اندر محبوب تو ہى ہے كعبد اور بت خاند سے ميرى مرادتو ہى ہے ؛ كعبد اور بت خاندتوا يك بہاند ہے ورند حقيقت ميں مير امقصود تو ہى ہے خلاصہ يہ كہ اگر فر فظر كے پر دہ كو چاك كيا جائے تو مسجد ، بت خاند، گرجا گھر اور ميكدہ ہر جگہ رخ محبوب كى تصوير دكھائى ديكى "عباراتنا شتى وحسنك واحد" يعنى عبارتيں الگ الگ بيں ليكن حسن سب كا ايك ہى ہے بين اگر چەكلام سب كا الگ الگ ہے كين سب كے سب ايك ہى رخ زيبا كى تعريف كرد ہے ہيں ۔

دينى پلوم الزمركىدوسىرى تفسير كا تجزيه کیا یہ بیان قابل قبول ہے اور اس کو سند قرار دیتے ہوئے ہم دینی پلور الزم کو قبول کرلیں ؟ جو که بیه کہتے ہیں کہ اسلام ہو یامسیحیت یا یہودیت وزرشتی سب کے سب ایک ہی حقیقت اور سب کے سب انسان کوئیکی و کمال کی طرف پہونچاتے ہیں؟ اس کا جواب ہیے ہے کہ نصوّراور ثبوت کے مرحلہ میں ایسا فرض کر ناممکن ہے ،مثلاً ایک ایسے دائرہ کو فرض سیجئے کہ جس کے چاروں طرف سے مختلف شعائیں اس کے مرکز تک پہونچتی ہوں اور تمام شعاعیں ایک ہی نقطہ پرختم ہوتی ہوں، کیکن کیا موجودہ ادیان کے بارے میں بھی ایسا کہا جا سکتا ہے کہ وہ اسی طرح ہیں جیساان کا وہم وخیال ہے؟ تھوڑی سی بھی دفت اور توجہ کی جائے تو معلوم ہو جائیگا کہ ایسانہیں ہے (اور مختلف ادیان میں کوئی بھی کیسانیت نہیں ہے)۔ سب سے پہلامسکہ جو کہ اسلام میں ہے وہ تو حید اور خدا کو کیتا قبول کرنے کا ہے اسلام کی سب سے پہلی آواز ہے: قولوا لا الہ الّا اللّٰہ تفلحواتم لوگ کہو کہ خدا ایک ہے تا کہ كامياب ہوجاؤ! لیکن میسجیت کا نظریہاس مسئلہ تو حید میں کچھاور ہے جس کی حکایت خدا وند عالم یوں کررہا ہے" ان اللہ ثالث ثلاثة " يقيدةً خدانتين ميں سے ايک ہے، يعنى ان كے يہاں تين خدا ہيں ؛ایک باب که خدائے اصلی که جس کوخدائے اب کہتے ہیں، ایک بیٹا کہ جوخدائے ابن ہے،

اور تیسرا خداروح القدس ہے۔بعض عیسائی قائل ہیں کہ تیسرا خداحضرت مریم ہیں۔

بیاعتقاد جس کو تثلیث کے نام سے جانا جاتا ہے بیالیا اعتقاد ہے جس کی خدانے یخی کے ساتھ ممانعت کی ہے اور اس کورد کیا ہے اس بات سے لوگوں کورد کا ہے اور اس کے مانے والوں کو کافر کہا ہے،

(۱) سورہ مائدہ: آیہ ۷۳۔ (۲) سورہ مریم: آیہ ۸۸ تا۹۰۔ سچ پچ قرآن کی بی تعبیر کتنی سخت ہے؟ تثلیث کا اعتقاد اور بیر کہ عیسی خدا کے بیٹے ہیں اس حد تک غلط ہے اور بربادی کا سبب ہے کہ اس کے انٹر سے قریب ہے کہ تمام آسان اور زمین نیز پہاڑ تباہ و برباد ہوجا نمیں ۔کیا اس طرح کی تعبیر کے بعد بھی پیکہنا صحح ہے کہ تثلیث کا اعتقاد اور توحيد کااعتقاد دونوں ايک حقيقت کی طرف لے جانے والے ہيں!ايک مذہب اسلام ہے جو کہتا ہے کہ سور کا گوشت کھانا حرام اور نجس ہے اور دوسرے مذاہب بیہ کہتے ہیں کہ سور کا گوشت لذیذ اوراچھا ہے اور اس کا کھا ناجائز ہے؛ اسلام کہتا ہے کہ شراب اور الکحل نہایت بری چیز ہےاور شیطانی بچندے ہیں جب کہ سیحیت کہتی ہے کہ بعض شراب کے کچھ حصہ میں خدا کا خون ہوتی ہے، کشیش (عیسائی عالم ) لوگ عشائے رتانی کے مراسم میں روٹی کے للر ب كوشراب ميں ڈبوتے ہيں پھرسب منھ ميں ڈالتے اور کہتے ہيں کہ شراب جب انسان کے خون میں جاتی ہے تو خدا کا خون بن جاتی ہے؛ عاقل اور بالغ انسان کوجانے دیچئے ایک معمولی بچ بھی اس بات کو سمجھ سکتا ہے کہ بید دودین اس حالت میں کسی بھی صورت میں ایک نقطهاورمنزل پرنہیں یہونچ سکتے؛ آپ خود دیکھیں ایک مذہب کہتا ہے کہ جب تک شراب نہیں پیو گے تم خدا کے ماننے والے نہیں ہو سکتے ہو جب کہ دوسرا مذہب بیر کہتا ہے کہ شراب پینا شیطانی عمل ہے ؛اب اس کے بعد بھی ہم کہیں کہ دونوں مذہب ایک مقصد تک لے جاتے ہیں، ظاہر ہے کہ بیایک احمقانہ بات ہے اور افسانہ وشعر سے مشابہ ہے نہ کہ واقعیت اور حقیقت سے ؛ مگر یہ کہ خدااور شیطان کوبھی ایک جانیں اور کہیں کہ" کعبہاور بت خانہ سے مراد فقط توہی ہے"

سچ کچ میہ بہت ہی تعجب اور حیرت کی بات ہے کہ بہت سے لوگ اس کے باوجود" بہت سے سید سے راستوں" کے قول پر اصر ار کرتے ہیں اور سوچتے ہیں کہ میہ سب اختلاف اور تعارض جو ادیان میں پایا جاتا ہے ان سب کا نتیجہ ایک ہی ہے ؛ یعنی سب کے سب آخر میں ایک

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

مقصدتك پہو نیچتے ہیں ؟ آخر یہ کیسے ممکن ہے اسلام کا نظر یہ کہ" خدا موجود ہے" اور بود ھازم کا نظر یہ یہ کہ" کوئی بھی خدا موجود نہیں ہے : اور پھر بھی دونوں ایک حقیقت تک پہو نیچتے ہوں؟! یہ کیسے ہوسکتا ہے حضرت علی کو بھی مانا جائے اور معا و یہ کو بھی ؛ حضرت اما م<sup>حس</sup>ین کو بھی قبول کریں اور یزیدو شمر ذی الجوشن کو بھی ؟! اور یہ اعتقا در کھیں کہ سب کے سب حق پر ہیں اور جس کے پیچھے بھی چلا جائے وہ سید ھارا ستہ ایک ہے اور منزل مقصود تک پہونچانے والا ہے؟ جب کہ حقیقت یہ ہے کہ ایک پورب کو جاتا ہے اور ایک پیچھ کو، ایک اتر کو جاتا ہے اور دوسرا دکھن کو، اور ہر ایک کا الگ الگ راستہ ہے اور پھر بھی اسی بات پر اصر ار ہے کہ سب کے سب کے سب سید ھے راستے پر ہیں اور ایک حقیقت کی طرف لے جاتے ہیں۔

شعر: ترسم نەرسى بە كعبەاى اعرابى اين دە كەتو ھى دوى بەتر كستان است اے اعرابى ! ميں ڈرتا ہوں كەتو كعبەكۈنېيں پہو نچ گااس لئے كہ جس رائے پرتو جار ہا ہے وہ راستەتر كستان كوجا تا ہے۔ بہر حال پلورالزم دينى كى يە دوسرى تفسير جس كا مطلب يہ ہے كەتمام اديان اور مذا ہب ہم كو ايك منزل مقصود تك لے جاتے بيں اگر چەاشعار كے لحاظ سے ايك اچھى چيز ہے ہے كيكن حقيقت اور واقعيت سے خالى ہے اور اس كا باطل ہونا سور ج سے محقى زيا دہ روشن ہے۔

دينى بلوم الزمركي تيسري تفسير تیسرابیان جودینی پلورالزم کے لئے کیا جاتا ہے وہ اصل میں ایک معرفت شناسی پر منحصر ہے اس بنیاد پروه تمام چیزیں جو کہ غیر حتی اور غیرتجر بی ہیں یعنی ان کومحسوس نہیں کیا جا سکتا ہے اور نہ ہی ان کا تجربہ کیا جا سکتا ہے؛ وہ بے معنی ہیں اور نفی ا ثبات کے لائق نہیں ہے اگر جیہ اس کی تفصيل معرفتي شاخت سے مربوط ہے ليکن اس کي مختصر وضاحت يہاں پر کی جارہی ہے: معرفت شاسی کی بحث میں بعض (یوز ٹیوسٹ) کہتے ہیں کہ جو پیجان اور معرفت والی چیزیں ېي وه دوحصّو ب ميں منفسم ہو تي ہيں پہلی قشم میں وہ چیزیں ہیں جو کہ محسوس کی جاسکتی ہیں اوران کو دیکھا جا سکتا ہے جیسے ہم کہیں کہ چراغ روثن ہے یہ بات تجربہ اور محسوں کرنے کے قابل ہے آپ بٹن کو دبائیں گے تو پورا کمرہ تاریک ہوجائیگا اور پچھ بھی دکھائی نہیں دے گا پھر آپ بٹن کود بائیں گے تو پورا کمرہ جگمگا اٹھے گااورآ پجس چیز کوبھی دیکھنا چاہیں دیکھ سکتے ہیں، یاجب،م یہ کہتے ہیں کہ آگ جلاتی ہے تو یہ تجربہ کرنے والی چیز ہے ؛ادر اس کومحسوں کیا جا سکتا ہے ؛ اگر آپ اپنے ہاتھ کو آگ کے قریب لےجائیں گےتو ہاتھ جل جائے گا۔اس طرح کی چیزیں جوتجربہ کی جاسکتی ہیں اوران کو مسوس کیا جاسکتا ہے توان کے متعلق بیکہنا سیجے ہے کہ بیچ ہے یا بیچھوٹ؟ حق ہے یا باطل؟ صحيح ہیں یاغلط؟ کیونکہ معلوم کرنے کاراستہ یہی حس اور تجربہ ہے۔

دوسری قشم میں وہ چیزیں ہیں جو کہ حس اور تجربے میں نہیں آسکتی ہیں یا وہ تجربے کے لائق

نہیں ہیںان چیز وں کا اقراریا نکارنہیں کیا جاسکتا ہے؛ یا وہ لوگ بیہ کہتے ہیں کہانیں چیزیں کچھ معنی نہیں رکھتی ہیں، اوران میں سچ یا جھوٹ نہیں پایاجا تا ہے لہذاایس چیزوں کے بارے میں کچھ بھی فیصلہ ہیں کیا جا سکتا۔ جوافراطی ( شدّت پسند ) پوزیٹوسٹ ہیں وہ کہتے ہیں کہاس طرح کی چیزیں اصلاً بے معانی ہیں ان کا ہونا اس طرح ہے جیسے کہا جائے کہ" اس چراغ کی روشنی کامزہ کھٹا ہے" یا یہ کہیں کہ" اس چراغ کا نورانگلینڈ کا بادشاہ ہے" جس طرح یہ دونوں چیزیں بے معنی ہیں اور کچھ مطلب نہیں رکھتی ہیں اسی طرح وہ چیزیں جو کہ تجربہ کے لائق نہیں ہیں اورمحسوس نہیں کی جاسکتی ہیں وہ بھی ایسی ہی ہیں ؛ دین سے متعلق باتیں بھی یہی تحکم رکھتی ہیں مثلاً بیہ بات کہ خداموجود ہے، خداایک ہے یا خدا تین ہے یا خدانہیں ہے بیہ سب بھی بمعنی اور بمفہوم باتیں ہیں کہ ان کے حق یا باطل ہونے یا سچے اور جھوٹے ہونے کا دعویٰ کر ناغلط اور بریار ہے اور کچھ فرق نہیں پڑتا کہ آپ س ایک کو مانتے ہیں جاہے آپ ہے کہیں کہ خداایک ہے یا یہ کہیں کہ خداتین ہے دونوں باتیں فائدہ کے اعتبار سے برابر ہیں اور کچھ بھی معنی ومفہوم نہیں رکھتی ہیں ، سیسب باتیں نہ ہی پیٹے کی غذ ابنتی ہیں اور نہ ہی جسم کالباس اور نه بهی انسانی زندگی کی سی بھی مشکل کاحل پیش کرتی ہیں۔ لیکن جو یوزیوٹیسٹ اعتدال پسند ہیں وہ کہتے ہیں کہ جو چیزیں حس اور تجربہ کے قابل نہیں ہیں ؛جن کواصطلاح میں ماوراء طبعت کہا جاتا ہے ؛اس طرح کی چیزیں بے معنی نہیں ہیں ؛لیکن چونکہ ہماری پہونچ سے باہر ہیں اور ہم ان کومحسوس اور ان کا تجربہ نہیں کر سکتے لہذ اان کے بارے میں نہیں کہا جاسکتا کہ وہ ثابت ہیں پانہیں اس نظر بیکا نتیجہ نسبیت اور شکا کیت ہے یعنی

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

102

غیر حسی اور غیر تجربی چیز وں کے بارے میں دینی باتوں کا بھی شاراضی میں ہوتا ہے، یا یہ کہیں گے کہ ان کے حق یا باطل ہونے کوہم نہیں جانتے ہیں؛ کیونکہ وہ ہمارے تجربے میں نہیں ہیں، یا یہ کہیں گے کہ ان کا جھوٹ اور سچ ہونا معا شرہ اور زمانے کے اعتبار سے فرق کرتا ہے کہی کبھی سارے حق بھی ہو سکتے ہیں اور کبھی کبھی سب کے سب باطل بھی ہو سکتے ہیں یہ اس بات پر منحصر ہے کہ ہم ان کو کس شخص، کس زمانہ، کس معا شرہ اور کس ما حول کی نسبت دیکھتے ہیں۔ کبھی میں حق اور باطل نہیں پایا جاتا ہے اور اس طرح کی خبر یں جیسے عدالت کے ساتھ ان ان کو سلوک کرنا چاہئیے بین ظلم نہیں کرنا چاہئیے بی سے کہنا اچھی بات ہے بھی ہو سکتے ہیں یہ اس ان کو سلوک کرنا چاہئیے بین ظلم نہیں کرنا چاہئیے بی سے کہنا تھی بات ہے بی ہو سکتے ہیں کہ ہو سلوک کرنا چاہئیے بین ظلم نہیں کرنا چاہئیے بی تھی کہنا اچھی بات ہے بی جھوٹ بولنا بری بات ہر خص سے یہ سب باتیں احساس اور سیلیے اور جنریات وغیرہ سے متعلق ہیں ؛ بیاتی طرح ہی کہ جس

اگر چہ سہ با تیں معنی رکھتی ہیں لیکن ان پر کوئی دلیل اور بر پان نہیں ہے۔ بہر حال دینی پلور الزم کی تیسر ی تفسیر کے مطابق ادیان اور دینی با توں میں اختلاف کی مثال یارنگ جیسی چیز ہے کہ مطلق طور سے نہیں کہا جا سکتا کہ سبز یا زر درنگ اچھا ہے یا ایک اچھا ہے اور دوسر اخراب ہے بلکہ ہم کو بیہ کہنا چاہئے کہ دونوں ایچھا ور بہتر ہیں ۔ یا یہ کہیں کہ ہم چونکہ ان کی حقیقت سے نا آشا ہیں ؛ اور ان کے قبول یا رد کرنے پر ہم کوئی دلیل بھی نہیں رکھتے لہل ان ان کے بارے میں ہم کو جھگڑ انہیں کرنا چاہئے بلکہ ہم کو اس بات کا اعتقا در کھنا چاہئے کہ سب

د قیق شیمات ٹھوں جوابات

دینی پلوس الزمر کی تیسس ی نفسیں کا تجزید اس تفسیر پر نفذ و تبعرہ کے لئے جو راستہ ہمارے پاس ہے وہ یہ کہ اس کے معرفت شاسی ہی کے مینی اور اصول کو بحث کا موضوع قرار دیں اور اس میں غور دفکر کریں ؛ اس کے لئے ہم کو سب سے پہلے اس بات پر توجہ کرنی چاہئے کہ معرفت شاسی کی بحث میں ہم کو مندر جہ ذیل سوالات کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ (۱) جیسا کہ افراطی" پوزیو ٹیسٹ" دعویٰ کرتے ہیں کہ وہ اشیاء جو کہ واقعی اعتبار سے س اور تجربہ کے قابل نہیں ہیں وہ بے معنی ہیں؟

(۲) کیاوہ باتیں جو کہافکار داقدار کے مفاہیم پرمشمل ہیں ادر کسی چیز کے صحیح یا غلط ہونے یا ان کے اچھے یابرے ہونے کو بتاتے ہیں ؛ ان کو سچ یا جھوٹ سے متصف نہیں کیا جاسکتا اور ان کے بارے میں حق وباطل کو پیش نہیں کیا جاسکتا؟

(۳) کیا عام طور پر ہرمعرفت چاہے صحیح اور تن ہونے سے متعلق ہو یا غلط اور باطل ہونے سے نسبی ہے اور کوئی بھی بات مطلق و پائدار اور یقینی نہیں ہے؟ یا ایسانہیں ہے بلکہ ہم ان تمام جگہوں پریقینی باتوں کوجان سکتے ہیں۔

(٤) خاص طور پر دینی معرفت کیا دینی معرفت کے متعلق، یقینی ،مطلق انداز میں اور ثابت

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

104

طریقے سے پائی جاتی ہے؟ یا یہ کہ تمام دینی معرفیت خود ہماری فنہم اور سمجھ کی تابع ہیں کہ جسے آج کی اصطلاح میں ہماری" مختلف قر اُئتیں" کہا جاتا ہے۔ یہ بحث وہی ہر منو ٹکاور دینی باتوں کی ہر منو تک تفسیر کی بحث ہے۔ دینی پلورالزم کا یہ تیسرا بیان آیا صحیح ہے یا غلط؟ پہلے ان مذکورہ سوالات کے جواب واضح ہوں کہ انشااللہ ہم آئیند ہ بحث میں جن کو بیان کریں گے۔

ديني پلوم الزم (٣)

پلورالزم نظرید کی پیدائش میں نفسیاتی عوامل پر دوبارہ ایک سرسری نظر پیچھلے جلسہ میں اس بات کی جانب اشارہ کیا گیا تھا کہ پلورالزم کی فکر پیدا ہونے میں جو اسباب وعوامل ہیں ان میں ایک نفسیاتی سبب بھی ہے جو کہ بہت سے لوگوں خاص کر جوانوں میں پایا جاتا ہے، جب وہ دیکھتے ہیں کہ دنیا میں بہت سے ادیان و مذاہب پائے جاتے ہیں اور بہت سے لوگ خلوص اور سچائی کے ساتھا اس کو مانتے اور اس پرعمل کرتے ہیں تو ان کے ذہن میں بی سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا یہ مکن ہے کہ سب لوگ جہنم میں جائیں گے؟ اور فقط ایک مختصری جماعت جو کہ سلمانوں ہیں وہ بھی مسلمانوں کا ایک خاص گروہ (شیعہ ) ہی جنت میں جائیں ؟ اور بیہات بھی پیش نظر ہے کہ شیعوں میں بھی وہ ہی لوگ جن سے کوئی گناہ نہ ہوا ہو یا اگر گناہ ہو گیا ہوتو انھوں نے تو بہ کر لی ہوبس وہی جنت میں جائیں گے؛ چونکہ ہی بات

د قیق شیمات ٹھوں جوابات

105

عام طور سے لوگوں کے لئے ناممکن لگتی ہے اور وہ اس کو قبول کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں لہذا بید مسلمان کے ذہن میں تفویت کرجا تا ہے کہ تمام دین کے ماننے والے یا کم سے کم وہ لوگ جو کہ اپنے دین کے پابند بہیں اور ان کے احکام پر عمل کرتے ہیں وہ بھی نجات کے مستحق ہیں اور بہشت میں جائیں گے۔

پہلے جلسہ میں ہم نے اس بات کی جانب اشارہ کیا تھا کہ اس شبیہ کوذ ہن سے دور کرنے کے لئے اس نکتہ کی طرف توجد دینا ہوگا کہ جس وقت ہم یہ کہتے ہیں :" دین حق فقط اسلام ہے اور اس کی پیروی انسان کے لئے کا میا بی اور نجات کا سب بنتی ہے" اس کا متیجہ اور لاز مہ یہ ہیں ہے کہ دوسرے تمام انسان جہنم میں جائیں گے ۔ بلکہ یہاں دوسرے تمام انسانوں کو دو حصّوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے (البتہ ان دو گروہوں میں اکثریت کس گروہ میں ہیں اور کون لوگ اقلیت میں ہیں یہ ایک حسابی بحث ہے جو کہ ہماری گفتگو سے مربوط نہیں ہے)، دہ دونوں گروہ ہی ہیں:

(۱) پہلے گروہ میں وہ لوگ ہیں جوحق کو تلاش کرتے ہیں اور اس کی جستجو میں محنت ومشقّت کرتے ہیں ؛اور واقعی طور سے اس بات کی کوشش میں ہیں کہ تن کو حاصل کرلیں لیکن کسی بھی سبب سے اس کونہیں پا سکے ہیں۔

(۲) دوسر ے گردہ میں وہ لوگ ہیں جو تحقیق کے حالات اور اسباب فراہم ہونے کے باوجود حق کو تلاش نہیں کرتے ہیں یا یہ کہ ان کے نز دیک حق واضح تھا کہ فقط مذہب اسلام حق ہے، پھر بھی اس کو قبول نہیں کیا جو لوگ جہنم میں جائیں گے یہی دوسر ے گروہ والے ہیں؛

د قیق شیھات ٹھوں جوابات

لیکن پہلے گروہ والے جنھوں نے حق کے تلاش کرنے کی کوشش کی ہے یا اس کو پہچانے میں غلطی کر بیٹھے ہیں اور حق تک پہو نچنے سے رہ گئے ہیں ان کے ساتھ دوسر کی طرح سے سلوک کیا جائیگا ان افرا د کوعکم فقہ و کلام کی روشنی میں مستضعف ] کہ جس سے مراد یہاں پر مستضعف فکری ہے[ کہا جا تا ہے اگر ان لوگوں نے انھیں حقائق پر عمل کیا ہے یا جو اپنی عقل سیا یک خاص دین کی تعلیمات کے ذریعہ ان کو حاصل کیا ہے تو وہ لوگ اپنے نیک عمل کی جزا پائیں گے۔

البتہ سے بات کہ کیا بیلوگ جہنم کے نچلے طبقہ میں جگہ پائیں گے، یا جنت وجہنم کے درمیان ان لوگوں کے لئے کوئی بیچ کا حصّہ مخصوص ہوگا ، یا بیہ کہ قیامت کے میدان میں ایسے لوگوں کے لئے سوال وجواب کا کوئی امتحان منعقد ہوگا ، بیسب دوسرے مسائل ہیں (جو کہ تفصیلی بحث چاہتے ہیں)لیکن سہر حال بیگروہ ابدی عذاب میں گرفتارا ور مبتلانہیں رہے گا۔

آيه" ومن يبتغ غير الاسلام ديناً" حسى توضيح جوسوال اس جگه سامنى آتا ہے ( در اصل گذشته مطالب كو مختصراً ميں نے اس سوال كو پيش كرنے كے لئے بيان كيا تھا ) وہ بيہ ہے كہ قر آن كريم ميں خداوند عالم فر ماتا ہے:" و من ييتنخ غير الاسلام دينا فلن يقبل منہ" (١) اور جوكوئى اسلام كے علاوہ كسى بھى دين كوتلاش كرے گاتو وہ دين اس سے قبول نہيں كيا جائے گا اور وہ قيامت كے روز گھا ٹا اٹھانے والوں ميں ہوگا - بيہ آ بي كريمہ بالكل واضح انداز ميں اس بات كو بتاتى ہے كہ اسلام كے علاوہ كوئى بھى دين قابل قبول نہیں ہے جب کہ آپ کے بیان کے مطابق دوسرےادیان بھی کم وزیادہ کچھ نہ پچھ تمول کئے جائیں گے اس مشکل کو کس طرح حل کیا جائے گا؟ بیہ آبیا ایک تفسیری بحث رکھتی ہے اگر اس کی تفصیل میں جائیں گے تو اصلی بحث سے خارج ہو جائیں گے لیکن پھر بھی اس مطلب کو مخضراً عرض کرتے ہیں۔

(۱)سوره آلعمران: آیه ۵ ۸ -

وہ دین جو کہ حضرت ابراہیم کے زمانے میں لوگوں کے لئے آیا تھا؛ حقیقت میں وہ بھی دین اسلام تھااورلوگوں کے لئے ضروری تھا کہ اس دین پر عمل کریں جب تک کہ کوئی نئی شریعت نہ آ جائے ۔ جس وقت حضرت موکی شریعت لیکر آئے تو حضرت ابراہیم کی شریعت منسوخ ہو گئ ؛ لیکن حضرت مولی کا دین بھی دین اسلام تھا فرق صرف اتنا تھا کہ بعض احکام جو حضرت ابراہیم کی شریعت میں شیخے وہ منسوخ ہو گئے ؛ حضرت مولی کی شریعت بھی حضرت عیسیٰ کی شریعت آنے کے بعد منسوخ ہو گئے ؛ حضرت مولی کی شریعت بھی حضرت عیسیٰ کی تریعت آنے کے بعد منسوخ ہو گئے ؛ حضرت مولی کی شریعت بھی حضرت عیسیٰ کی ریمریعت آنے کے بعد منسوخ ہو گئے ؛ حضرت مولی کی شریعت بھی حضرت عیسیٰ کی جو کہ حضرت مولی سے پھوفرق رکھتی تھی اس پڑ مل کریں لیکن پھر بھی حضرت عیسیٰ کا دین وہ ہی تھا جو کہ حضرت مولی کا دین تھا اور آخر کار پنج میرا کرم کے آنے سے پیچھلی شریعتیں منسوخ ہو گئی ؛ اورلوگوں پر ضروری ہو گیا کہ لوگ شریعت تحدی پڑ مل کریں ؛ اور ہم جانتے ہیں کہ شریعت محدی وہ ہی دین اسلام ہے ؛ لیکن بی شریعت کہ حکا صار اور اہم قوانین واحکام ایکر آ کی جو کہ اس

لئے اور وہ وہی معنیٰ ہیں جن کوہم شجھتے ہیں۔اس وضاحت سے بیہ بات روثن ہوگئی کہ اسلام مختلف مصداق رکھتا ہے اسلام کا ایک مصداق شریعت ابرامیمی ہے ؛اس کا دوسرا مصداق حضرت موتیٰ کی شریعت ہے اسی طرح دوسرے اور مصداق بھی ہیں ؛لہذااس آیہ کا مطلب اور مفہوم ہیہ ہوا کہ جوکوئی بھیان مصادیق اسلام سے جس مصداق کے زمانہ میں ہوتو اس کو دہی قبول کرنا ہوگا اور دوسرا دین اس سے قبول نہیں کیا جائے گا؛ ہبر حال اس میں کوئی بھی شک نہیں ہے کہ جس کسی نے بھی حضرت موتل، عیسلی، یا ابرا ہیم کے دین کو قبول کیا ہے اس کا دین خداکے یہاں قابل قبول ہے لہذااس آیت کا بد مطلب کہ (اس زمانے میں جوکوئی بھی اسلام کےعلاوہ کسی بھی دین کو قبول کرے گااس کو خدا قبول نہیں کرے گا )اس کے معنی بیہ ہیں کہ اس ز مانے میں بھی خدانے جودین پنچ بروں کے ذریعہ بھیجا تھا اس کو بھی قبول کرے اوران خاص احکام کوبھی جن کورسول اکرم لیکر آئیں ہیں قبول کرے۔البتہ ایک شریعت کے ذریعہ دوسری شریعت کے احکام کالسخ ہونامخصوص نہیں ہے بلکہ ممکن ہے کہ ایک ہی شریعت اپنے کچھ بچھلے احکام کونسخ کردے؛ مثلاً شروع اسلام، میں مسلمانوں کو ککم تھا کہ بیت المقدس کی طرف رخ کر کے نماز پڑھیں اور بچکم پہاں تک مکہ سے مدینہ کو ہجرت کے بعد تک باقی رہا؛ کیکن جب رسول اکرم نے بہجرت کی اور مدینہ آئے تو خدا کے حکم سے قبلہ ہیت المقدس سے کعبہ کی ست ہو گیا۔لہذابعض احکام کا نسخ ہونا اصل دین کے بدلنے کا سبب نہیں ہوتا ہے؛ اصل دین توحید، نبوت، قیامت کا اعتقاد ہے۔تمام انبیاء پر ایمان رکھنا ہی نبوت کا اعتقاد ہے قر آن مجید میں ارشاد ہور ہاہے:" آمن الرسول بماانزل الیہ من ربّہ" (۱) رسول ان تمام باتوں پر ایمان رکھتا ہے جواس کے پر ور دگار کی طرف سے نازل کی گئی ہیں اور مونین بھی سب کے سب اللہ اور اس کے ملائکہ، رسول اور ان کتابوں پر جو وہ لیکر آئے ان پر ایمان رکھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہم رسولوں کے در میان فرق کے قائل نہیں ہیں یعنی ہم کسی بھی پیا مبر کی تکذیب نہیں کرتے اور نہ ہی اس کا حق رکھتے ہیں اور سب کو واجب الا طاعت سمجھتے ہیں البتہ اگر موسیٰ ہیسیٰ بھی اس زمانے میں ہوتے تو وہ بھی شریعت محمد صطفی پر عمل کرتے۔

(۱)سوره بقره آیپه ۲۸

دین اختیا س محربے میں ہما س ی ذمہ داس ی اوس دوس م ادیان محربی ہو محاص اہذ ااس زمانے میں ہماری ذمہ داری ہے کہ ہم قرآن ، پنج براور اتم یکھم السلام کے احکام پر عمل کریں اور اگر اس کے علاوہ کسی اور کے عکم پڑمل کریں گے تو وہ قبول نہیں ہوگالیکن اس کا مطلب بینہیں ہے کہ بید ین حقیق طور پر پچھلے ادیان سے جدا ہے اگر چہادیان بعض احکام میں جدا ہیں اور اختلاف رکھتے ہیں لیکن کلی اصول اور بہت سے احکام میں سارے ادیان ایک دوسرے سے مشابہت رکھتے ہیں اور وہ سب اسلام میں ہیں ، لہذ ااگر کوئی شخص حق پچ انے یا مشخص و معین کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتا تو وہ مستضعف ہے اور اس نے جتنا پچ پانا ہے اتنا ہی اس کو گمل کرنا چا ہے ، اسی پر اس کو تو اور اس میں تکن اگر کسی نے میں حق ہے اتنا ہی اس کو گھنے میں پر اس کو تو اور مستضعف ہے اور اس نے میں حق ہے اتنا ہی اس کو گمل کرنا چا ہے ، اسی پر اس کو تو اور اس میں تک تا کہ میں دار ہے دیں حق

کو پیچا نااوراس کے باوجوداس کی مخالفت کی اور ڈشمنی اختیار کی تو ہمیشہ ہمیشہ جہنم کی آگ میں جلےگا، یہ مطلب دعائے کمیل کے اس فقرے سے بھی ظاہر ہوتا ہے، مولاعلی فرماتے ہیں: اقسمت ان تملا هامن الكافرين من الجنة والناس اجمعين وان تخلد فيها المعاندين" ائے خدا! تونے قسم کھا کرکہا ہے کہ اس جہنم کوتمام جن دانس کہ جو کا فرہوں گے بھر دوں گا اور وہ لوگ جو تیرے دین سے دشمنی رکھتے ہیں ان کواس جہنم میں ہمیشہ ہمیشہ رکھے گا، بہر حال جولوگ بھی خدا کے دین سے دشمنی اورعنا در کھتے ہیں وہی لوگ ہمیشہ جہنم میں رہیں گے کہکن اگر کو کی شخص عناد د دشمن نہیں رکھتا ہےا گروہ عذاب میں مبتلا بھی ہوگا تو اسی مقدار میں جتنا اس نے گناہ اور کوتاہی کی ہے، ستضعفین بھی اسی مقدار میں عذاب سے معاف رہیں گے جتنا وہ حق کونہیں ہیچان سکے ہیں۔اس مقام پرجس مطلب کی طرف توجہ دینے کی ضرورت ہے وہ بیہ کہ اگر مسلمانوں (شیعوں) کےعلادہ جولوگ جہنم میں نہیں جائیں گے تو وہ اس وجہ سے نہیں کہان کادین حق پرتھا بلکہ اس وجہ سے کہ ان کے پاس عذر ہے؛ البتہ جیسا کہ پہلے اشارہ ہو چکا ہے جولوگ پیچیلی شریعت جیسے موتی یا عیسیٰ کے دور میں زندگی بسر کر کرر ہے تھے ان کی ذمہ داری اسی شریعت پرمل کرنے کی تھی۔ بہر حال دین حق اور صراط منتقبم صرف ایک ہی ہے،اور جو لوگ اس ایک صراط منتقیم یعنی اسلام کےعلاوہ کسی دین پررہ کرجہنم میں نہ جائیں گےتو اس کا لازمہ پنہیں ہے کہ دین جن اور صراط منتقبم (سید ھےاوضح راستے)ایک سے زیادہ ہیں۔

نفسيات سرمتعلق ايلنكته ایک نکته اس جگه پر بہت اہم ہے وہ بیر کہ انسان ہمیشہ ایسانہیں ہے کہ پہلے سی چیز کی خوبی اور اچھائی کے بارے میں دلیل کو تلاش کرےاور جب دلیل مل جائے تو اس چیز کواختیا رکر لے بلکہ بھی مسلماس کے برخلاف ہوتا ہے یعنی پہلے کوئی چیز انسان کواپنی طرف متوجہ کرتی ہے اور اس کواچھی گتی ہے، اس کے بعد اس کے اچھے ہونے یاضح ہونے پر دلیل لاتا ہے؛ اس طرح کے موقعوں پر انسان اپنے دل کی حرکت کا تابع ہوتا ہے کبھی تو بیاچھی اور صحیح چیز ہوتی ہےاور کبھی تبط ہوتی ہے۔ بہت سےلوگ ایسے ہیں کہ پہلےان کا دل کسی چیز کوقبول کر لیتا ہے اس کے بعد کوشش کرتے ہیں کہ کسی طرح بھی عقل کو دل کے ساتھ ہما ہنگ کرلیں؛ یعنی اس چیز کو ثابت کرنے کے لئے دلیل لاتے ہیں۔ بیربات بہت سے ان لوگوں یربھی صادق آتی ہے جو کہ رسول اکرم پر ایمان لائے تھے؛ بہت سے لوگ ایسے نہیں تھے کہ یہلے تحقیق کریں اور اسلام کے اعتقاد کی تلاش <sup>وس</sup>تجو کریں اور جب تحقیق وجستجو کرلیا ہوا ورتو حید وخدا کی حقانیت ان کے لئے ثابت ہوگئی ہوتب ایمان لے آئے ہوں؛ بلکہ انھوں نے صرف رسول اکرم کی رفتار اور ان کے اخلاق کو دیکھا تو ان کے دل نے کہا کہ وہ بھی آنحضرت کی طرح ان کے ساتھ ہوں لہٰذاوہ ان کے ساتھ ہو گئے ؛ پہلے ان کے دل نے قبول کیا اس کے بعد پھراس پر دلیل پیش کی ۔ یہ بات باطل میں بھی یائی جاتی ہے؛ یعنی چونکہ انسان ایک غلط چیز کی طرف رجحان رکھتا ہے اور اس کا دل اس کو چاہتا ہے تو وہ اس بات کی کوشش کرتا ہے کہ کسی نہ کسی طرح اس کی توجیہ کرے؛ بہت سےلوگوں نے گناہ،اور برائی کی عادت کر لی ہے

ان کا دل چاہتا ہے کہ ہر طرح آزاد رہیں ؛اور جس چیز کا بھی دل چاہے اس کو انجام دیں ؛ ظاہری بات ہے ایسے لوگ اس بات کے لئے تیار نہیں ہیں کہ حساب و کتاب اور قبر وقیا مت ہو؛ ان کا دل اس بات کو گوار انہیں کر تا اور نہ اس بات کو قبول کرتے ہیں کہ ان کی عمر کا ہر لمحہ اور ان کی زندگی کا حصوٹا ساعمل بھی کسی کے زیر نظر رہے، اور ہر چیز کے بارے میں سوال وجواب ہوگا اسی لئے ان کا دل چاہتا ہے کہ حساب و کتاب نہ ہو ؛ اور ان خوا ہوں کے لئے انسان کوشش کرتا ہے کہ قیا مت اور آخرت کے انکار کے لئے دلیل تلاش کرے، قر آن میں اس سے متعلق خدا فرما تا ہے :" ایحسب الانسان ان لن تجمع عظامہ کی ہے۔ " (۱) کیا انسان سے گان کرتا ہے کہ ہم اس کی ہڑ یوں کو جن نہیں کر پائیں

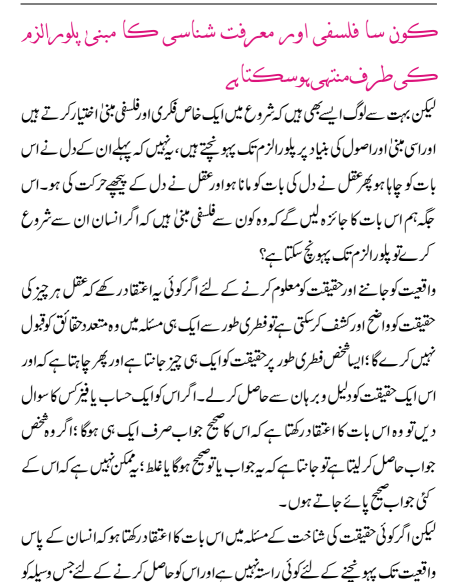
(۱) سورہ قیامت: آیہ ۳ الیٰ ہ ۔ گے؟ یقیناً ہم تو اس بات پر بھی قدرت رکھتے ہیں کہ ان کی انگلیوں کے پور کوبھی از سر نو ویسے ہی درست کر دیں؛ بلکہ انسان تو فقط یہ چاہتا ہے کہ اپنے سامنے برائی کرتا چلا جائے وہ انسان جو قیامت کا انکار کرتا ہے واقعا کیا وہ فکر کرتا ہے کہ ہم اس کو دوبارہ زندہ نہیں کر پائیں گے؟ اگر وہ تھوڑی سی بھی فکر کر بے اور عقل وفہم سے کام لے تو اچھی طرح سمجھ سکتا ہے کہ وہ خدا جس نے انسان کو عدم سے وجود بخشا کیا دوبارہ اسی انسان کو زندہ نہیں کر سکتا ہے کہ وہ خدا جس سے زیادہ آسان ہے چونکہ شروع میں انسان کچھ بھی نہیں تھا اور خدا نے اس کو پیدا کیا اور اب تو کم سے کم گوشت اور ہڑی تو ہے اگر چہ ہو سیدہ اور سڑ طل گئی ہیں لہذ انسان کی عقل اس بات

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

کوآ سانی سے قبول کرلیتی ہے کہ جس ہاتھ نے انسان کو پہلی مرتبہ پیدا کیا ہے وہی قدرت دوبارہ اسی بوسیدہ اور سڑی گلی ہڈیوں اور گوشت کو جمع کر کے زندہ کر سکتا ہے، لہذا قیامت کے منکراس حد تک اپنی بات پر کیوں اصر ارکرتے ہیں؟ وہ صرف اس لئے کہ" بل پر بدالانسان کیفجر امامہ" یعنی انسان چاہتا ہے کہ آزادر ہے کسی کی قید و بند میں نہ رہے، بلکہ اسکواس بات کی بھی آ زادی حاصل رہے کہ جس گناہ اور برائی کو بھی اس کا دل جاہے اس کوانجام دے ؛اور اس کے کام میں کوئی بھی حساب و کتاب نہ ہو، بس اس جگہ پہلے اس کے دل نے فتو کی دیا کہ آخرت اور قیامت وغیرہ نہیں ہے اس کے بعد اس بات کی کوشش کرتا ہے کہ اس بات پر دلیل لائے اجتماعی مسائل اکثر ایسے ہی ہیں کہ جن میں بجائے اس کے کہ دل عقل کے پیچھیے ہو عقل دل کے پیچھے چلتی ہے۔اس کا زندہ ثبوت ہمارےز مانہ میں یا یا جار ہاتھاوہ مرکس ازم کی طرف لوگوں کا رجحان اور اعتقاد تھا ایسانہیں ہے کہ ان لوگوں نے پہلے جا کر ماٹریالزم اورڈ پاللٹک کےاصول پر بحث اور جنتجو کی ہواور دلیل و ہر ہان سے ان کے لئے ثابت ہوا ہو کہ مادہ کےعلاوہ کوئی چیز موجود نہیں ہےاور مارکسی اقتصا داوراس سے متعلق سارے مسائل صحيح اور درست ہیں ۔ میں خودا یسے بہت سے لوگوں کوجانتا ہوں جو کہ مسلمان نمازی اور روزہ دار یتھلیکن مارکسٹ تھاوران کی فکرتھی کہ بیددنوں چیزیں (اسلام اور مارکس ازم ) جمع ہوسکتی ہیں۔آخران لوگوں نے مارکیز م کی طرف رجحان کیوں پیدا کرلیا تھا؟اس کی وجہ پتھی کہان لوگوں نے سماج اورعوام کے درمیان ظلم وستم اور دولت وٹر وت کی ذخیرہ اندوز ی کو دیکھا وہ اس بات کودیکھر ہے بتھے کہ کچھلوگ دولت کی زیادتی کے سبب اس بات سے لاعلم

تھے کہ اس کو کس طرح سے خرچ کیا جائے ،اس کے مقابلے میں پچھلوگ بہت ہی فقیری اور مفلسی میں زندگی بسر کرر ہے تھے اس وقت ان لوگوں نے سوچا کہ یا تو سر مایہ داری کو قبول کر لیس یا مارکس ازم کو قبول کرلیس ،سر مایہ داری کا انجام معاشرہ میں یہی واضح اور افسوسنا ک طبقاتی فاصلہ تھا

لہذ اان لوگوں نے مارس ازم کو قبول کرلیا؛ اس کے بعد مارس ازم کو قبول کر لیتے تھے تو رفتہ رفتہ علمی اصطلاح میں مارس ازم کے لئے دلیل بھی تلاش کرنا شروع کر دیتے تھے اور آہتہ آہتہ ماٹر یالیزم اور مادہ کی اصالت کو قبول کر لیتے تھے پلور الزم کے بارے میں بھی بعض جگہوں پر اکثر لوگوں کی ایسی ہی کہانی ہے پہلے ان کے ذہن میں بیہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ ہم اس بات کو کس طرح قبول کریں کہ تمام کے تمام لوگ جہنم میں جائیں گے اور بہت کم ہی لوگوں کو نجات حاصل ہوگی ؟ ہم اس بات کو قبول نہیں کر سکتے ، ایک ایسار استہ اختیار کریں کہ دوسر لوگ بھی جنت میں جاسکیں ۔ اس فکر کے پیچھے ان لوگوں نے اس نظر بیکو پیش کیا کہ دوسر لوگ بھی جنت میں جاسکیں ۔ اس فکر کے پیچھے ان لوگوں نے اس نظر بیکو پیش کیا کہ ذہن سارے دین حق پر ہیں" اور اس بات کی کوشش کی کہ اس بات کو ثابت کرنے کے



بھی، چاہے دہ عقل ہویا تجربہ،استعمال کرتا ہے تو زیادہ سے زیادہ یہ ہو سکتا ہے کہ دہ حقیقت

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

116

ے قریب ہوسکتا ہے لیکن واقعیت تک نہیں پہونی سکتا ،اتی جگہ پر مختلف قشم کے نظریوں جیسے نسبیت، شکّا کیت اور پلورالزم وغیرہ میں انسان مبتلا ہو جاتا ہے۔ آج اس نظریے کے طرفدار اور حامی پوری دنیا میں پائے جاتے ہیں کہ حقیقت ، انسان کی معرفت وعقل اور اس کے علم سے بالاتر ہے، انسان جس قدر بھی کوشش کرے وہ واقعیت کے صرف چند آثار کو حاصل کر سکتا ہے اور حقیقت کے پچھ ہی پہلوا ور وجہیں اس کے لئے واضح اور ظاہر ہوتی ہیں ، پوری حقیقت کو حاصل نہیں کر سکتا ۔ دنیا کے مختلف مکا تب فکر جیسے مکتب کا نہ، نیو کانٹ، شرکا کیت اور نسبیت اس جہت میں مشترکن نظر ہے رکھتے ہیں جو ہے کہتے ہیں کہ ہم کبھی موق ہیں ، فیک میت اور نسبیت اس جہت میں مشترکن نظر ہے رکھتے ہیں جو ہے کہتے ہیں کہ ہم کبھی

اس فلسفى مبنى كى بنياد پر كە جھوٹ اور تىچ نسبى بيں يعنى تمام خبريں واقعيت كەفقط كچھ حصتہ كوئى بتاتى بيں اور حقيقت كى ايك نسبت كو واضح كرتى بيں اور جوخبريں سو فيصد حقيقت كو بتاتى ہوں وہ پائى ہى نہيں جاتى بيں يتمام علمى خبريں بھى اسى خصوصيت كى حامل بيں اور اصلاً علم كى ما ہيت اس كے علاوہ كوئى اور چيز نہيں ہے ہم يہ تصور نہ كريں كہ علم آكر كہ گا كہ" فقط يہى ہے اور اس كے علاوہ كچھى نہيں ہے" ہر گرنہيں علم نہ ايساد عوكى كرتا ہے اور نہ ايسا تھى ہوسكتا ہے يلمى اس كے علاوہ كوئى اور چيز نہيں ہے - ہم يہ تصور نہ كريں كہ علم آكر كہ گا كہ" فقط يہى ہے اور اس كے علاوہ تي جھى نہيں ہے" ہر گرنہيں علم نہ ايساد عوكى كرتا ہے اور نہ ايسا تھى ہو سكتا ہے ملمى اس كے علاوہ تي خصوب تائير اور ابطال كى ہوتى ہے، نہ كہ حقیقت كے شف ہو نے يا كشف نہ اور نے كى ۔ زيادہ سے زيادى علمى نظر بيركا دعوى اور اد خام ہوتا ہے كہ جب تك مجھ پركوئى اشكال يا نقض نہ آجائے مجھ كوتى ہونے كى تائير حاصل ہے اور اگر كوئى اعتراض ہو گيا تو ميں باطل ہوجاؤں گا اور دوسر انظر بيہ ميرى جگہ لے لے گا يہ ہوتا ہے كہ جب تك مجھ پركوئى

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

ہے اور علمی نظریات ایک کے بعد دوسر مے عمل ہوتے رہیں گے اور علم میں کوئی ایسا نظریہ ہی نہیں یا یاجا تاجو کیہ ہمیشہ باقی رہےاور قائم وثابت رہ جائے۔ جولوگ معرفت شاسی اوراس کے اقدار کی بحث میں اس فکر کی تائید کرتے ہیں اوراس کے طرفدار ہیں وہ لوگ منطق وفلسفہا ورمعقولات والطبیات کوایک طرح حقارت کی نظر سے یاد کرتے ہیں اور اس بحث کوغیر علمی اور ہر طرح کے اعتبار سے خالی تصور کرتے ہیں ؛اور جس وقت ایس بحثیں ہوتی ہے تو ایک خاص حالت اور معنی دار انداز سے کہتے ہیں کہ" اس کو چھوڑ بیئے بیتو فلسفہ ہے" بیلوگ کہتے ہیں کہ ہم فقط علم کی عظمت واہمیت کے قائل ہیں اورعلم کا ہیہ مطلب نہیں ہے کہ وہ داقعیت کوسو فیصد داضح اور ظاہر کرے بلکہ ہرنظر بیدوا قعیت کی دجہوں میں سے سی ایک وجہ کونہ کہ بھی کوبتا تاہے۔ نیوٹن کا قانون" جاذبہ (کشش)" ہمارے لئے واقعیت کے سرف ایک حصہ کو بتا تاہے، اور انیشیٹن کا قانون" نسبیت" بھی واقعیت کی دوسری وجہکو ہمارے لئے ظاہر کرتا ہے؛ اور کوئی بھی قانون ہمارے لئے ساری واقعیت کوظاہز نہیں کر تالہٰ دابات جب ایسی ہے تو دونوں صحیح ہیں پہ بھی اور وہ بھی۔اور اس طرح سے ہم معرفت شناسی میں ایک طرح کثرت پر سی تک پہونچ جاتے ہیں جو کہ داقع میں ایک نسبیت پر تق اور شکا کیت ہے البتہ بعض لوگ اس بات کے قائل نہیں ہیں کہ اس نظر بیکو شکا کیت کی طرف پلٹا <sup>ع</sup>یں بلکہ بیہ کہتے ہیں کہ اس نظر بیہ کا لازمہنسبت پرستی ہے، کیکن پھر بھی شکّا کیت اس میں یائی جاتی ہے بہر حال میہ چیز اہم نہیں ہے کہ اس کا کیا نام رکھا جائے شک گرائی یا نسبت گرائی ؛ ہر حال میں اس نظریہ کا خلاصہ بیہ

د قیق شیمات ٹھوں جوابات

ہے کہ داقعیت کوہم بھی بھی نہیں حاصل کر سکتے ہیں یعنی علم ہم کو بھی بھی ( سو فیصد )اعتقادیقین کی منزل تک نہیں پہونچا سکتا۔

118

بلو مى مثلث كى مثال كے ذمر بعه پلو مرالز مركى وضاحت جيسا كه پہلے كہا جاچكا ہے ممكن ہے كه يذظريد پلور الزم كى فكر كا مبنى ہو كيونكه علم كى اس تفسير كى بنيا د پر جوابھى پيش كى گئى ہے ہرعلمى نظريد ، بلورى مثلث كے ايك زاويداور ايك رخ كے ما نند ہے جو كہ واقعيت كے ايك حصر كو ظاہر كرتا ہے اور جو كو ئى بھى جس زاويد پر نگاہ ڈالنا ہے وہ واقعيت اور حقيقت كے ايك حصر كو ظاہر كرتا ہے اور جو كو ئى بھى جس زاويد پر نگاہ ڈالنا ہے وہ اقعيت اور حقيقت كے ايك حصر كو ذكير تا ہے اور جو كو ئى بھى جس زاويد پر نگاہ ڈالنا ہے وہ م نيس كيونكہ اور بيدواقعيت بلورى مثلث كے تنف حصوں ميں پيلى ہو ئى ہے۔ اگر پلور الزم كى اس طرح تفسير كريں تو اس وقت بير کہ ہ سكتے ہيں كہ حقيقت ايك محقيقت واقع اير پلور الزم كى اس طرح تفسير كريں تو اس وقت بير کہ ہو تى ہے ، يعنى ايك ہو ئى ہے ۔ ايس حقيقت جو ہر خص كے لئے الگ الگ طرح سے جلوہ گر ہو تى ہے ، يعنى ايك حقيقت واقع ميں وہ ي پور ابلورى مثلث ہے جو كہ ئى سطوح اور مختلف حصوں ميں ہو ئى ہے ، يعنى ايك حقيقت واقع

اس کا نتیجہ میہ ہوتا ہے کہ کوئی بھی پوری حقیقت کو شامل نہیں ہوتا ہے اگر بلّوری مثلث کی اس مثال اور تشبیہ کو نگاہ میں رکھیں اور چاہیں کہ پلوالزم کے بارے میں زیادہ واضح طور سے گفتگو کریں تو اس کی ایک تفسیر میہ ہوگی کہ حقیقت ایک ہے کیکن اس تک پہو نچنے کے راستے الگ الگ ہیں ؛جس طرح بلّوری مثلث کہ ایک چیز سے زیادہ نہیں ہے لیکن چونکہ جو شخص اس ک

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

طرف ایک زاویہ سے دیکھتا ہے ممکن ہے اس کی نگاہ میں واقعیت کی تصویر دوسر بےلوگوں کی بہنسبت مختلف نظر آتی ہو؛ اس لئے کہ بلّوری مثلث کے کئی رخ اور زاویہ ہیں جو کہ ممکن ہے الگ الگ رنگ وخاصیت رکھتے ہوں۔

ایک بلّوری مثلث کواپنے سامنے رکھیئے اس کے ایک طرف محدّ ب (ابھرا ہوا ) آئینہ ہو د دسری جانب گهراادر تیسری طرف مسطّح اور برابرآ بیمنه ہوا گرتین الگ الگ ایک ایک زاد یہ ے اس بلّوری مثلث میں ایک شیۓ کی تصویر کو دیکھیں تو یقیباًوہ تین مختلف تصویروں کو دیکھیں گے جب کہ ہم الگ سے ناظر کے عنوان سے جانتے ہیں کہ بیسب کے سب ایک ہی چیز کی تصویر کودیچ رہے ہیں جو کہ نظر کے زاویۓ مختلف ہونے ادرالگ الگ جگہ کھڑے ہونے کی وجہ سےخود گمان کرتے ہیں کہ تین مختلف چیز وں کودیکھ رہے ہیں۔ بہر حال بیدوہی پلورالزم کی بہت سے سید ھےراستوں والی تفسیر ہے جو بیکہتی ہے کہ ہم صرف ایک حقیقت رکھتے ہیں اور اس ایک حقیقت تک پہونچنے کے لئے کئی راستے پائے جاتے ہیں۔تمام دین دار بلکہ سجی انسا نوں کا معبود اور مطلوب ایک ہے اور سب کے سب اس ایک حقیقت کے طالب ہیں بس فرق صرف اتنا ہے کہ ایک اسلام کا راستہ ہے اور ایک یہودیت کا راستہ ہے لیکن آ خرمیں سب ایک ہی مقصد اورمنزل پر جا کرتمام ہوتے ہیں پلورالزم کی دوسری تفسیر بیہ ہے کہ ہم بیپنہ کہیں کہ حقیقت ایک ہے بلکہ بلّوری مثلث کے اطراف اورزاویوں کے مانند متعددادرا لگ الگ ہیں جوشخص جس زاو ہو ہے دیکھتا ہے اس کے لئے وہی حقیقت ہے چونکہ بلّوری مثلث کے اطراف اور اس کے رنگ جدا جدا ہیں جو کہ اس بات کا سبب بنتے ہیں کہ

ایک انسان حقیقت کو ہرااورا بھرا ہوا، دوسرااسی کونیلااور گہرااور تیسر اانسان اسی کو پیلا اور طلح د یکھتا ہے ؛ حقیقت بھی ان تصویر دن کے علاوہ کچھ نہیں ہے اور تصویر یں بھی واضح طور سے جدا جدا ہیں پس حقیقت بھی انھیں کی طبیعت میں مختلف ہوتی ہے خاہر ہے کہ پلورالزم کی بیہ تفسیراس تفسیر سے مختلف ہے جس میں کہا گیا ہے کہ بہت سے سید ھے راتے ایک حقیقت کی طرف ختم ہوتے ہیں پلورالزم کی تیسری تفسیر یہ ہے کہ ہم ایک دین یا ایک علم کی ہرایک بات کو الگ الگ نظر میں نہ رکھیں بلکہ ان تمام باتوں کے مجموعہ کے بارے میں کیجا صورت میں فیصلہ کریں؛ مثلاً جس وقت سوال کریں کہ شیعہ مذہب حق ہے یا باطل؛ تو تمام شیعی عقائد کے مجموعہ کواپنی نگاہ میں رکھیں پلورالزم کی اس تفسیر کی بنا پرہم کسی بھی مذہب کے حق یا بإطل ہونے کا فیصلہ ہیں کر سکتے ہیں؛ کیونکہ تمام ادیان صحیح اور باطل دونوں اعتقا دات واحکام سے ل کربنے ہیں یا دوسر لفظوں میں بدکہا جائے کہ تمام ادیان حق بھی ہیں اور باطل بھی ، حق اس اعتبار سے کہ اس کے بعض مطالب حق ہیں اور پاطل اس اعتبار سے کہ اس کے بعض مطالب باطل ہیں۔

لہذا جب ایسا ہے کہ ہرمذہب کے بعض عقائد وافکار اور اس کے احکام اور خصوصیات پنچ اور جھوٹ ، حق اور باطل دونوں کا مجموعہ ہیں پس تمام ادیان برابر کی خصوصیات رکھتے ہیں اور جس دین کوبھی اختیار کرلیں کچھ فرق نہیں پڑتا ہے۔

دينىمعرفتكےدائرەميںوحدتحقيقتكانظريه دینی پلورالزم کےنظربد کے مقابلہ میں (اسکی مختلف تفسیروں کےساتھ )ایک دوسرااعتقاد بیر بھی ہے کہ کمل طور سے کچھودینی اعتقادات ایسے بھی پائے جاتے ہیں جو کہ سب بے سب حق اور صحیح ہیں اور اس کے مخالف اعتقادات باطل اور ناحق ہیں؛ یہ نظر بیاس بات کا معتقد ہے کہ حقیقت ایک ہے اور اس شخص اور اس شخص اس معاشرہ اور اس معاشرہ ، اس زمانے اور اس زمانے میں کوئی بھی فرق نہیں ہے ۔اس اعتقاد کی بنیاد پر ہمارے لئے ممکن ہے کہ ہم افکاردا قدارا حکام کا مجموعہ رکھتے ہوں جو کہ سب کے سب حقیقت رکھتے ہوں اور اس مجموعہ کے علاوہ دوسر بے بقیہ مجموعہ باطل اور ناحق ہیں یاان میں سے ہرایک میں حق اور باطل دونوں پائے جاتے ہیں جو چیز ہم شیعوں کے ذہن میں یائی جاتی ہے وہ یہی ہے اگر آپ عام افرادکود کیھئے تومعلوم ہوگا کہان کااعتقاد بدے کہ فقط شیعہ مذہب صحیح ہےاوریہی مذہب جن ہے؛ اور بیدوہ مذہب ہے کہ جس کامنیع اور سرچشمہ اھل بیت علیہم السلام اور چہاردہ معصومین ہیں اس کےعلاوہ باقی جومذہب اورادیان یائے جاتے یا پوری طرح سے باطل ہیں ؛ یاجس مقدار میں ان کے عقائد شیعہ مذہب کے مخالف ہیں اتنا وہ باطل ہیں ۔ یہ ایسی چیز ہے جو ہماری اور آپ کی فکر میں یائی جاتی ہے۔اور بلورالزم کی فکر کے پیش ہونے سے پہلے کوئی بھی دین د مذہب کی حقانیت سے متعلق اس تصویر کےعلاوہ کچھاور نہیں خیال رکھتا تھا۔

122

مراجع تقلید کے فتو ؤں میں اختلاف کا پلورالزم سے کوئی ربطنہیں ہے جوسوال اس جگه ذئهن میں آتا ہے وہ سیکہ مذہب شیعہ میں بھی چاہے وہ اعقادی مسائل ہوں یا فقہی احکام، بہت جگہوں پر کٹی نظریات پائے جاتے ہیں۔ان اختلافات کے رہتے ہوئے کس طرح ممکن ہے کہ ان احکام وعقائلہ کے ایک مجموعہ کو شیعہ مذہب کی طرف (جو کہ تق ہوں ) نسبت دیا جائے؟ شیعہ علاءاور مراجع تقلید کے فتو وُں میں اختلاف بیا یک ایسی چیز ہےجس کو سبھی لوگ جانتے ہیں مثلاً ایک مرجع تقلید کا فتو کی ہے کہ نماز کی تیسری اور چوتھی رکعت میں ایک مرتبہ تسبیحات اربعہ کہنا کافی ہے دوسرا مرجع بیفتو کی دیتا ہے کہ ۳ مرتبہ کہنا ضروری ہے، یا عالم برزخ کے مسائل سے بعض امور مثلاً پہلی رات مرنے کے بعد کیا سوال وجواب ہوگا اس کے علاوہ دوسرے مسائل جس میں اختلاف واضح ہے جو کہ قیامت سے مربوط ہیں ؛ان کی تفصیلات میں علماء کے درمیان اختلاف یا یا جاتا ہے۔اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کون سا نظر بیچق ہے اور کون سا باطل ہے؟ بیشر عی مسلہ ہے کہ اعلم کی تقلید کرنا چاہئے، کیکن اعلم کی تشخیص اور پہچان میں لوگوں کے درمیان اختلاف پا یا جا تاہے؛ اور ہر خص مخصوص آ دمی کواعلم جانتا ہے اور اسی کی تقلید کرتا ہے لیکن بہر حال ایسانہیں ہے کہ فقط ایک ہی مرجع کے مقلدین جنت میں جائیں گے؛ بلکہ جس نے بھی کسی مجتہد کو واقعی طور پر اعلم سمجھا اوراس کی تقلید کی اس کونجات ملے گی اور وہ جنت میں جائے گا ؛اس جگہ پر جوشبہ ذہن میں پیدا ہوتا ہے وہ بد کہ اگر مختلف ادیان کے درمیان بہت سے سید سے راستوں کو قبول نہ کیا جائے تو کم سے کم شیعہ مذہب کے اندر مختلف سید ھے راستوں کے ہونے کا اقرار کرنا پڑے

گا؛اور مختلف عقائد واحکام کے مجموعہ کوضیح اور حق پر ہونے کا اقر ارکرنا پڑے گالہذ ااس طرح سے بھی اس کی انتہا پلورالزم ہی کی طرف ہوگی۔

س کا جواب بد ہے کہ یہاں مقام ثبوت اور مقام اثبات میں خلط ملط ہو گیا ہے؛ جنت میں جانے اور اسلام کے داقعی اور حقیقی تحکم کو حاصل کرنے میں کوئی ملاز مہٰ ہیں ہے۔ جو کچھ بھی علماء دین کی تقلید کے بارے میں یا یا جاتا ہے وہ بیر کہ اگر آپ نے کسی مجتہد اعلم کو متتخص کرلیااوراس کی تقلید کر لی ؛ تواگراس کے بعض فتو بے خدا کے حکم واقعی کے مخالف بھی ہو جائیں تو آپ اس میں معذور ہیں اور حکم واقعی پر عمل نہ کرنے کی وجہ سے آپ جہنم میں نہیں جائیں گے بتیبیجات اربعہ کے مسلہ میں حقیقت اور واقعیت ایک ہی ہے؛ حکم خدا وندعالم پاید ہے کہ ایک مرتبہ تسبیحات اربعہ کافی ہے پایہ کہ ۳ مرتبہ داجب ہے، جس فقیہ اور مجہد کا فتو کی خدا وند عالم کے حکم کے مطابق ہواتی فقیہ کا فتو کی صحیح اور درست ہے اور بقیہ مجتہدین کا غلط ہوگالیکن بیلطی ایسی ہے کہ اس سے مجتہد اور اس کے مقلدین دونوں معذور ہیں چونکہ ان لوگوں نے حکم خدا تک پہونچنے کی یوری کوشش کی ؛ اور اپنے فریضہ کوانجام دیا ؛لیکن کسی بھی سبب سے وہ اس تک نہیں پہونچ سکے یہاں بیہ سسّلہ منتضعف فکری جیسا ہےجس کی طرف اس سے پہلے بھی ہم نے اشارہ کیا ہے۔

اسلامركےقطعىاوىرواضحاحكامرميںاختلافكانەپونا ہم اسلام میں کچھ یقینی، یا ئدار، مطلق اور نہ بدلنے والے حقائق رکھتے ہیں جن کوعرف عام میں" ضروریات اسلام" کہاجا تا ہے بھی ان حقائق کا دامن اور میدان وسیع ہوتا ہے تو ان کو اسلام کے مسلمات اور قطعیات سے یاد کیا جاتا ہے، بدسب ایس چزیں ہیں کہ تمام مسلمانوں کے درمیان اس میں کوئی اختلاف نہیں ہےک۔مثلاً تمام سلمان جانتے ہیں کہ صبح کی نماز دورکعت ہے اور بیداییا مسئلہ ہے کہ اس کے لئے تقلید ضروری نہیں ہے اور بیچھی ضروری نہیں ہے کہ ہم اس کی تحقیق دجستجو کریں بلکہ بید واضح اور بدیہی ہے یہی وجہ ہے کہ بعض فقہاءفرماتے ہیں کہ اسلام کے داضحات میں تقلید نہیں ہے؛ یہاں تک کہ بعض اس بات کے معتقد ہیں کہ قطعیات اور مسلمات دین میں بھی تقلید جائز نہیں ہے؛ تقلید صرف ظنے ات (جن کے بارے میں یقین نہ ہو ) میں صحیح ہے۔ یہ بات سب لوگ جانتے ہیں کہ بن کی نماز ۲ رکعت ہے اور نماز کے واجب ہونے کا مسلدانیں چیز ہے کہ اس کا صرف مسلمان ہی نہیں بلکہ کافر بھی (جو کہ اسلام اور نماز کو قبول نہیں کرتے ہیں ) جانتے ہیں کہ اسلام نماز کا تحکم دیتا ہے اور نماز اسی رکوع اور سجد ہے اور بقیہ تمام افعال واذ کار کا نام ہے۔ آج کون ایسا ہے جواس بات کو نہ جانتا ہو کہ مسلما نوں کا حج ذکی الحجہ ےمہینہ میں مکہ جا کر کچھا عمال کوانجام دینا کہلاتا ہے۔اگر کوئی بیہ کہے کہ نماز اور جج اسلام کا جزنہیں ہے تو اس کی بات قبول نہیں کی جائے گی اوراس سے کہا جائے گا کہ بیسب اسلام کے داضحات اور مسلمات سے ہیں ان کے بارے میں کوئی شک دشبہیں ہےاور ہرزمان ومکان میں ان کا انجام دینا ضروری ہےاور وہ

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

نا قابل تغییر ہیں یہاں تک کہ ان کے تعلق تقلید بھی صحیح نہیں ہے؛ کیونکہ ہر مسلمان اس بات کو جانتا ہے اسی وجہ سے اسلام کے ضروریات اور واضحات سے انکار کرنا مرتد ہونے کا سبب بنا ہے البتہ امام خمینی کا نظریہ بیہ ہے کہ ضروریات اسلام کا انکار، ارتداد کا سبب اس وقت بنتا ہے جب اس کا انکار رسالت کے انکار کا باعث ہولیکن بعض فقیہ اس شرط کو لا زم نہیں جانتے ہیں؛ اور کہتے ہیں کہ اسلام کے واضحات کا انکار، مطلق طور پر ارتداد کا سبب بنتا ہے" ۔

دین اسلام حکے ظنیات میں اختلاف او مراس حلی وضاحت اب بیہ بات واضح ہوگئی کہ اسلام کے جو احکام وعقائد واضح اور قطعی ہیں ان میں کوئی بھی اختلاف نہیں ہے اور ان میں کوئی شنک وشہبہ نہیں پایا جاتا ہے اور جو کوئی بھی ان کو قبول نہ کرے وہ مسلمان نہیں ہے ۔ بعض احکام اسلام میں ایسے پائے جاتے ہیں جو کہ ظنی ہیں، اسلام کے جو احکام ظنی ہیں ان کے بارے میں اہل نظر اور مجتہدین ممکن ہے الگ الگ نظر بیہ اور فتو کی رکھتے ہوں اب جو لوگ مجتہد نہیں ہیں عقلی اور تقلی دلیل کی بنیا د پر ان کا وظیفہ بیہ ہے کہ مجتہدین کی طرف رجو ع کریں اور ان کی تقلید کریں ، تقلید کا مطلب ہے غیر مختص کا مختص (اس فن کے ماہر) کی طرف رجو ع کرنا جو کہ ایک عام قاعدہ ہے اور صرف دین مسائل اور احکام سے متعلق نہیں ہے بلکہ ہر میدان اور شعبہ میں جو تھیں جو نہیں جا نتا وہ میں ک والے کی طرف رجو ع کرتا ہے مثلاً اگر آپ بیار یو کہ ایک عام قاعدہ ہے اور صرف دین والے کی طرف رجو ع کرتا ہے مثلاً اگر آپ بیاری اور ان کی تقلید کا مطلب ہے غیر مختص کا دائل کی جانب رجو ع کرتا ہے مثلاً اگر آپ بیار یوں اور ان کی تشین و ماہم وہ جو کہ میں کے ماہم کی میں ہیں جا ت میں ہیں کا مطلب ہے میں میں کے میں کہ مطلب ہے خوات کہ مراسک دائل کی طرف رجو ع کرتا ہے مثلاً اگر آپ بیاری اور اور شعبہ میں جو کہ ماہم کا خین ہے ہم ہندی ہو ہوں کہ ہیں ہوں جا نے اور مرف رجو ع کرنا جو کہ ایک عام قاعدہ ہے اور صرف دین

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

عظام ہیں،ان کی جانب رجوع کرتے ہیں؛اس کےعلاوہ کوئی راستہ ہیں ہےالبتہ ہی طبعی اور فطری امر ہے کہ جب مراجع تقلید کے فتو محتلف ہوتے ہیں تو جولوگ ان کی تقلید کرتے ہیں ان کے مل میں بھی اختلاف ہوتا ہے ؛لیکن اس بات کی طرف تو جہ رکھنی جاہئے کہ مراجع عظام کے فتووں میں اختلاف ڈاکٹروں کے نسخوں میں اختلاف جیسی بات ہے ؛اگر دوڈ اکٹر کسی ایک بیار کے بارے میں الگ الگ تشخیص رکھتے ہوں تو اگر دونوں غلطی پرنہیں ہیں تو کم سے کم ایک ضرورغلطی پر ہے ؛اتی طرح سے ایک ڈاکٹر کے متعلق بیرکہا جا سکتا ہے کہ اگراس کے تمام سخوں میں غلطی نہ ہوتو کم سے کم سیکڑوں نسخوں کے درمیان ایک میں غلطی ضرور ہوگی، مراجع تقلید بھی اگر کسی مسئلہ میں الگ الگ نظریہ رکھتے ہوں تواگر سب کے نظریات غلط نہ ہوں تو یقینی طور پرکسی ایک کا نظریہ صحیح ضرور ہوگا اور بقیہ کا غلط ہوگا ؛ اسی طرح ایک فقیہ کے سیکروں فتوے جو کہ وہ دیتا ہے ایک نہ ایک فتوے میں غلطی کا امکان رہتا ہے، اگر چہ ایسا ہے، لیکن پھربھی کیا کیا جائے اس کے علاوہ کوئی راستہ بھی نہیں ہے جب بہاری رسائی اور پہونچ معصوم تک نہیں ہے اس کے علاوہ اورکوئی دوسرا راستہ باقی نہیں ہے کیا چند نسخ جوڈ اکٹر لکھتے ہیں ان میں غلطی ہونے کی وجہ سے یوری ڈاکٹری کے شعبہ کو بند کر دیا جائے ؟ ظاہر سی بات ہے کوئی بھی عظمندانسان اس سوال کا جواب ہاں میں نہیں دیگا۔ لہذا اگر اسلام میں پلورالزم سے مراداسلام کے ظنّیات میں علماء و مجتهدین کے فتووں کا اختلاف ہوتو بیہ چیز مسلم اور قابل قبول ہے۔ ظنیات کے حدود میں اہل نظر کے درمیان

اختلاف ممکن ہے اور ہر خص اس مجتهد کے فتوے پر جس کواس نے اعلم سمجھا ہے مک کر سکتا ہے

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

127

؛اورکسی بھی مجتہد سے بینہیں کہا جاسکتا کہ آپ کا نظریہ پوری طرح سے غلط ہے ؛ چونکہ ہم نے ہیفرض کیا ہے کہ بیدامورخلنی ہیں اور ہم اس کی واقعیت اور حقیقت کونہیں جانتے ہیں۔البتہ اظهارنظر میں بھی بیہ شرط ہے کہ وہ څخص دینی مسائل میں مخصّصو ماہراورصاحب نظر ہو؛ ایسا نہیں ہے کہ چونکہ مسّلی تسلیمتی ہے لہذا جوکوئی بھی ہواورتھوڑا بہت بھی جانتا ہووہ کہنے لگے کہ میرا نظریہ بیر ہے ۔کیا وزارت حفظان صحت کے افراد ہر شخص کو مطب اوردوا خانہ کھولنے اور ڈاکٹری کرنے کی اجازت دیتے ہیں؟ جواب نہیں میں ہوگا۔ ہر حال اگر کوئی اس کا بھی نام پلورالزم رکھے تو ہم کہیں گے کہ باں دین اسلام میں بھی پلورالزم ہے؛لیکن بہ بات یا در ہے کہ سی نے بھی پلورالزم کی تفسیر اس معنی میں نہیں کی ہے ؛اس لئے کہ پلورالزم یعنی حقیقت یا اس تک پہو نچنے کا راستہ متعد داورا لگ الگ ہے،جبکہ ہم نے مجتهدین کے نظریوں میں اختلاف کے متعلق کہا ہے کہ حقیقت اور حکم خداوند عالم فقط ایک ہی ہےاب اگر کوئی مجتهدتکم خداوند عالم کوجو کہ چیتی تحکم ہے حاصل کرلے تواس کا نظریہ چیچ ہے اورا گرحکم واقعی کےعلاوہ اس کا فتو کی ہےتو یقینی طور پر وہ غلط اور نا درست ہے لیکن اس مقام پرجیسا کہ اس سے قبل کہہ چکا ہوں مرجع تقلید اوراس کے مقلدین اس طرح کے حکم میں معذور ہیں ؛لہذ ااس کا نام پلورالزم نہیں رکھا جاسکتا۔

خبری باتوںمیں پلوم الزم کا انکام، اخلاقی اوم اقدام ی مسائل میں اس کا اقرام

دوسرى بات جو يہاں پر پائى جاتى ہے وہ يہ كە قضايا ئے خبرى اورانشائى كے درميان فرق ہے معرفت شناسى كى بحث ميں كہا گيا ہے كہ وہ قضايا كہ جن سے ہماراعلم تعلق ركھتا ہے وہ دو طرح كے ہيں، كچھوہ قضايا ئے خبرى ہيں كہ ميں ان كو" موجود ومعد وم" سے تعبير كيا جاتا ہے، دراصل اخبار كى بيروہ قشمايا ہيں جوكسى شئے كے موجود ہونے يا نہ ہونے كى خبر ويتے ہيں۔ دوسرے وہ قضايا ہيں اصطلاح ميں جن كو" اوا مرونوا ہى" سے پكارا اور يا دكيا جاتا ہے اور بي ان قضايا كو شامل ہيں جو كہ كسى بات كے مقت ہونے يا نہ ہونے كى خبر ول پر مشتمل نہيں ہيں ؛ اس طرح كے قضايا كوانشائى كے نام سے بھى يا دكيا جاتا ہے جب پہلے والے كو خبرى كے

نام سے جانا جاتا ہے۔ ممکن ہے کوئی شخص ان قضایا میں کہ جنگے بارے میں خبر دی جارہی ہے صدق و کذب پایا جاتا ہوا ور بی خبریں جھوٹ اور یا سچ پر مشتمل ہوں ؛ ان میں کوئی بحث نہ کرے ، کیکن قضایائے انشائی کے متعلق کہے کہ ان کی خبریں سچ اور جھوٹ سے متصف نہیں ہوتی ہیں اور ان میں صدق و کذب نہیں پایا جاتا ہے ، جس طرح ہماری موجودہ بحث میں بھی کہا جاتا ہے کہ" دین کے اعتقادی مسائل میں سچ اور جھوٹ ہے ای خلط ہونا معنی رکھتا ہے اور کمکن ہے کہ ایک نظر بی کو صحیح اور دوسرانظر بیہ جو اس کے مقابل ہے اس کو باطل جانا جائے ، لیکن جو دینی قضایا اخلاق اوراوامرونوا ہی پرشتمل ہیں وہ ایساحکم نہیں رکھتے ہیں ؛ بید قضا پاکسی عینی واقعیت اور حقیقت کو کشف نہیں کرتے ہیں تا کہ ہم سرکہیں کہ ایک نظر سے بیج ہے اور بقیہ نظریئے باطل ہیں۔اسلام کی تمام اخلاقی با تیں ااور اس کے احکام وقوانین اسی طرح کے ہیں ؛اس طرح کی عبارتیں اور جملے کہ" نماز پڑھنا چاہئے، جھوٹ نہیں بولنا چاہئے، دوسروں کے حقوق کوغصب نہیں کرنا چاہئے" اوراسی طرح کی دوسری خبریں ایسی نہیں ہیں کہ ہم ان کے بارے میں کہ سکیں سے پیچ ہیں یاغلط، جھوٹ ہیں یا پچ ، چونکہ بیرثابت حقیقت کی حکایت نہیں کرتے ہیں تا کہ ہم ان کے مفہوم کودیکھیں اور ثابت حقیقتوں سے ان کا مقایسہ کریں ، اور پھر دیکھیں کہ اگر مطابقت رکھتے ہیں توان کو صحیح جانیں اورا گرمطابقت نہیں رکھتے توان کوغلط جانیں ۔اصل میں اس طرح کی خبریں صرف ذوق وسلیقہ اور اعتبار وقر ارداد کی نشاند ہی کرتی ہیں ؛ا گرکوئی کہتا ہے کہ ہرارنگ اچھاہے اور دوسرا بیکہتا ہے کہ پیلا رنگ اچھا ہے تو ان دونوں کا بیکہنا فقط اس بات کی نشان دہی کرتا ہے کہا یک کا ذوق اور اس کی طبیعت سبز رنگ کو پسند کرتی ہے اور دوسر ے کی طبیعت اوراس کا ذوق پیلےرنگ کی طرف مائل ہے لیکن پیزہیں کہا جا سکتا کہ ایک صحیح کہہ رہا ہے اور دوسراغلط کہہ رہا ہے یا ہرارنگ حقیقت میں اچھا ہے اور پیلا رنگ واقعاً اچھانہیں ہے؛ اس مورد میں حقیقت وخطامیح وغلط کی بحث کرنا پوری طرح بے معنی ہے۔ اخلاقی با توں کے متعلق معرفت شناسی کے اس مبنیٰ کی بنیاد پرایک ہی چیز میں نسبیت اور مختلف

نظریوں کے قبول کرنے کا درواز دکھل سکتا ہے۔

جس طرح میمکن ہے کہ کہا جائے سبز رنگ اچھا ہےاورز ردرنگ بھی اچھا ہےصورتی رنگ بھی

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

-4

130

اچھا ہے اور بنفنٹی رنگ بھی اچھا ہے بیاس بات پر معلق ہے کہ کون کس رنگ کو پسند کرتا ہے، دین کے مورد میں بھی کم سے کم اس کے بعض حصّے جیسے احکام اور اس کے اخلاقی مسائل میں ہم اس نظریے کے قائل ہو سکتے ہیں جہاں پر ایسی با تیں ہوں کہ اوامر ونوا ہی سے تعلق رکھتی ہوں وہاں ممکن ہے کہ زمان و مکان اور افراد کے اختلاف و تعدد کے اعتبار سے ہم بہت سے قابل قبول مختلف نظریوں کو قبول کریں۔

د قیق شیمات ٹھوں جوابات

اس بات کا خلاصہ بیہ ہے کہ اگر ہم اعتقادات اور دین کے وہ مسائل جو کہ" موجود ومعد وم" پر مشتمل ہیں ان اس میں پلورالز م کوقبول نہ کریں لیکن دین کے احکام اور اخلاقی مسائل میں لا زمی طور پراس کوقبول کریں اور کنژت وتکثر کومانیں۔

جیسا کہ ہم نے اشارہ کیا معرفت شاہی کے مسلہ میں بعض لوگ سبھی انسانی علوم ومعارف چاہے کسی بھی شعبہ میں ہوان 'نسبی جانتے ہیں لیکن بعض لوگ فقط احکام اور اخلاق کے مسائل میں نسبیت کے قائل ہیں یا سرے سے ہی مفید خبر وں اخلاقی باتوں کو بیچ اور جھوٹ ہونے یا صحیح اور غلط ہونے کے قابل نہیں جانتے ہیں۔ اب ہم کواس بات کو دیکھنا ہوگا کہ اخلاقی مسائل میں نسبیت صحیح سے یا نہیں؟

اخلاق ڪے دائر مميں پلو سرالز مر ڪے نظر به پر بحث اس ميں کوئى شك نہيں ہے کہ بہت ہى چيزيں الي پائى جاتى ہيں جن كى اچھا ئياں اور برا ئياں برلتى رہتى ہيں؛ کسى زمانے ميں اچھى اور کسى زمانے ميں برى ہوتى ہيں کسى ماحول ميں ايک چيز اچھى ہوتى ہے اور کسى ماحول ميں وہى چيز خراب ہوتى ہے اسى طرح ايک چيز بعض حالات کے تحت اچھى ہے اور بعض حالات کے پيش نظر برى ہوتى ہے يہاں تک کہ جھوٹ اور تيج بولنا مجھى ايسا ہى ہے ايسا نہيں ہے کہ تيج بولنا ہميشہ اچھا اور جھوٹ بولنا ہميشہ خراب رہا ہو اگر چين کانٹ " اس بات کا معتقد تھا کہ تيج بولنا ہميشہ اچھا اور جھوٹ بولنا ہميشہ خراب رہا ہو اگر کوئى بھى استناء نہيں ہے؛ ليکن ہم سبھى لوگ اس بات کو جانتے ہيں کہ ايسا نہيں ہے؛ مثلاً اگر ایک مومن کی جان بحیانااس بات میں منحصر ہو کہ جھوٹ بولیں تواس جگہ صرف تیچ بولنا حرام ہی نہیں ہے بلکہ لازمی طور سے جھوٹ بولنا بھی واجب ہو جاتا ہے؛ تا کہ مومن کی جان ج جائے،اگر ظالم شاہ کے زمانے میں ساوا کی (پولیس والے) آتے اور آپ سے کسی ایک کا ية يوجيحة توكيا آب سيج بولتة ؟ اوراس صورت ميں وہ اس كوجا كر گرفتار كريتے اوراس كو زندان میں ڈال دیتے ، شکنجہ میں کستے یا پھانسی دیدیتے ، یہ بات بالکل واضح اورروشن ہے کہ آپ کو چاہئے تھا کہ سادا کی سے جھوٹ بولتے اور کسی کا پیتہ نہ بتاتے ، یا مثلاً اسلامی احکام میں بیدستور ہے کہ اگر کوئی کام مومن کی بے عزتی اور حقارت کا سبب بن رہا ہے تو اس کام کو انجام نہیں دینا چاہئے اس دستور کا نتیجہ بیر ہے کہ مومن کو چاہئے کہ ہر ماحول میں اسی ماحول کے آداب ورسوم کے مطابق عمل کرے (البتہ صرف اسی حد تک کہ شرعی واجبات اور محرمات کے خلاف کوئی عمل نہ ہو) اور ایسا کام جواس معاشرہ کے آداب ورسوم کے خلاف ہواور اس مومن کی بے عزتی اور حقارت کا سبب ہواس کوانجام نہیں دینا چاہئے بہر حال ان دونمونے کے علاوہ بہت سے ایسے نمونے پائے جاتے ہیں جن سے ظاہر ی طور

پراییالگتا ہے کہ ان کا نتیجہ میہ ہے کہ اسلام کے خلاقی واجتماعی احکام واصول میں ایک طرح کی نسبیت اور پلورالزم قابل قبول ہے ۔ سچ بولنا اور جھوٹ بولنا دونوں با تیں اچھی بھی ہیں اور بری بھی ہیں ؛ بیرحالات اور شرائط سے متعلق ہیں اور انھیں پر منحصر ہیں البتہ سے بات ذہن میں رہے کہ اس بات کا نتیجہ صرف نسبیت ہے شکا کیت ہر گرنہیں یعنی ایسانہیں ہے کہ ہم شک کرتے ہوں کہ تیج بولنا اچھا ہے یا جھوٹ بولنا؛ اچھا ہے بلکہ ہم یقینی طور پر ہم اس بات کو جانتے ہیں کہ پنچ بولناان حالات میں اچھا ہے اور دوسر بے حالات میں براہے بہر حال بعض لوگ اس طرح کے مواقع اور موارد سے استدلال کرنا چاہتے ہیں کہ اخلاقی نسبیت اسلامی تفکر میں بھی پائی جاتی ہے اور قابل قبول ہے۔لہتہ اس بیان کی وضاحت میں بہت زیادہ علمی اور فنی شرح وتفصیل ہے جو کہ ہماری گفتگو سے خارج ہے۔

یہان پر جو کچھ بیان کر ناممکن ہے وہ بیر کہ: حقیقت بیر ہے کہ اگر ہم ہر جز وقضیہ کے پورے شرائط اور قيود کونظر ميں رکھيں تو تمام قضيہ جميں مطلق دکھائي ديں گے اور کسي ميں کوئي بھی نسبیت نظر نہیں آئے گی۔مثلاً اگر سائنس یا فیزیک کے مسائل میں آپ سے سوال کیا جائے کہ" یانی کس درجہ حرارت میں کھولتا اور پکتا ہے" تو اس کا جواب سے ہوگا سو درجہ حرارت میں ۔اس کے بعدایک بہت ہی کھارا یانی لیکر آئیں یا پانی کوانسی جگہ کھولائیں جہاں پر ہوا کا دباؤ زیادہ ہویا کم ہوتو آپ دیکھیں گے کہ یانی سودرجہ میں نہیں کھولے گا بلکہ سو سے کم یا زیادہ درجہ حرارت میں کھولے گا یہاں پر نتیجہ نسبیت کے سبب نہیں ہے بلکہ آپ نے قضیہ کو د قیق اوضیح طریقے سے بیان کرنے میں غلطی کی ہےاوراس کو پوری طرح سے تمام شرا ئط اور قیود کے ساتھ بیان نہیں کیا ہے کمل اور صحیح نیا تلاقضیہ ہیہ ہے کہ مثلاً آپ کہیں (یانی اس درجہ حرارت میں جب کہنالص ہوتو جوش میں آئے گااور اس خاص درجہ حرارت میں کھولے گاجب که ہوا کا دباؤ ہو....) تمام وہ لوگ جو کہ فیزیک اور سائنسی علم سے واقف ہیں وہ اس بات کوجانتے ہیں کہ یانی خاص شرائط کے ساتھ سودر جہ حرارت میں کھولتا ہے لیکن بو لنے اور لکھنے میں عام طور سے ایسی غلطی اور مسامحہ کرتے ہیں اوران شرائط اور قیود کو حذف کر دیتے

134

ہیں اور مختصراً کہتے ہیں کہ یانی سو درجہ حرارت میں کھولتا ہے اس طرح کے قضایا بہت سے علوم میں پائے جاتے ہیں ؛ جیسا کہ پہلے اس بات کی وضاحت کی جا چکی ہے کہ اس طرح کے قضیوں کا ہونانسبیت یا ان کے کلی ہونے کی دلیل نہیں ہے؛ بلکہ کمل طور سے تمام شرائط اور قیود کے بیان کرنے میں غلطی اور مسامحہ کا نتیجہ ہے؛ اخلاقی قضیے بھی ایسے ہی ہیں اگر کسی بھی قضیہ کو پورے قیود اور شرائط کے ساتھ بیان کیا جائے تو تھم بھی بھی نہیں بدلے گا ؛اگر کوئی چیز اچھی ہے تو ہمیشہ اچھی رہے گی اگر بری ہے تو ہمیشہ بری رہے گی ۔اور جولوگ بید دیکھتے ہیں کہ بیچ بولنے یا جھوٹ بولنے کا حکم کبھی اچھا یا کبھی برا ہوتا رہتا ہےاور بدلتا رہتا ہے تو وہ صرف اس لئے کہ ہم نے ان کے تمام شرائط اور قبود کو بیان کرنے میں لا پر واہی کی ہے۔ لیکن اخلاقی" یوز ٹیویسٹ" اور جولوگ اخلاق واحکام میں نسبیت کے موافق ہیں وہ کہتے ہیں که اگراخلاقی قضیہ کے تمام قیوداور شرائط کو بیان بھی کردیا جائے توبھی ان میں مطلق طور پر اچھائی اور برائی فقط نہیں پائی جاتی ہے بلکہ بیا چھائی اور برائی ذوق وسلیقہ اورلوگوں کی پسند سے بلتی رہتی ہے اس کی دلیل ہی ہے کہ اخلاقی مسائل اصل میں کسی واقعیت اور حقیقت کو ظاہر نہیں کرتے ہیں؛ بلکہ جس طرح پہلے بیان کیا جاچا ہے بیدسب ہرے رنگ کی اچھائی یا یلے رنگ کی اچھائی جیسے ہیں ؛اورلوگوں کے ذوق وسلیقہ پر منحصر ہیں کہ جوجیسا پسند کرےاور اس کے پیچھےکوئی حقیقت اور واقعیت پوشید نہیں ہے۔ سیہیں یرایک مبنائی اور اصولی بحث ہمارے اور دوسروں کے درمیان پائی جاتی ہے اور <sup>ہ</sup>م کو اس بارے میں بحث کرنی چاہئے کہ کیا اخلاق واحکام اس معنی کے اعتبار سے کثرت پذیر ہیں

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

لیعنی کیا کسی خاص مسئلہ میں ہم ایسے مختلف حکموں کو صحیح اور حقیقت سمجھیں جوایک دوسرے کے خلاف اور برعکس ہوں یا بیہ کہ قضیہ کے تمام شرائط وقیود کو بیان کریں تو اس کاحکم ہرز مانے اور ہرجگہ میں ایک ہی اور ثابت ہوگا ؟

اسلام کے احکام،حقیقی اوس واقعی مصلحتوں اوس

مفسد وں ڪے تابع ہیں جو پچھ ہم اسلام کی تعلیمات سے سیحظے ہیں اور جس بات کا اعتقاد رکھتے ہیں وہ دینی بحث سے قطع نظر کرتے ہوئے عقلی دلیل کے ذریعہ بھی قابل اثبات ہے، وہ اس طرح کہ اخلاق واحکام اور اوامر ونوابی کے متعلق بھی موجودات اور معدومات پر مشتمل اشیاء اور خبر کی قضیوں کے مانڈ صرف ایک ہی حقیقت پائی جاتی ہے اور اس اعتبار سے وہ متعد دو تکثر کے قابل نہیں۔

البتہ بعض ایسی برائیاں یا اچھائیاں ہیں جو کہ قرار دادی اور اعتباری ہیں اور وہ حقیقی اور واقعی بنیادنہیں رکھتیں لیکن تمام اچھائیاں یا برائیاں ایسی نہیں ہیں۔اخلاقی اچھائیاں اور برائیاں جو کہ اسلام میں معتبر ہیں وہ سب کی سب مصالح اور مفاسد کی تالع ہیں جیسے جھوٹ بولنا اس لئے برا اور ممنوع ہے کہ اس سے لوگوں کا ایک دوسرے سے اعتماد اٹھ جاتا ہے اور نتیجہ میں اجتماعی نظام میں خلل پڑتا ہے اور انسان کے لئے ممکن نہیں ہوتا ہے کہ ایسے ماحول میں زندگی بسر کرے؛ ایک ایسے معاشرہ کوفرض کریں جہاں تمام لوگ جھوٹے ہوں اور عام طور سے

جھوٹ بولتے ہوں ایسی جگہ پرتمام کا موں کا شیرازہ بکھر جائے گااورزندگی کا نظام درہم برہم نظرآئے گا۔اجتماعی زندگی کی بنیادایک دوسرے پر اعتماد سے قائم ہوتی ہے اگریہ بات طے ہوجائیکہ جھوٹ عام ہوجائے اور سب کے سب جھوٹ بولیں تو آپ جاہے وہ بیوی ہویا اولا د،اینے دوست،اعزا،احباب اوریڑ وہی کسی پر بھی بھر وسنہ ہیں کریں گےاورز ندگی ایک دوسرے سے جدا ہوجائے گی اوراسی نا قابل تلافی اجتماعی نقصان کی وجہ سے اسلام نے جھوٹ بولنے سے منع کیا ہے اور جھوٹ کو بہت بڑا گناہ سمجھا ہے اس کے برخلاف سچ بولنا لوگوں کے اعتماد کا سبب بنتا ہے اورلوگ ایک دوسرے پر بھر وسہ کرتے ہیں تا کہ لوگ اس پیج کی وجہ سے اجتماعی زندگی میں ایک دوسرے سے فائدہ حاصل کریں۔اگرطالب علم اوراستاد اسکول یا یو نیور سٹی میں ایک دوسرے پر بھروسہ نہ رکھتے ہوں مثلاً شاگر داگراستاد پر اعتماد نہ رکھتا ہو کہ استاد صحیح کہہ رہے ہیں اور جو کتاب میں لکھا ہے وہ صحیح اور حقیقت ہے تو مدر سے کے تمام درس اوریو نیورٹی کے تمام کلاس اوران کی کتابیں بے فائدہ ہوجا نیں گی لہذا سچ اور جھوٹ کی اچھائی اور برائی ،مصلحت یا مفسدہ پرموتوف ہیں اوران پر متر تب ہونے والے مفاسدادرمصالح کے اعتبار اسلام نے شچ ہولنے کواچھااور جھوٹ ہولنے کو ہرااور معیوب جانا ہے۔اس جگہ پرایک بات کا بیان کر ناضروری ہے کہ اسلام کی نظر میں صرف وہی مصالح اور مفاسد جو کہ مادیات اور دنیاوی چیز وں سے مربوط ہیں نہیں ہے بلکہ کچھایسے مصالح اور مفاسد بھی پائے جاتے ہیں جو کہ معنوی امور سے مربوط ہیں اورانسان کی اخروی زندگی سے ربط رکھتے ہیں اسلام نے جس اچھائی یابرائی کو بیان کیا ہے اس میں دنیاوی مصالح اور مفاسد

د قیق شیمات ٹھوں جوابات

کےعلاوہ اخروی اور معنوی مصالح ومفاسد کا بھی لحاظ کیا ہے۔

پلوم/الزمركيبحثاومراسكاخلاصه اس حصہ کی بحث کا خلاصہ ہیہ ہے کہ دینی معارف چاہے وہ عقائد سے متعلق ہوں یا احکام سے ان کا تعلق ہویا پھراخلاق کے مسائل ہوں یہ سب کے سب واقعیت کے تابع ہیں،ان سب میں حقیقت فقط ایک ہے اور دین حق فقط ایک ہی ہے اس میں کثرت اور تعدد ممکن نہیں ہے؛ ہاں احکام اور اخلاق سے متعلق امور میں کبھی کبھی اس بات کو دیکھا گیا ہے کہ حکم بدل جاتا ہے؛ مثلاً سچ بولنا کبھی اچھا ہے اور کبھی سچ بولنا برااور معیوب سمجھا جا تاہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ ہم نے موضوع کو پورے قبود وشرا ئط کے ساتھ نظر میں نہیں رکھا ہے اور ان کو بیان نہیں کیا ہے در نہ اگر بیج بولنے کوتمام شرطوں اور قیدوں کے ساتھ نظر میں رکھا جائے توبیہ ہمیشہ اچھا ہوگا یا برا ہو گاادر کبھی فلسف بھی نہیں بدلے گا۔فلسفی اور معرفت شناسی کے اعتبار سے بھی اگر دیکھیں توجیسا کہ ہم نے پہلے بھی بیان کیا ہے کہ پلورالزم کا نظر پیدا ہونے کی وجہ ان تنین وجہوں میں سے ایک وجہ ہو سکتی ہے" یوزیٹوزم" " شکا کیت" اور" نسبیت" اگر منطق يوزي يعيس كى طرح مم ف الطياتي اور غير تجربي قضا ياجي خداب، يا قيامت پائي جاتى ب، وغيره ك متعلق بهم ف كها كه اصلاً بيه بانتين ب معنى بين، يا اگر بهم انساني معرفت ميں كلَّى طور سے یاصرف اخلاق واحکام کے قضیوں میں نسبیت کے طرف دار ہوں ، یا اگر ہم شکّا کیت کی مواقفت کریں اورکہیں کہانسانی معارف میں سے کوئی چیز بھی قطعی اوریقینی نہیں ہے اوران

تمام چیز وں میں شک وشبہ پایا جاتا ہےتوان تینوں فلسفی اور معرفت شاہی میں سے ہرایک کے مبنیٰ اور اصول کے لحاظ سے اس نتیجہ پر پہونچ سکتے ہیں کہ پلورالزم کا وجود ہے اور انسانی معارف( کہ دینی معرفت بھی انھیں میں سے ہے ) میں حقیقت کا حکثر قبول کیا جا سکتا ہے۔ اگرچیہم نے جیسا کہ آغاز جلسہ میں بھی عرض کیا تھا کہ بیہ بات دین اس معنی میں نہیں ہے کہ جو بھی پہلے پلورالزم کا حامی ہوا ہے ایسانہیں ہے کہ پہلے اس نے یوز ٹیوزم، نسبیت یا شکا کیت کو اس نے قبول کیا ہوادراس کے بعدوہ پلورالزم تک پہونچا ہو؛ بلکہ پیچی ممکن ہے کہ اس نے پہلے پلورالزم کی طرف رجحان پیدا کیا ہواوراس نے اس کو پسند کر کے اس کو قبول کرلیا ہواور اس کے بعداس کوثابت کرنے پاس کی توجیہ کے لئے اس پر دلیل لانے کی کوشش کی ہو،لیکن بہر حال اگر کوئی چاہتا ہے کہ نطقی روش پر چلے تو اس چاہئے کہ شروع میں معرفت شاسی کے ان تنیوں مبنیٰ کو قبول کرے، اس کے بعد ان سے نتیجہ ذکال کر پلور الزم کو قبول کرے۔ اصل میں اس بات کی طرف متوجد رہیں کہ نطقی روش اس طرح ہے کہ تما معلمی مسائل، اصو لی اور فلسفى مسائل پر منحصر ہیں اور فلسفی مسائل بھی معرفت شاسی کے مسائل پر مبنی اور منحصر ہیں یعنی منطقی نظام کے اعتبار پہلے معرفت شناسی کی بحثیں،اس کے بعد فلسفی بحثیں اور پھراس کے بعد علمی مسائل قرار یاتے ہیں۔مثال کے طور پرجس وقت ایک ڈاکٹر یا محقق ایک بیاری کے علاج کے لئے کسی دوا کی تحقیق کرنا چاہتا ہے تو شروع میں وہ فلسفہ نہیں پڑ ھتا ہے کہ پہلے وہ فلسفہ پڑ ھےاورفلسفی اصول وقواعد کودلیل سے ثابت کرے ،لیکن اس کی بیتحقیق ایک فلسفی اصول پر مشتمل ہے، اور وہ اصل علےّت ہے کہ وہ محقق لیبار ٹیری (جانچ گھر) میں آگر

د قیق شیصات ٹھوس جوابات

139

گھنٹوں اپنے وقت کوایک دوا کی تحقیق کے لئے صرف کرتا ہے کہ بید دواکسی خاص مرض کے لئے ہے اس کا مطلب بیہ ہے کہ وہ اس بات کا اعتقا در کھتا ہے کہ بیہ بیار کی خود بہ خود بغیر کسی علت اور سبب کے نہیں آئی ہے ؛ اس بیار کی کے آنے کا کچھ نہ پچھ سبب ضر ور ہے اسی طرح وہ اس بات کا اعتقا در کھتا ہے کہ ممکن ہے ایسا دوسر اسب بھی ہو جو اس کے لئے موثر ہو اس سے وہ بیار کی دور ہوجائے اور اس مرض کا علاج بن جائے لہذ اسی وجہ سے کوئی بھی محقق بغیر اصل علیت (سبب) کو قبول کئے ہوئے تحقیق کے لئے نہیں آگے بڑھتا ہے، لیکن اس گفتگو کا مطلب بنہیں ہے کہ شروع میں اس نے فلسفہ پڑھا ہو اور اصل علیت کو اس نے قطعی اور یقین دلیلوں سے ثابت کیا ہو پھر اس کے بعد وہ جائے گھر میں شخصیق کے لئے آیا ہو بلکہ اس کا مطلب بیہ ہے کہ اصل علیت کا اعتقاد اس کے دل ود ماغ میں دانستہ یا نادانستہ طور پر پہلے دینی پلوس الزم (٤) اس سے قبل کے جلسے میں جیسا کہ میں نے وعدہ کیا تھا کہ اس جلسہ میں اس بات کی وضاحت پیش کروں گا کہ پلورالزم اور لیبرالزم میں کیار بط ہے اور اس کے بعد جو چند سوال پیش ہوئے ہیں ان کا جواب دوں گا۔

پلوس الزمراوس لیس الزمر ڪ مرابطه " لیبرالزم" اور" پلورالزم" میں رابطہ کی وضاحت کے لئے سب سے پہلے ان دونوں لفظوں کے معنی کو داضح اور معین کیا جائے ، پلورالزم کے معانی سے متعلق پیچلے جلسوں میں وضاحت بہت ہی تفصیل سے کی گئی ہے یہاں پر لیبرالزم سے متعلق وضاحت پیش کی جاتی ہے۔ لغت کے اعتبار سے " لیبرالزم" آزادی چاہنے کے معنی میں ہے اصطلاح میں اس کے معنی سے متعلق کہا جا سکتا ہے کہ " لیبرالزم" ایک طرح کی آئیڈ یولو جی ہے جس کی بنیاد پر انسان اپنی مرضی کے متعلق جس طرح چاہے مگر کے اور جیسے چاہے زندگی بسر کرے ، کوئی ہرونی سب یا شرط اس کے مل کو محدود نہ کرے ؟ مگر سیک اس کا بیمل اور اس کی بیرونی آزادی میں مخل ہواور دوسروں کی آزادی میں رختہ کا سب بے ؟ لیبرالزم عام طور سے زندگی سب اقتصادی لیبرالزم" اس معنی میں ہے کہ اقتصادی کا م کا ج اور فعالیت معاشرہ میں پوری آزادی کے ساتھ ہوادر جو شخص جوانسان جو چیز بنانا یا ایجاد کرنا چاہے اس کو دہ بنا کرلوگوں کے سامنے پیش کرےاوراس کی خرید وفر وخت کرے؛ خلاصہ بہ که اقتصادی لیبرالزم" کی بنیاد پر چاہے وہ اشیاء کا بنانا ہویا ان کا پیدا کرنا ؛ چاہے وہ معد نیات کی چیزیں ہوں یا کھانے پینے کی چیزیں ہوں یا تبلیغ اور پر چار کی جتی کہ سرمایہ گزاری سے متعلق ہروہ چیز کہ جواقصاد کے زمرے میں آتی ہوان میں کسی بھی طرح کی کوئی یابندی کوئی محدودیت نه ہو؛ مگریہ کہ دوسرے کی آ زادی میں رخنہ ہو۔ سیاست کے میدان میں لیبرالزم کے معنی بیہ ہیں کہ لوگ انتخاب اور چناؤ کے طریقے اور حکومت کی تشکیل نیز حاکم کی تعیین اور قوانین کے بنانے اور اس کے نفاذ نیز تمام سیاس امور میں یوری طرح سے بالکل آ زاد ہیں اور وہ لوگ اس بات کاحق رکھتے ہیں کہ جس طرح چاہیں مکر بی مگرصرف اس بات کا خیال رہے کہ دوسروں کی آ زادی میں خلل اور رخنہ نہ پڑنے یائے۔ لیبرالزم کی اصطلاح تبھی ثقافت اور دین و مذہب سے متعلق استعال ہوتی ہے، سب سے یہلےجس شخص نے دین ومذہب میں لیبرالزم کے لفظ کواستعال کیا" شلا پر ماخر" ہے اس نے عرف عام میں" پروٹسٹا نزم لیبرال" کے لفظ کو استعمال کیا ؛اس کے بعد بیلفظ" لیبرالزم" کم وبیش دین کے بارے میں استعال ہونے لگا؛ بہر حال لیبرالزم دینی سے مرادیہ ہے کہ لوگ جس دین کو چاہیں پیند کریں؛اصل دین اور اس کے احکام کے قبول کرنے یا قبول نہ کرنے میں بالکل آ زاد ہیں اور اس کے لئے ان پر کوئی بھی حد بندی اور یابندی نہیں ہونی چاہئے

۔اگر لیبرالزم کوفقط سیاست اور اقتصاد کے میدان میں پیش کریں تو اس صورت میں بیددین پلورالزم سے براہ راست کوئی ربطنہیں رکھتا ہے؛لیکن اگر سیاسی اور اقتصادی لیبرالزم کے علاوہ دینی لیبرالزم کوبھی قبول کرلیں تو اس وقت لیبرالزم اور پلورالزم کے درمیان ربط پیدا ہو جائیگا ؛اور وہ اس طرح کہ انسان ایک دین کو چننے یا اس برعمل کرنے یا نہ کرنے میں آ زاد ہے(بیددینی لیبرالزم) بیہ ہے کہ چنددین کوان کے تق اور پیج ہونے کے اعتبار سے قبول کرلیا جائے (بید بنی پلورالزم ہے) اس صورت میں ان دونوں کے درمیان منطق لحاظ سے جوربط یا یاجا تا ہے وہ عام خاص مطلق ہے ] یا در ہے نسبتیں چارطرح کی ہوتی ہیں ] تساوی ، تباین ، عام خاص مطلق ، عام خاص من وجہ" ان میں سے ان دونوں کے درمیان عام خاص مطلق کا رابطہ ہے [دینی پلورالزم ہمیشہ لیبرالزم کا مصداق ہے؛ کیکن ہر" لیبرالزم" دینی پلورالزم کا مصداق نہیں ہے مثال کے طور پر لیبرالزم سیاسی لیبرالزم کا مصداق ہے لیکن دینی پلورالزم کا مصداق نہیں ہے البتہ پلورالزم اگر دوسرے میدانوں میں ] جیسا کہ چچلے جلسات میں اس کی طرف اشارہ ہواہے [تجمی ہوجیسے پلورالزم سیاسی ، اقتصادی اور معرفت شاس پلورالزم بھی ہوتواس وقت لیبرالزم اور پلورالزم کے درمیان رابطہ میں فرق ہوجائے گا۔ ہم حال اگر تاریخی سیر سے ہٹ کر ہم دیکھیں گے تو ان دونوں مفہوموں کے درمیان وہی رابطہ ہے جیسا کہ وضاحت کی گئی ہے لیکن تاریخی اعتبار سے اگردیکھیں توییۃ چپتا ہے کہ ظاہراً" لیبرالزم" کی فکر" پلورالزم" یہاں تک کہ" سیولرزم" پر بھی مقدم ہے۔

دینی پلورالزم کی پیدائش کے اسباب پر دوبارہ ایک سرسری نظر پچچلےجلسات میں پلورالزم کے نظریہ کے پیدا ہونے میں جواساب وملل ذکر ہوئے ہیں ان کی طرف اشارہ کیا گیا؛ ان وجوہات میں جن کو ذکر کیا گیا تھا سب سے اہم وجہ بیتھی کہ اختلافات دینی کے سبب جوفساداورخون ریزیاں ہوتی ہیں اس کودینی پلورالزم کے ذریعہ ختم کیا جاسکتا ہے؛اور یہ فکرسب سے پہلے سیحی مذہب میں پیدا ہوئی ۔جیسا کہ آپ جانتے ہیں جب ایک جزمن کشیش" مارٹن لوتھر" نے مسیحی مذہب میں پر دنسٹان فرقے کو ایجاد کیا اور بہت سے عیسائیوں نے اس میں اس کی اتباع اور پیروی کی تو اس کے بعد کاتھولیک اور یر د شیان میں بہت ہی شدیدلڑائی چھڑ گئی اور بیہ سلسلہ جاری رہااور آج بھی بہت سے مما لک جیسے ایرلینڈ وغیرہ میں بیہ فساد ہوتا رہتا ہے؛ اس سے قبل بھی عیسائی مذہب کے دوفرقوں ارٹڈ دکس اور کا تھولیک میں جھگڑا یا یا جاتا تھا بہت سے مسیحی علماءاور متلکمیں نے ان فرقوں کے درمیان جھگڑ کے کوختم کرنے کے لئے میسے یت میں پلورالز منظر بیکو پیش کیا؛اوران لوگوں نے کہا کہ بس صرف مسیحی ہونانجات کے لئے کافی ہے اور ارٹڈ وکس، کاتھولیک، پر دِسْٹان وغيرہ میں کوئی بھی فرق نہیں ہے۔ اس کے بعد مسیحیوں اور یہودیوں کے درمیان جودیرینہ جنگ اور ڈمنی پائی جاتی تھی اس کوختم

میں خاص دعااور ذکر، پڑ ھاجا تا ہے وہ چیز جواس پروگرام یعنی" عشائے ربانی" میں پڑھی جاتی تھی بیتھی کہ یہودیوں پراس اعتبار سے کہ وہ حضرت میسج کے قاتل ہیں لعنت کی جاتی تھی ۔ جس دقت یہودی خاص طور سے صہبونی لوگ بعض سیاست کے سبب اس بات میں کا میاب ہوئے کہ ان لوگوں نے پورپ میں طاقت حاصل کی تو واٹیکان اس بات پر مجبور ہوا کہ کہ وہ اس بات کا فیصلہ کرے کہ رسی اور قانونی طور پراس بات (بعنوان قاتل مسیح یہودیوں پرلعنت )مسیحیوں کی نماز ،عشائے ربانی سے حذف کردیا جائے اور مسیحی علماء نے فتو کی دیا ؛ کہ اب اس کے بعد" عشائے ربانی" کے مراسم میں یہودیوں پرلعنت نہیں کی جائے گی ؛اگر جیہ کچھ مدت تک عشائے ربانی میں یہودیوں پرلعنت بندر ہی لیکن پھربھی سیحی ، یہودی قوم کو حضرت مسیح کا قاتل شجھتے رہے یہاں تک کہ شاید آپ نے ان آخری دنوں میں اس بات کو سنا ہوگا کہ پاپ نے اس بات کا تھم دیا ہے کہ سیجی اس اعتقاد کواپنے ذہن اور دل سے بھی نکال دیں؛اوراس کا سبب بیہ بیان کیا کہ ہم یہودیوں سے کیے ودوستی کرنا چاہتے ہیںاوراب وہ وقت دور نہیں رہ گیاہے کہ جناب یاپ سرکاری طور پر مقبوضہ فلسطین ( اسرائیل ) میں جا کروہاں یہودیوں کے سربراہوں سے ملاقات کرنے والے ہیں۔ ہم حال آ گے چل کرمسیحیوں نے اس سیاست کودنیا کے تمام مذاہب میں جاری کرنا چاہا؛ اور کہا کہ ہم کسی بھی ملک میں کسی بھی مذہب سے دینی اعتقادات کے مسئلہ میں جنگ وخونریزی نہیں کریں گےاور ہم سجھی مذہب کوقبول کرتے ہیں؛ یہاں تک کہ بہت سے عیسا ئیوں نے ایک قدم آگے بڑھتے ہوئے پیچی کہا کہ ہم اس بات کو قبول کرتے ہیں کہ اسلام سیحیت سے

اچھادین ہےاور کھلے عام اس کا اعلان بھی کیا <sup>ب</sup>لیکن کہا کہ ہم حال میں چیت بھی ایک اچھا دین -4 یہاں تک زیادہ تا کید آپس میں مل جل کرر بنے اور دینی اعتقادات اور مذہبی اختلاف کے سب جنگ وخوزیزی سے پر ہیز کرنے پڑھی ؛ ہم نے اس بات کی طرف پہلے بھی اشارہ کیا کہ اسلام نے اس طرح کے ملی پلورالزم کوتمام آسانی مذاجب اور اہل کتاب حتی بعض غیر اہل کتاب کے درمیان قبول کیا ہے اور اس کورسماً پیچانا ہے اور ان تمام لوگوں کے جان و مال عزت وآبروکومسلمانوں کی طرح قابل احتر ام جانا ہے لیکن جیسا کہ ہم نے اس کی طرف پہلے بھی اشارہ کیا تھا کہ" بلورالزم" فقط عملی بلورالزم میں منحصر ہیں ہے بلکہ اس نظرید کی معتقدین نے اس کونظری اورفکری پلورالزم تک وسعت دی ہے وہ کہتے ہیں کہ ہم کونہ فقط عمل میں لڑائی جْطَرْانہیں کرنا چاہئے بلکہ نظری اورفکری اعتبار سے بھی اس بات کوقبول کریں کہ تمام دین صحیح اور حق ہیں اور جوکوئی بھی ان میں سے کسی دین کا معتقد ہواور اس کے دستورات اور احکام پر عمل کرے وہ کامیابی حاصل کرے گااور اس کا اعتقاد دعمل قابل قبول ہوگا؛البتہ اس بات کو ہم س طرح قبول کر سکتے ہیں؟ جب کہ ہم اس بات کو دیکھتے ہیں کہ سارے ادیان میں تناقض اور تضاديا ياجاتا ہے ہم کس طرح ان سبھی کوئق اور صحیح جانیں؟ اس کی مختلف تفسیر بچھلے جلسوں میں میں نے پیش کی اوران کے بارے میں مفصّل بحث وگفتگو کی نہیں سے میں چاہتا ہوں کہاس جلسہ کی بحث کے دوسرے حصہ کوشروع کروں پیاسسو ال کا جواب ہوگا جو كەچندجلسە يېلے پیش کیا گیاتھا۔ ايل عالمى دين صحى بنياد سوال بي ہے كەكون چيز اس بات سے مانع ہے كە ہم كہيں تمام دينوں ميں پچھ چيز يں مشترك پائى جاتى ہيں ہم پہلے ان مشتر كات كو پہچا نيں پھر ان كو منظم كر كے ايك عالمى دين كى صورت ميں پيش كريں اور كہيں كە دين كى حقيقت يہى مشترك مجموعہ ہے جو تمام اديان ميں مشتر كه طور سے پايا جاتا ہے اور جو اختلافات ان كے درميان ہيں وہ فرى اور ذوق وسليقہ كا پہلو ركھتے ہيں اور ان كا ہونا اور نہ ہونا اصل دين ميں كوئى نقصان نہيں پہونچا تا ہے دين كى اصل سيليق اور پسند كے مطابق اختيار كرتا ہے گو يا بيد ين پاور الزم كى چو تى تا ہے دين كى اور اعتبار سے بيان تيون تفسير كے علاوہ ہے جس كوئى نقصان نہيں پيرنچا تا ہے دين كى اصل ملیق اور پسند كے مطابق اختيار كرتا ہے گو يا بيد ين پاور الزم كى چو تى تفسير ہے نظرى اور قلرى اعتبار سے بيان تيون تفسير كے علاوہ ہے جس كو ہم نے پہلے جلسے ميں پيش كيا تھا يہاں پر اس

اي**ل واحد عالمى دین كى تاسيس كى تحقيق** ہمارى نظر ميں يەفر ضيەد خيال بھى متن اور مطلب كے لحاظ سے متناقض ہے اور صحيح نہيں ہے علاوہ اسكر يەنظر يوا پخ ثبوت پر دليل نہيں ركھتا يعلمى اور فنى اصطلاح ميں بيد خيال ونظر يە ثبوتى اور اثباتى دونوں لحاظ سے قابل قبول نہيں ہے۔ خود نظر يہ كے مطلب اور ثبوتى اعتبار سے اعتراض بہ ہے كہ ايسے مشتر كات يا تو دينوں كے درمیان پائے نہیں جاتے یا اگران مشتر کات کو تلاش کربھی لیا جائے تو اس قدر پیچید ہو کلی اور اتنے مختصر ہیں کہان کودین کا نام نہیں دیا جا سکتا، اسکی وضاحت کچھاس طرح ہے کہ موجودہ جو ادیان یامذا جب پائے جاتے ہیں ؛ان میں چارمذ جب اسلام، میسجیت، یہودیت، اورزرشتی کو ہم آسانی دین جانتے ہیں اور ہم اس بات کا اعتقاد رکھتے ہیں کہ مسحیت ، یہودیت اورزرتشتی مذہب میں بہت سی تحریفات (کمی وزیادتی) ہوئی ہیں اور یہ موجودہ دین خدا کے نازل کئے ہوئے دین کےعلاوہ ہیں اوران میں فرق یا یاجا تا ہے؛ بہر حال شروع میں بیہ تصور پیدا ہوتا ہے کہ ان چاروں ادیان کے درمیان مشتر کات پائے جاتے ہیں کہ جن کو اخذ کیا جاسکتا ہے جیسے ایسا لگتا ہے کہ خداوند عالم کا اعتقاد تمام ادیان میں مشترک ہے لیکن تھوڑا ساغور دفکر کرنے کے بعد پنہ چپتا ہے کہ ایسانہیں ہے اور یہاں تک کہ وہ موارد جن میں ایسا لگتاہے کہ وہ سارے ادیان کا اتفاقی مسئلہ ہیں ان میں بھی بنیادی اختلاف یائے جاتے ہیں؛ مثلاً وجود خدا وند عالم کے اصل اعتقاد کے متعلق شروع میں پیر کمان ہوتا ہے کہ پیرتمام ادیان کامسلم اور مشترک اصول ہے لیکن اگر تھوڑا سابھی نحور دفکر کریں تو ہمارے لئے اس کےخلاف ہی بات ثابت ہوتی ہے۔ وہ خدا جو کہ سیجی دین میں پیش کیا جاتا ہے ؛اس کے لئے ممکن ہے کہ دہ انسان کی صورت میں آئے اور سولی پرچڑ ھے اور دوسرے انسانوں کا فدید اور اس کے گنا ہوں کا کفارہ بن جائے اوران کی نجات اور چھٹکارے کا سبب بن جائے ؛مسیحیت میں خدا کی اس طرح تعریف کرتے ہیں کہ خدائے پدر، خدائے پسر کی صورت میں حضرت مریم کے بطن میں آیا اوران

سے پیدا ہوااور کئی سال تک انسانوں اور مخلوقات کے درمیان اس نے زندگی بسر کی ، یہاں تک کہ اس کوسولی دے دی گئی اور پھروہ دوبارہ آسان پر چلا گیا ، یہودیوں کا خدا شاید اس سے بھی عجیب ہو،ان کا خداا یہا ہے جس کے رہنے کی جگہ آسان ہے اور کبھی کبھی وہ زم**ی**ن پر آتا ہےاور تفریح کرتا ہےاور کبھی کبھی اس کوکشق لڑنے کا شوق ہوتا ہےاور وہ یعقوب پیغیبر سے <sup>ک</sup>شتی لڑتا ہے یعقوب اس کوز مین پر پٹنخ دیتے ہیں ؛ اور اس کے سینے پر بیٹھتے ہیں مختصر بیر کہ یعقوب اس کے سینے پر سوارر بتے ہیں یہاں تک کہ مجمح ہوجائے ؛خدا کہتا ہے کہ پیارے یعقوب مجھکو چھوڑ دوضج ہونے والی ہے،لوگ دیکھ لیں گے کہتم نے مجھےزمین پر پٹخ دیا ہے (اور میری آبرو چلی جائے گی ) یعقوب کہتے ہیں : جب تک مجھ کو برکت نہیں دو گے نہیں چھوڑوں گا،خدابھی یعقوب کے ہاتھوں سے چھٹکارایانے کے لئےان کوبر کت دیتا ہے تب جا کر یعقوب اس کوچھوڑتے ہیں ؛اورخداد وبارہ آسان کی طرف چلا جاتا ہے!!!العیاذ بااللہ درآ نحالیکه اسلام کے مطابق خداجسم وجسمانیات نہیں رکھتا ہے نہ زمین برآ تا ہے اور نہ آسان یرجاتا ہے؛ زمین اور آسمان، آج اورکل اس کے لئے برابر ہےاور اس کے لئے کوئی بھی فرق نہیں رکھتا ہے؛ وہ زمین اور آسماناور زمان ومکان کا پیدا کرنے والا ہے وہ زمانے اور جگہ میں قید ہونے والانہیں ہے، وہ دیکھنے کے قابل نہیں ہے، تمام مخلوقات اس کے قبضے قدرت اور اختیار میں اوراس کی محکوم ہیں، نہاس کوکسی نے پیدا کیا ہے،اور نہ دوکسی سے پیدا ہوا ہے،اور جونا مناسب و بیهوده با توں کی نسبت یہود ونصاریٰ اس کی طرف دیتے ہیں؛ خداوند عالم ان تمام باتوں سے پاک ویا کیز ہے۔ یہ بات بہت ہی داضح ہے کہ ان تینوں خدامیں فقط لفظ اور نام کا اشتر اک پایا جاتا ہے؛ در نہ وجود کے لحاظ سے ان کے درمیان کوئی بھی اشتر اک نہیں پایا جاتا ہے اس کی مثال شیر اور شیر کی طرح ہے، پہلا دودھ کے معنی میں ہے اور دوسر ادر ندے ( جانور ) کے معنی میں ہے: آن کیی شیر است کہ اندر بادیہ وآن دگر شیر است اندر بادیہ

> آنیکیشعر استآدم میخورد وآند گر شیر است که آدم میخورد

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

اس سے تھی زیادہ خراب نظر آئے گی۔ دنیا کا ایک بہت پرانا دین بد هشٹ ہے جسکے مانے والے بہت زیادہ ہیں بود ھازم اصلاً خدا کا اعتقاد نہیں رکھتے جو کچھ بیدین کہتا ہے وہ بیہ ہے کہ انسان کواس دنیا دی ومادی قید و بندا ورلگا وً سے دور رہنا چا ہے تا کہ وہ بلند وبالا مقام حاصل کر کے کمال پر پہنچ جائے ،صرف اسی صورت میں وہ سارے رنج وغم سے چھٹکا را پا سکتا ہے اور مطلق طور پر خوش اور کا میابی حاصل کر سکتا ہے۔

اس اعتقاد (خدانہیں ہے)اور آسانی ادیان کے نظریہ میں (خدا موجود ہے) کون سی اشتراک کی وجہ ہے؟ جس کوہم اختیار کریں اور اسکوا یک عالمی دین کے عنوان سے انسانوں کے سامنے پیش کریں؟

اگراس سے بھی آگے بڑھیں اور" اگوسٹ کانٹ" کی طرح انسان کیخدا ہونے کے قائل ہوں؛ تو حالت اس سے بھی بدتر نظرآئے گی ،اگوسٹ کانٹ کہتا ہے" ہاں انسان دین چاہتا ہے لیکن وہ دین ہیں جو خدا، پیغمبر، وحی اور ماوراءالطبیعت کی چیزیں رکھتا ہو؛ بلکہ وہ دین جسکا خدا خودانسان ہو، اور پیا مبر عقل ہو، تمام موجو دات کا محورانسان ہے اور تمام چیز وں کا قبلہ و معبود و مبحود یہی انسان ہے اور تمام ہستی اور عالم وجو دکو انسان کی چاہت اور خواہش کے مطابق ہونا چاہئے۔

اب ہم دوبارہ سوال کریں گے کہ وہ دین جس کا معبود خود انسان ہویا وہ دین جس کا معبود جسمانی اعتبار سے محدود ہواور لیعقوب کے ہاتھوں گرفتار ہویا وہ دین جس میں گائے کو پوجا جاتا ہویا وہ دین جو کہ اصلاً خدا کا اعتقاد نہیں رکھتا اور اس کے مقابلہ میں ایک دوسرا دین جس کا معبوداللد ہو، جولامحدود ہےاس کا کوئی ثانی نہیں اور وہ ہمیشہ رہنے والا ہے، اب ان میں کس عالمی اورد نیاوی دین کواختیار کیا جائے؟ اور اس حالت میں مشترک عالمی دین کی بات کرنا اور اس سلسلہ میں گفتگو کرنا خود ساختہ افسانے جیسا ہے ہے جو کہ کوئی حقیقت نہیں رکھتا ہے ؛اور اس کا کہنے والامستی کے عالم میں ہے اور بے عقل سے نز دیک ہے اور عالم عقل و ہوشیاری سے بہت دور ہے ]افلایتد برون[ کیاوہ لوگ غور وفکر نہیں کرتے؟ سب سے پہلا اعتقاد جو کہ اصل دین ہے وہ خدا وند عالم کا اعتقاد ہے جب ہم اس پہلے ہی قدم پر اتنے واضح تناقضات اور مشکلات سے دوچار ہوتے ہیں اس وقت کیسے ہم ادیان کے درمیا نذاتی مشتر کات کے وجود کو قبول کریں (اور اختلافات کو عرضی شبخصیں )اور ایک عالمی دین کے عنوان سے اس کا اعلان کریں؟ یقینی طور پر ایسے ہی لاجواب اعتراضات کے موجود ہونے کی وجہ سے بعض ایرانی اہل قلم جو کہ اس نظریہ (عالمی دین کی طرف )رجمان رکھتے ہیں انھوں نے اپنے مضمون میں 💥 ذاتی وعرضی دین" عنوان کے تحت دعویٰ کیا ہے کہ خدا کا بھی اعتقاد دین کے لئے جو ہری اور ذاتی نہیں ہے؛ بلکہ دین کے عرضیات سے ہے ممکن ہے کوئی دیندار ہو،لیکن خدا کے وجود کا معتقد نہ ہو! میں عرض کروں گا کہا گرخدا نہ ہوتو فطری طور سے کوئی پیخیبر بھی نہ ہوگا جس کو دہ لوگوں کے لئے بھیج گا ؛لہذا انسان کے لئے ممکن ہے کہ دہ خدا اور پنجیبر کا اعتقاد نہ رکھے اس کے باوجود وہ دین بھی رکھتا ہو۔ اسی طرح چونکہ عبادات کے باب میں بھی داضح ہے کہ جوعبادت تمام ادیان میں مشتر کہ طور سے یائی جاتی ہوا سکو ہم نہیں رکھتے ہیں؛ اگر چہ مثلاً نمازتمام آسانی ادیان میں یائی جاتی ہے ؛لیکن اس کی ماہیت اور

طریقے میں پوری طرح سے فرق پایا جاتا ہے ؛لہذا نہ مشترک خداباقی رہ جاتا ہے اور نہ مشترک پیامبر وعبادت باقی رہ جاتی ہے۔ پس وہ مشترک عناصر سارے ادیان میں کہاں ہیں جن پرایک عالمی دین کے اعتبار سے ایمان لائیں اوران کو اختیار کر کے ہم نجات حاصل کرلیں؟

مشتر کہ اخلاقی اصول کو ایل عالمی دین کے عنوان سے

پیش سے منا اس بات کے لئے کہ اس نظرید کا پست اور باطل ہونا اچھی طرح واضح اور روش ہوجائے ،ہم بالفرض قبول کرتے ہیں کہ باوجود یکہ خدا ،نبوت اور امامت کے بارے میں ایک مشتر ک نتیجہ تک نہیں پہونچ سے لیکن ممکن ہے کہ ایک عالمی دین کوادیان کے اخلاقی مشتر کات ک بذیاد پر پیش کریں، دوسر لفظوں میں بیکہا جائے کہ ممکن ہے کوئی کہے کہ ایک عالمی دین اور ادیان کے درمیان مشتر کات سے ہماری مراد ہیہ ہے کہ ایک قشم کے اخلاقی اصول جیسے عدالت اچھی چیز ہے، تیچ بولنا، امانت داری، وغیرہ بی سب اچھی چیزیں ہے جھوٹ بولنا اور ظلم کرنافتن جاور بری چیز ہے ان باتوں پر تمام ادیان اور ان کے مانے والے متفق ہیں؛ اور بی نمام مشتر کہ اخلاقی اصول ایک عالمی دین ہو سکتے ہیں کہ جس کی ہم کو تلاش ہے لہذا اس نظر بیر پرکون سااعتر اض ہو سکتا ہے؟

اس کا جواب میہ ہے کہ سب سے پہلے اس تصور کی بنیاد پر دین ،اخلاق کے مترادف ہوجائے گا

لیعنی دین واخلاق ایک معنی میں ہوجا ئیں گےاور چندخالص اخلاقی اصول کے مجموعہ کو دین کا نام دینابیرائج اصطلاح کے خلاف ہے نیز عرف عام اور عقلاء کے نظریہ سے مختلف ہے؛ تمام لغت میں بیدوضاحت کے ساتھ تصریح کی گئی ہے کہ اخلاق، دین سے اور دین ، اخلاق سے جدااورالگ ہےاوریہ دونوں لفظ الگ الگ معنی میں یائے جاتے ہیں ؛اور کسی بھی لغت اور زبان میں دین واخلاق کوایک معنی میں نہیں لیا گیا ہے؛ اس مطلب کی اورزیادہ وضاحت کے لئے کہا جا سکتا ہے کہ بہت سے بے دین اور لا مذہب افراد جو کہ سی مذہب اور دین کا اعتقاد نہیں رکھتے، ہم ان کود کیھتے ہیں کہ بہت سے اخلاقی اصول جیسے عدالت، شچ ،اما نیڈ اری کے اچھے ہونے اورظلم، خیانت، جھوٹ وغیرہ کے برے ہونے پراعتقا در کھتے ہیں اور اس کے پابند ہیں؛ سہر حال سب سے پہلا اعتراض بیہ ہے کہ اخلاقی اصول کو قبول کرنے اور دین کے قبول کرنے میں کوئی ملا زم<sup>نہ</sup> ہیں ہے اورکسی کے لئے ممکن ہے کہ چند اصول اخلاقی کوقبول کرتا ہو۔دوسرے یہ ہلیکن کسی بھی دین ومذہب کا اعتقاد نہ رکھتا ہو؛ اگر ہم اس کو قبول بھی کرلیس که خدا، نبوت، قیامت کا اعتقاد اورعبادت وغیرہ کوانجام دینا یہ سب دین کی ماہیت اور شکل میں کوئی دخالت نہیں رکھتے ہیں اور دین فقط چند اخلاقی اصول کا نام ہے، تو اس کے بعد بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ کیادین صرف چنداخلاقی اصول کے اعتقاد کا نام سے یا اعتقاد کے علاوہ ان اصول پر ممل اور ان کی یا بندی کا بھی نام ہے؟ کیا دینداروہ ی ہے جو کتاب مضمون اورتقاریر میں ان اخلاقی اصول کا دفاع اوران کی حمایت کرے اگر چیملی طور پر اان کا پابند نه ہو، یااس ایک عالمی دین دینداراور متدین وہی لوگ ہیں جو کہنے کے ساتھ کمل کے میدان میں بھی ان اصول کی رعایت و یابندی کرتے ہوں؟ اگر بیا یک عالمی دین صرف اعتقاد کا نام ہوادراس پرعمل کرناضروری نہ ہو؛ آیا ایبادین انسان کی زندگی پر پچھانژ ڈال سکتا ہے؟ ایسے دین کے ہونے یا نہ ہونے سے کیا فرق پڑتا ہے؟ اگر صرف گفتگواور زبان سے کہنے کا نام ہے تو ہر خلالم اور خطا کاریجائی ، امانت داری اور عدالت کے بارے میں اچھامضمون لکھ سکتا ہےاور بہترین تقریر کرسکتا ہے؛ کیادینداری کی حقیقت یہی ہے؟ یہ بات بالکل واضح ہے کہ بغير عمل کے اعتقاد کا نام دین نہیں ہوسکتا ہے اور ضروری ہے کہ اعتقاد کے علاوہ عمل کو بھی لا زم قراردیاجائے تا کہاس اصطلاح کے مطابق اس کودیندار کہناممکن ہو سکے۔ یہیں پرایک اہم سوال بیہ پیدا ہوتا ہے کہ جو خص خدا، پنج سر، وحی اور حساب و کتاب کا یقین اور اعتقاد نہیں رکھتا توکون سی وجہ ہے جو اس کو جھوٹ بولنے سے روکتی ہے ،اور کس بات کی صانت ہے کہ وہ خیانت نہ کرے اور عدالت کواختیار کرے؟ ایک بحث جو کہ آخری صدیوں میں سامنے آئی ہے اور بعض لوگوں نے اس کی حمایت کی ہے یہی اخلاق اور دین کے درمیان جدائی کا مسلہ ہے یعنی بغیر دین کے اخلاق ہونا چاہئے۔اس نظر بیرکی بنیاد پر کہا گیا ہے کہ جو چیز انسان کی زندگی پر اثر انداز ہوتی ہے یہی اخلاق ادراس کے فوائد ہیں؛ دین ہماری زندگی پر کچھ بھی اثر نہیں ڈالتا ہے، لہذا ہم اخلاق اور اس کے اصول کوجو کہ مقام عمل میں اثر رکھتا ہے، قبول کرتے ہیں لیکن دین سے کوئی بھی واسطہ نہیں رکھتے ہیں۔ یہی وہ طریقہ فکر ہے جو کہ بعض لوگوں کے ذہن میں پایا جاتا ہے جو بیہ کہتے ہیں

کہ ہم کوانسان ہونا چاہئے اکون سے دین پر ہیں یا اصلاً دیندار ہیں بھی کہ نہیں؟ بیہ بات کچھ

اہمیت نہیں رکھتی ہے۔ میں خوداتی تہران میں دوآ دمیوں کے درمیان بات چیت کا گواہ ہوں کہ ایک دوسرے سے کہہر ہاتھا کہ فلاں آ دمی بہت اچھا ہے نماز پڑھتا ہے (یعنی نمازی ہے ) اس کے دوست نے جواب دیا کہ میراعقیدہ اورنظر بیر ہیے ہے کہ آ دمی کواچھا ہونا چاہئے چاہے نمازی ہویا بے نمازی؛ پینظریہ اسی فکر کا نتیجہ ہے جواخلاق کو بغیر دین کے قبول کرتا ہے ؛اس کی بنیاد پراچھا ہونا یعنی اخلاقی اقدار کی رعایت کرنا ،اچھا ہونا یعنی باادب، باوقارادر سنجيدہ ہونا ہے، ديندار ہونايا بے دين ہونا بيكوئى اہميت نہيں ركھتا ہے۔ لیکن حقیقت ہو ہے کہ پینظر بیٹیج نہیں ہے اور اس نظریہ پر بہت سے اعتراض پیش آتے ہیں ؛جس کی طرف فلسفہ اخلاق کے مباحث میں تفصیل کے ساتھ اشارہ کیا گیا ہے۔ مثلاً ایک اعتراض بیہ ہے کہ فلسفہ اخلاق کے ایک مکتب فکر اور نظرید کے مطابق اچھا ہونالذت آ فرین کے مترادف ہے یعنی ہر وہ چیزجس سے انسان لڈ ت حاصل کرے وہ اچھی اور پیندیدہ چیز ہے۔اب اس نکتہ کی جانب توجہ کرتے ہوئے فرض بیجئے کہ بندہ (صاحب کتاب فلسفه اخلاق) میں اسی نظریہ کا قائل ہوں اور اس بات کا اور معتقد ہوں کہ اچھا ہونالذت پہونچانے کے مترادف ہے؛جس چیز میں لذت زیادہ ہودہی چیز زیادہ اچھی ہےاوراب اگر

جھوٹ بولنے کی وجہ سے مجھ کولذت حاصل ہور ہی ہوتو کون سی دلیل کہتی ہے کہ میں جھوٹ نہ بولوں؟ ظاہر ہے اس فکری قاعدہ کی بنیاد پر ایسی حالت میں میں جھوٹ ضرور بولوں گا کیونکہ جھوٹ بولنے میں لذت ہے ؛ اگر کہیں پر سچ بولنا میر بے لئے مصیبت اور رخے وغم کا سبب ہوتو وہاں پر منا سب نہیں ہے کہ میں سچ بولوں اور سچ بولنے کی کوئی دلیل بھی نہیں ہے ؛ اسی طرح 156

ان تمام چیزوں میں جن کواخلاقی قدرو قیت کی نگاہ سے دیکھتے ہیں اور جانتے ہیں اس مبنی اور قاعدہ کی بنیاد پراس کی رعایت کرنالا زم نہیں ہوگا؛ بلکہ بہت سی جگہوں پراس اصول اور نظریہ کو پیروں سے روند نا بہتر سمجھا جائے گا کیونکہ اس سے لذت حاصل ہوتی ہے ؛ اگر ہم کو چوری، خیانت ، رشوت اور ظلم کرنے میں لذت حاصل ہوتی ہوتو سے ساری چیزیں اچھی ہیں سے لذت طلمی کے مبنیٰ کا فطری نتیجہ ہے۔

لہذا ہید کہ اصول اخلاقی کے اس مجموعہ کو جو سبھی کو قابل قبول ہو واحد عالمی دین کے عنوان سے پیش کرنے میں ایک اعتراض ہے کہ کیا واقعاً ایسا مجموعی اصول یا یا بھی جاتا ہے پانہیں؟ اور اس کے علاوہ دوسرابنیادی اعتراض بد ہے کہ لوگوں کو کس طرح ان اصول کا پابند کیا جا سکتا ہے؛اگرخدا،قیامت،اورحساب وکتاب کی بحث نہ ہوتو پھراپنے کو کیوں ان اخلاقی اصول کے قید و بند میں جکڑا جائے اور انھیں کا یا بندر ہا جائے ؟ حقیقت سے سے کہ خدااور قیامت سے چیثم یوٹن کی صورت میں کوئی بھی وجہان اصول کی رعایت اوران پر عمل کرنے کے لئے نہیں یائی جاتی ہے : ہاں: یہ ممکن ہے کہ شوق و تنبیہ اور بار بار یا د دلانے اور لازم قرار دینے نیز اجتماعی آ داب ورسوم کے ذریعہ بچوں پراتنا کام کیا جائے کہ ان اصول کی رعایت اور یا بندی کرناان کے لئے ایک عادت کی شکل اختیار کر لے لیکن پھر بھی ممکن نہیں ہے کہ ایک قابل استدلال اور منطقی نظریہ کے عنوان سے ان باتوں کا دفاع کیا جائے، یعنی آپ کے لئے ممکن ہے کہ سی کوان اخلاق کا یابند کر دیں ؛لیکن آپ کا کامنطق ہے اس کو کیسے ثابت شیجتے گا ؟ جس طرح سے ریمکن ہے کہ شوق ، تیبیہ اور شق ویا د دہانی کے ذریعہ بچوں میں تیج بولنے کا

ملکه پیدا کردیں ؛اوران کواس کاعادی بنادیں اسی طرح انھیں وسائل وذ رائع سے آپ بیچ کو جھوٹ بولنا بھی سکھا سکتے ہیں،اب جب ہمارے لئے ممکن ہے کہ ہم بچوں کے جھوٹ بولنے کوعادت میں تبدیل کر سکتے ہیں تو کیا بیاس بات کی دلیل ہے کہ جھوٹ بولنا اچھاہے؟ " کانٹ اس اعتراض سے اچھی طرح واقف تھا اور اس بات کو سمجھ گیا تھا کہ اگر انسان اپنے اعمال کے بدلے ثواب وعذاب کا معتقد نہ ہوتوان اعمال کوانجام دینے کے لئے اس کے یاس کوئی بھی ضانت نہیں ہے؛لہذ ااگر جہ وہ اس بات کا اعتقاد رکھتا تھا کہ اخلاقی اقداراور اخلاقی اچھائیاں وہ ہیں کہ ہم کا موں کوصرف ضمیر اور عقل کے حکم کی وجہ سے انجام دیں ؛لیکن اگر ثواب وعذاب کی امید سے ان کوانجام دیں توان میں اخلاقی قدرو قیمت نہیں یائی جائے گی؛ پھر بھی وہ کہتا ہے کہ اگراخلاق چاہتا ہے کہ اس عمل کوانجام دینے کے لئے الگ سے کوئی ضامن ہوتو ہم کو کچھاصول کو قبول کرنا ہوگا ؛اور وہ تقریباً وہی اصول ہیں جن کوہم مسلمان قبول کرتے ہیں۔کانٹ کہتا تھا کہ میں خدا کے وجوداوراسی طرح روح اورانسانی نفس کے ہمیشہ قائم ودائم رہنے کواسی بات سے ثابت کرتا ہوں۔ چونکهاگروه خداجوحساب و کتاب رکھتا ہےاور ثواب وعذاب دیتا ہے اس کا اعتقاد نہ رکھیں تو اچھے کا مکوانجام دینے کا کوئی سبب نہیں یا یا جائے گا؛ اسی طرح اگرانسان کی روح ونفس کے ہمیشہ رہنے کے معتقد نہ ہوں اور کہیں کہ انسان مرنے کے بعد کچھ بھی نہیں رہتا اور جزا وسز ا بھی اگر ہے توصرف اسی دنیا تک ہے پھر بھی ان اصول دقواعد کی رعایت کا کوئی باعث اور

سب نہیں ہوگا اس بنیاد پر اگر چہ کانت معتقد تھا کہ خداکو بر ہان نظری سے ثابت نہیں کیا جا سکتا

د قیق شیمات ٹھوں جوابات

لیکن وہ کہتا تھا کہ میں عقل عملی کے ذریعہ اس بات کا معتقد ہوں کہ خدا کا وجود ہونا چاہئے تا کہ اخلاق کسی سہارےاور ضمانت کے بغیر نہ رہ جائے۔ \_\_\_\_\_\_\_

كذشته بحثكاخلاصه

اس جلسے کی بحث کا خلاصہ میہ ہوا کہ جولوگ میہ کہتے ہیں کہ ادیان میں اختلافات فرعی اور ذوق و سلیقے کے مطابق ہیں لہذا ہم ان کے مشتر کات کولیکر ایک عالمی دین کی شکل میں پیش کریں، ان کے جواب میں ہم کہیں گے کہ سب سے پہلے بنیا دی طور پر تمام دین کے اصول خدا، نبوت اور عبادت کے اعمال ہیں اور تحقیق سے میہ معلوم ہے کہ میہ اصول کسی بھی صورت سے تمام ادیان میں مشترک نہیں ہیں۔

دوس بید که اگر خدا، نبوت پر اعتقاد اور عبادات کی بات کو چھوڑ دیں اور اس بات کو قبول کریں کہ وہ واحد عالمی دین ان چند اخلاقی اصول کے مجموعہ کا نام ہے جو کہ تمام ادیان میں مشتر کہ طور سے پائے جاتے ہیں ؛ سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ کمیا فقط ان اصول کے اعتقاد کا نام دین ہے یا اس کے ساتھ ساتھ تمل کر نا بھی ضرور کی ہے؟ اگر صرف اعتقاد اور لفظ کا نام دین ہے تو واضح سی بات ہے صرف کہنے سے مسئلہ حل ہونے والانہیں ہے اور اس پر پچھ بھی ایز نہیں پڑتا ہے بلکہ قول کے ساتھ تمان کہ میں ارز کی مع کہ موجود کہ کہ تا موال سے اعتقاد کا نام دین خدا، نبوت اور قیامت کا انکار کر کے ان اعمال کو انجام دینے کے لئے کون سی ضمانت پائی جاتی ہے؟ خاص طور پر اس جانب تو جہ کرتے ہوئے کہ فلسفہ اخلاق میں دوس کے ماتھ کی جھی اخر جیسے لنہ سطلی وغیرہ والے بھی پائے جاتے ہیں ؛ جو کہ اس بات کا اعتقاد اور کہ تھی ساتھ کہ کہ کی کہ کہ کہ کہ کہتی ہے اور اس پر کہ کھی اور کہ ہوں تو سوال ہے ہے کہ خدا، نبوت اور قیامت کا انکار کر کے ان اعمال کو انجام دینے کے لئے کون سی ضمانت پائی جاتی لنہ ہوں وغیرہ والے بھی پائے جاتے ہیں ؛ جو کہ اس اعتقاد رکھتے ہیں کہ ای خان ہوں تو اختیا ہوں تو اور اس 159

وہ چیزیں ہیں جو کہانسان کے لئےلذت بخش ہوں جو خص ایسااعتقادرکھتا ہواس کے لئے سچ بولنااور سچ بولنے پراسے مجبور کرنا جب کہ پیکام اس کے لئے مصیبت اور ناراحتی کا سبب ہو اور جھوٹ، خیانت سے اس کو باز رکھنا جب کہ بیراس کے لئے لذت بخش ہو، کس طرح ممکن ہے؟ بینکتہ بھی پوشیدہ نہ رہے کہ ادیان میں مشتر کات نہیں یائے جاتے ہیں، اس بات کے علاوہ اگر تمام ادیان کو نہ بھی کہیں تو کم سے کم بہت سے ادیان ایسے ہیں جو کہ بہت ہی شخق کے ساتھ ایک دوسرے کے اعتقادات کی نفی کرتے ہیں ،اور اس کے لئے ایک دوسرے سے جنگ وجدال کرتے ہیں؛ خدا پر اعتقاد کی ہی بات کولے لیجئے اسلام خدائے وحدہ لاشریک پر اعتقاد کولازم قرار دیتا ہے اس کے علاوہ شرک یعنی ایک خدا کے علاوہ دوسرے خدا کے ا نکارکولا زم قرار دیتا ہے؛ بلکہ اسلام کی ابتداء ہی نتہا خدا کے علاوہ دوسر بےخداؤں کے انکار سے ہوتی ہے پھرتو حید تک بات پہونچتی ہے، سب سے پہلے پیرکہا جاتا ہے لاالہ' ( کوئی خدا نہیں) پھراس کے بعد ہے الّا اللّہ (سوائے اللّہ کے )اس کا مطلب بیر ہے کہ مسلمان سب سے پہلے میسحیت کے تین خدا کا انکار کرے پھروہ اسلام کی وحدانیت تک پہونچ سکتا ہے، اس سے پیۃ چلتا ہے کہادیان کے مشتر کات تک پہونچناانسا نکے لئے ممکن نہیں ہے۔ ہم حال آخری نتیجہ سہ ہے کہ بیفرضیہ (واحدعالمی دین ) ثبوتی اعتبار سے اور اپنے معنی ومطلب کے اعتبار سے ناممکن ہے۔اورا ثباتی اعتبار سے بھی کوئی دلیل اس کے ثابت ہونے پرنہیں یائی جاتی ہے اور ہمار نے نظریہ کے اعتبار سے بیہ بات پوری طرح سے مردود اور قابل رد ہےاور ہم اس کوقبول نہیں کرتے۔ اسلام میں جاذبہ اور دافعہ سے حدود (۱) جس موضوع کے بارے میں گفتگو کی فرمائش کی گئی ہے وہ ہے" اسلام کی نظر میں جاذبہ اور دافعہ کے حدود" ہر موضوع پر گفتگو کرنے یا اس بحث میں داخل ہونے سے قبل ضروری ہے کہ پہلے اس کا موضوع اور عنوان واضح ہوجائے پھر اس کے بعد اس کیمتعلق باتوں کی وضاحت کی جائے۔ یہاں پر سب سے پہلے ہم بید دیکھیں گے کہ اسلام میں جاذبہ اور دافعہ سے کیا مراد ہے؟ پھر اس کے بعد اس کی حدوں کو معین کریں گے۔

جاذبه، دافعه او سراسلام حسے مفاہیہ مسی وضاحت ہم سبحی لوگ جاذبہ اور دافعہ کے منہ ہوم سے داقف ہیں ؛ ہم جس دقت اس اصطلاح کو سنتے ہیں تو ہمارے ذہن میں عام طور سے وہ جذب اور دفع آتا ہے جو کہ مادی اور طبعی چیز دل میں بیان ہوتا ہے ؛ خاص طور سے آپ اسامید کے لئے جو کہ انجینئر نگ شعبہ سے تعلق رکھتے ہیں معمولاً "نیوٹن" کا عام قانون جاذبہ ذہن میں آتا ہے ؛ دافعہ کا مصداق بھی طبیعی علوم میں دہ طاقت ہے جو مرکز سے علیحدہ اور جداکر نے والی یا وہ دافعہ جو دو ہمنام مقناطیسی قطب کے در میان پایا جاتا ہے ؛لیکن جب بیہ ضہوم انسانی اور اجتماعی علوم میں آتا ہے تو فطری طور سے دہ بدل جاتا ہے اس وقت اس سے مراد میطبیعی اور مادی جذب و دفع نہیں ہوتا بلکہ نفسیاتی اور معنوی جذب و دفع مراد ہوتا ہے، یعنی جیسے انسان احساس کرتا ہے کہ کوئی چیز اس کو این 161

طرف کھینچ رہی ہےاور وہ چاہتا ہے اس کے نز دیک ہوجائے ، یہاں تک کہ اگر ممکن ہوتو اس سے **ل** کرایک ہوجانا چاہتا ہے، یا اس کے برخلاف بعض انسانوں کو آپ دیکھتے ہیں کہ دہ بعض چیزوں یابعض لوگوں سے قریب ہونانہیں جاہتے ہیں،ان کا وجوداس طرح ہوتا ہے کہ وہ ان سے دورر ہنا چاہتے ہیں ۔ اس روحی اورنفسیاتی جذب ودفع کا سبب ممکن ہے ایک مادی چیز ،ایک شخص یاایک عقیدہ یافکر دنظر ہو کبھی کوئی منظرا تنااچھااور دکش ہوتا ہے کہ بےاختیار آپ کواپنی طرف کھنچتا ہے اور اگر چہ جسمانی لحاظ سے آپ اس کے نز دیک نہیں ہوتے ہیں اوراپنی جگہ پر کھڑے رہتے ہیں ؛لیکن آپ کی پوری توجہ اور حواس کواپنی طرف معطوف کرلیتاہے، اور آپ اس کو دیکھنے میں غرق ہوجاتے ہیں؛ اور کبھی کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ کا پھا ڑنے والی آوازیا نا قابل برداشت منظرکو دیکھ کر چاہتے ہیں کہ جتنی جلدی ممکن ہواس یےدور ہوجائیں۔ ایک انسان کی شخصیت کا جاذب ہوناتھی اس معنی میں ہے کہ ظاہری اور جسمانی خصوصیات کے علاوہ اس کے اندراخلاقی اور روحانی صفات بھی موجود ہوں جو کہ اس کی طرف دوسرے لوگوں کی رغبت اور کشش کا سبب بنیں ؛ جولوگ باادب چال ڈ ھال رکھتے ہیں اورلوگوں سے خوش اخلاقی سے، پینتے ہوئے چہرے اور خلوص ومحبت کے ساتھ ملتے ہیں وہ لوگوں کے دلوں میں بس جاتے ہیں اور سجھی لوگ ان کو دوست رکھتے ہیں اوران کے ساتھ ملنا جلنا اوران سے قریب رہنا چاہتے ہیں بلیکن جولوگ بےادب ، برے اخلاق کے مالک اورخودخواہ ہوتے ہیں ایسے افراد گویا اپنے کولوگوں سے دورر کھتے ہیں اور اس بات کا سبب بنتے ہیں کہ لوگ ان

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

**1**62

ہے دوررہیں ؛ کیکن جس وقت جاذبہ اور دافعہ کی بات کسی انسان سے متعلق ہوتو اس بات کی طرف توجد رکھنی چاہئے کہ اس وقت میہ مسلکہ کچر اور ماحول کے تابع ہوتا ہے یعنی ممکن ہے کہ بعض خصوصيات کوکسی ایک سماج يا معاشره ميں اچھی نظر ہے دیکھاجا تا ہوليکن وہی خصوصيات دوسرے معاشرہ میں کسی اہمیت کے حامل نہ ہوں بلکہ انھیں بری نظر سے دیکھا جاتا ہے اب ظاہر ہے کہ جو تخص ان خصوصیات کا مالک ہوگا وہ پہلے معاشرہ کے نز دیک ایک جاذب و پر کشش شخصیت شارکیا جائے گا نیزلوگوں کی نظروں میں پسندیدہ ہوگا اورلوگ اس کا احتر ام کریں گےلیکن وہی څخص دوسر کے کچراور ساج میں معمولی انسان بلکہ قابل نفرت ہوگا ؛ بہر حال میرے عرض کرنے کا مقصد صرف بیہ ہے کہ ایک انسان کی شخصیت میں جوجا ذیبہ یا دافعہ ہوتا ہے وہ ساج کے ماحول اور تہذیب وثقافت کے اعتبار سے فرق رکھتا ہے۔ بہر حالیہ مسلہ ایک جدا گانہاور مستقل بحث ہے جس کواس وقت ہم بیان نہیں کریں گے۔ یہاں تک ہم نے جوتوضیحات پیش کیں ان سے جاذبہاور دافعہ کامفہوم کسی حد تک روشن ہو گیا ؛لیکن ہماری بحث کا موضوع" اسلام میں جاذبہاور دافعہ ہے"لہذا ہماری مراد" اسلام" سے جو کچھ بھی ہے اس کو داضح ہونا جا ہے ، ہماری نظر میں عقائد ادر قواعد واحکام کے مجموعہ کا نام اسلام ہے اس میں اعتقادی اور اخلاقی مسائل بھی اور فردی قوانین اور اجتماعی قوانین بھی شامل ہیں؛ جس وقت ہم کہتے ہیں کہ اسلام ایسا ہے اور اسلام ویسا ہے تو ہماری مراد اسلام سے یہی اعتقادات اوراس کے قواعد واحکام ہیں ؛اس بحث میں جب ہم یہ کہتے ہیں" اسلام میں جاذبہاور دافعہ" تواس وقت ہماری مرادیہ ہوتی ہے کہ وہ جاذبہاور دافعہ جو کہ اسلام کے

163

اعتقادی اور اخلاقی قواعد واصول میں نیز اس کے تمام احکام قوانین میں پائے جاتے ہیں۔ عقائد کے حصہ میں اسلام کا جاذبہ رکھنا اس معنی میں ہے کہ اسلامی عقائد انسان کی حقیقت پیند فطرت کے موافق ہیں یعنی وہ عقائد جو کہ حقائق ہستی کی بنیاد پر استوار ہیں چونکہ انسان ک فطرت حقیقت کو چاہتی ہے اور بیعقائد انسانی فطرت کے مطابق ہیں لہذا بیا نسان کے لئے جاذبہ ہو سکتے ہیں ۔ ہم حال وہ جاذبہ اور دافعہ جو کہ اسلامی عقائد سے مربوط ہیں فی الحال ہماری بحث میں شامل نہیں ہیں یہاں پر اس جاذبہ اور دافعہ جو کہ اسلامی عقائد انہ ہے جو کہ اسلامی احکام اور اخلاق سے مربوط ہیں خاص کروہ جاذبہ اور دافعہ جو اسلام کے دستور کی اور تلکیفی احکام سے مربوط ہیں، اور ہم زیادہ تر اس بات کو دیکھیں گے کہ کیا تمام قواعد واحکام اسلامی انسان کے لئے جاذبہ رکھتے ہیں یا دافعہ؟

کیا اسلام کے باس میں دافعہ کا تصوّر ممکن ہے؟ ممکن ہے بیہ سوال ذہن میں آئے کہ اگر تمام اسلامی معارف واحکام؛ انسانی فطرت اور طبیعت کے مطابق بنائے گئے ہیں لہذاطبعی طور پر اس کے لئے جاذبہ ہونا چاہئے پس اس کے لئے دافعہ فرض کرنا کیسے ممکن ہے؟!

اس کا جواب میہ ہے کہ انسان فطری طور پر حقیقت کا متلاثی اور بلندیوں کا خواہاں نیز اچھی چیز وں کا طالب ہے؛ کیکن اس کے علاوہ بہت سے شہوانی اور فطری امور بھی انسان میں پائے جاتے ہیں کہ بہت سے مقامات پر ان مختلف فطری اور شہوانی امور کے درمیان تزاحم اور

اختلاف پیدا ہوتا ہے یاایک دوسر ے کو دور کر دیتا ہے۔ یااس بحث کے خلط اور اشتباہ سے بچنے کے لئے دوسر لفظوں میں بیرکہا جائے کہانسان کی مادی اور حیوانی خواہشات کوجذبہ شہوت دخواہش کا نام اور اس کی دوسری تمام خواہشوں کوفطرت کا نام دیا گیا ہے، بہت سے مقامات پر فطرت اورخوا ہشوں کے درمیان نا ہما ہنگی یا کی جاتی ہے، شہوت اورخوا ہش صرف اپن تکمیل چاہتی ہے انصاف وعدالت کونہیں دیکھتی ہے، بھوکا پیٹ آ دمی صرف روٹی کھانا چاہتا ہے حلال وحرام، اچھا، برا، اپنامال ہے یا غیر کا، اس سے اس کومطلب نہیں ہے جاہے اس کوحلال وجائز روٹی دیں یا حرام ونا جائز اس کو پیٹ بھرنے سے مطلب ہے، انسان کی آرام پسند طبیعت پیسے اوراپنی آرام دہ زندگی کی تکمیل کے پیچھے لگی رہتی ہے سے پی پید جاہے حلال طریقے سے حاصل ہویا حرام ذریعہ سے اس کے لئے سب برابر ہے۔ لیکن انسان کی فطرت انصاف کی طالب اور امانت وعدالت کے موافق ہے نیز حق کو غصب کرنے اور ظلم وخیانت سے بیز ارہے، اس عدالت طلب اور ظلم سے گریز ال فطرت کے بر خلاف بھی بھی ایساد کیھنے میں آتا ہے کہا پنی خواہشات نفسانی کی بھیل اور مادی ضروریات کو یورا کرنے کے لئےصرف خیانت اورظلم وستم کا سہارالینا پڑتا ہے؛ یہی وہ مقام ہے جہاں پر انسان اگر حقیقی کمال کو چاہتا ہے تو اس کومجبوراً ان خواہ شات اورلذ توں سے اپنے کو بچانا ہوگا ؛ بعض چیز دں کو نہ کھائے ، نہ بیٹے، نہ اوڑ ھے پہنے، نہ دیکھے اور نہ سنے ؛ خلاصہ بیہ کہ اپنے کو محدود دمقیدر کھے۔اسلام بھی انسان کو حقیق کمالات تک پہونچا ناچا ہتا ہے؛لہذاان جگہوں پر فطری پہلوکو اختیار کرتا ہے اور خواہشات نفسانی اور مادی ضروریات کو محدود کرتا ہے؛ ان

مقامات پر جولوگ اپنی خواہ شات نفسانی پر کنٹر ول نہیں رکھتے ہیں ؛ یا دوسر لفظوں میں یہ کہا جائے کہ حیوانیت ان پر غالب رہتی ہے تو طبعی اور فطری بات ہے کہ بعض اسلامی احکام ان کے لئے جاذبہ نہیں رکھتے ہیں بلکہ دا فعدر کھتے ہیں ، اسلام نے ایک مکمل دستور دیا ہے جو کہ فطرت اور خواہ ش دونوں کے مطابق ہے اور اس مفہوم کی آیات اور روایات بہت کثرت سے پائی جاتی ہیں ، اللہ تبارک و تعالی قرآن کر کیم میں ارشاد فر ماتا ہے: "کلوا من الطیبات مارز قنا کم" (۱) یعنی جو پاکیزہ چیزیں ہم نے تم کورزق میں دی ہیں ان میں سے کھاؤ پیو نیز سے ہم ارشاد فر ماتا ہے: "کلوا و اشر ہوا" (۲) کھاؤ اور پیوا یسے احکام اور رستور انسان کے لئے مشکل نہیں رکھتے ہیں لیکن جس وقت اسلام کہتا ہے کہ شراب نہ پیوسور کا سے دستور انسان کے لئے مشکل نہیں رکھتے ہیں لیکن جس وقت اسلام کہتا ہے کہ شراب نہ پیوسور کا

> (۱) سورهاعراف: آیه، ۱۶-۲) سورهاعراف: آیه ۳۱-

اسلامىاحكام ميںدافعەكاايك تامريخى نمونە

یہاں پر مناسب ہوگا کہ تاریخ اسلام کے ایک واقعہ کی جانب اشارہ کرتا چلوں ؛ جبیہا کہ آپ جانتے ہیں کہ رسول اکرم حضرت محمد کے زمانے میں نجران کے عبیمائی رسول کے پاس تو حیدی عقائد سے متعلق بحث و مناظرہ کے لئے آئے ؛ لیکن علمی بحث میں ان لوگوں کو شکست ہوئی ، اس کے بعد بھی ان لوگوں نے اسلام کو قبول نہیں کیا رسول اکرم نے ان لوگوں کو مباہلہ ک دعوت دی ؛ ان لوگوں نے اس مباہلہ کو قبول کیا ؛ جس وقت پیغ مبر اکرم اپنے محبوب اور سب سے خاص لوگوں یعنی امام علی ، حضرت فاطمہ اور امام حسن وامام حسین کو ساتھ لیکر مباہلہ ک لئے گئے اور نصار کی کے علماء کی نگاہ ان پانچ نور انی چہروں پر پڑی ؛ تو ان لوگوں نے کہا کہ جو کوئی بھی ان حضرات سے مباہلہ کر ے گا اس کے حصتہ میں دنیا وآخرت کی رسوائی اور ذلت ہوگی ؛ لہذا وہ لوگ پیچھے ہٹ گئے اور مباہلہ نہیں کیا ؛ ان عیسا ئیوں نے علمی گفتگو میں بھی شکست کھائی اور مباہلہ بھی نہیں کیا لیکن چر بھی مسلمان ہونے کو تیار نہیں ہو نے اور کہا کہ ہم

جب اصحاب نے پیغیر اکرم سے پوچھا کہ آخر وہ لوگ اسلام قبول کرنے پر تیار کیوں نہیں ہوئے؟ تو حضرت نے فرمایا: کہ جوعادت اور چاہت ان کوسور کے گوشت کھانے اور شراب پینے کی تھی ،ان چیز وں نے اس سے ان کو مانع رکھا، چونکہ اسلام نے ان چیز وں کو حرام قرار دیا ہے لہذ اان لوگوں نے اسلام کوقبول نہیں کیا

بیایک تاریخی نمونہ ہے کہ اسلام کی حقانیت ایک گروہ اور جماعت کے لئے ثابت اور واضح تقی لیکن بعض اسلامی احکام ان کے لئے" دافعہ" رکھتے تھے جو اس بات سے مانع ہوا کہ وہ لوگ اسلام کو قبول کریں؛ یعنی ان کی انسانی فطرت، حیوانی خواہ شات سے مقابلہ کیا، اس تعارض و گراؤ میں انھوں نے نفسانی خواہ شات کو مقدم کیا ۔ بیہ مسئلہ صرف نجر ان کے عیسا ئیوں سے مخصوص نہیں ہے، بلکہ ان تمام لوگوں سے متعلق ہے جھوں نے الہی اور خدائی تر بیت سے اینے کومزین اور آ راستہ ہیں کیا ہے، یا جولوگ جسمانی اور حیوانی خواہشوں سے مغلوب ہیں۔ وہ احکام اور دستورات جو کہ انسان کے مادی خواہشات کومحد ود کرتے ہیں وہ ہی لوگوں کے لئے" دافعہ" ہیں اور جیسا کہ اشارہ ہوا اسلام میں ایسے بہت سے قوانین یائے جاتے ہیں قانوں اسلامی جو میرکہتا ہے کہ ۶۰ درجہ گرمی میں ۱۶ گھنٹے اپنے کوکھانے پینے سے روکے رکھو؛اورروز ہرکھو بیانسانی خواہشات سے میل نہیں کھا تا،ان کے لئے بیکا مشکل ہے خاص طور سے نان دائیوں کے لئے (جو کہ روٹیاں دغیرہ پکاتے ہیں) اس لئے کہ وہ مجبوراً آگ کے قریب رہتے ہیں، پھربھی ایسے بہت سے لوگ ہیں جو کہ چلچلاتی دھوپ یا شعلہ ورآگ کے قریب رہ کربھی ان احکام پرخوشی سے عمل کرتے ہیں اور روزہ رکھتے ہیں کمیکن ایسے تر ہیت شدہ بہت کم نظر آئیں گے۔ یا مثلاً خمس ہی کا قانون ممکن ہے ہمارے اور آپ جیسے لوگوں کے لئے کہ شاید سال میں ہزارر و پیہ سے زیادہ نہ ہواس ہزارر ویٹے کے نکالنے میں کوئی مشکل اور پریشانی نہیں ہے، ہولیکن جن لوگوں کے ذمہ لاکھوں رویئے خمس نکالنا ہوان کے لئے بہت ہی مشکل کام ہے، اسلام کے ادائل میں بہت سے لوگوں نے صرف اسی حکم زکواۃ کی وجہ سے اسلام کو چھوڑ دیا اور رسول کے خلاف ہو گئے ؛ اورجس وقت رسول کا ایلچی ان کے پاس زکواۃ لینے کے لئے جاتاتھا توان لوگوں نے کہا کہ رسول بھی ٹیکس لیتے ہیں؛ ہم کسی کوبھی خراج اور ٹیکس نہیں دیں گے ؛ بید قانون ان کے لئے دافعہ تھااور یہی سبب بنا کہ ان لوگوں نے اسلام سے دوری اختیار کر لی یہاں تک کہ اس کی وجہ سے وہ لوگ خلیفہ سلمین سے جنگ کرنے کو تیار ہو گئے۔

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

168

یا مثلاً اسلام جنگ و جہاد کا تھم دیتا ہے یہ فطری بات ہے کہ جنگ میں حلوا، روٹی کھانے کونہیں ملتی بلکہ مارے جانے ، قید ہونے ، اند ھے ہونے ، ہاتھ پیر کٹنے اور دوسرے بہت سارے خطروں کا امکان رہتا ہے، بہت سے لوگ ان خطروں کو قبول کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں اور تھم جنگ یا میدان جنگ میں جانے کے مخالف ہیں ؛ اس کے برخلاف بہت سے مجاہد (سپاہی ) ایسے بھی ہیں جو میدان جنگ میں جانے کے لئے ہر طرح سے آمادہ دکھائی دیتے ہیں اور بہت ہی شوق سے ان خطرات کو قبول کرتے ہیں ؛ پھر بھی اس بات سے انکار نہیں کہا جا یہت ہی شوق سے ان خطرات کو قبول کرتے ہیں ؛ پھر بھی اس بات سے انکار نہیں رکھتا ہے ؛ اور ہی کہی بہا نے سے ای خطرات کو قبول کرتے ہیں ؛ پھر بھی اس بات سے انکار نہیں کر اس کہ ایہ تا ہے سے میں رکھتا ہے ، اس کہ ہے ہیں اور اس بات سے انکار نہیں کہا کہ او کہ ہم ہوں کے لئے جنھوں نے اپنے کو ایسا نہیں بنا یا ہے کوئی جاذ نہیں رکھتا ہے ؛ اور اور کی کے بی اور کہ جنوں کے ایک میں اور اس کا میں بنا یا ہے کوئی جاذ ہے ہیں ۔ کہ میں اور لہذا اس سوال کا جو اب کہ اسلام کے احکام و قو انہیں جاذ ہر کھتے ہیں یا دافعہ ؟ ہی ہے کہ عام

عملی میدان میں جاذبہ اور دافعہ کے سلسلے میں اسلامی حکم

اب بيہ سوال كەمسلمانوں كابرتا دُاوران كاطورطريقة آپس ميں ايك دوسرے كے متعلق بلكه غير مسلمانوں كے ساتھ كيسا ہونا چاہئے؟ اس كاجواب بيہ ہے كہ اسلام كى بنيا دجاذبہ پر ہے اور اسلام بيہ چاہتا ہے كہ لوگوں اور اسلامى معاشرہ كوسعادت اور كمال تك پہونچائے لہذ ااسلامى معاشرہ كابرتا دُايسا ہونا چاہئے كہ دوسرے افراد جولوگ اس ماحول اور ساج سے باہر زندگى بسر کرر ہے ہیں ان کی جانب متوجہ ہوں اور اسلام ان کے لئے واضح ہوجائے اور وہ لوگ راہ راست پر آجا سیں ۔ اگر لوگ اسلامی ماحول اور اسلامی مرکز سے دور رہیں گے تو ان تک اسلام نہیں پہونچایا جاسکتا اور وہ لوگ ہدایت نہیں پا سیتے ۔ لہذ ااہم اور اصل ہی ہے کہ مسلمان ایسی زندگی بسر کریں کہ وہ آپس میں بھی ایک دوسرے سے جاذبہ رکھتے ہوں اور دوز بر وز ان کے در میان اپنائیت اور بحجتی بڑھتی رہے اور غیر مسلم جو کہ اس ماحول سے الگ اور جدا ہوں ان کے متعلق بھی جاذبہ رکھنا چاہئے تا کہ ان کی بھی ہدایت ہو سے اگر چہ اسلام کی اصل جاذبہ کی ایجاد پر ہے لیکن ایسا بھی نہیں ہے کہ ہم ہر حالت میں ایک ہی رفتا رکھیں ؛ بلکہ بعض مواقع پر دافعہ کی چاشی اور مٹھا سے سے میں مرالت میں ایک ہی رفتا رکھیں ؛ بلکہ بعض کے لئے اور اس کو ثابت کرنے کے لئے اس جلسہ میں جو وقت باقی رہ گیا ہے ات اعتبار سے

جاذبه مر ڪھنے والے اسلامی ڪردام وں ڪے بعض نمونے مذہب اسلام میں عدل وانصاف، احسان، لوگوں کے ساتھ بہتر سلوک اورلوگوں کو خوش رکھنے کی بہت زیادہ تاکید کی گئی ہے ؛ اسلام کی بڑی عبادات میں سے ایک بید بھی ہے کہ ایک انسان دوسر کو خوش کر اور اگر دوسر انٹملین ورنجیدہ ہوتو اس کے رنج ونم کو کسی نہ کسی طرح دور کرے بعض روایتوں میں ایک مومن کو خوش رکھنے اور اس سے رنج ونم کو دور رکھنے کا نواب سالوں کی عبادت سے بہتر ہے یہاں تک کہ اگر بیکا م صرف اتنا ہو کہ اس کے ساتھ 170

محبت آمیز برتاؤ کرے پالیں بات کہ جس سے اس کوامید ہوجائے اور اس کوسکون دل پیدا ہوجائے مثلاً مومن کود کچرکر سکرانا،اس سے ہاتھ ملانااوراس کو گلے لگانا، بیاری کے وقت اس کی عیادت کرنا، اس کے کاموں میں اس کی مدد کرنا جو کہ مسلمانوں کے درمیان ہما ہنگی دوشتی اور جاذبہ کا سبب ہیں ان سارے کا موں کا تواب اسلامی روایات میں بہت کثرت کے ساتھذ کر کیا گیا ہے؛ اسلام صرف اسی پر اکتفانہیں کرتا بلکہ اس کے علاوہ ان میں سے بہت سارےاحکام اور دستورات کوغیر مسلموں سے متعلق بھی بتا تاہےاوراس کے متعلق بہت ہی تا کید کرتا ہے؛ اسلام کہتا ہے کہ اگر کوئی غیر مسلم تحصا را پڑوتی ہے یاتم اس کے ساتھ سفر کرر ہے ہوتو دہتم پر حق پیدا کر لیتا ہے کہ اگر بچ راہتے سے کسی مقام پر دہتم سے الگ ہور ہا ہے توجب وہ اپنے راستے برجانے لگے تو خداحافظی کے لئے چند قدم اس کے ساتھ جاؤاوراس کے بعد رخصت کر کے اس سے جدا ہوؤاورا پناراستہ اپناؤ، اسلام عدل وانصاف کی ہرایک کے ساتھ تا کید کرتا ہے جن کا فروں کے ساتھ بھی ؛ نیز کا فروں پرظلم وستم کو ناجا مُز سجھتا ہے ، اگر کوئی کا فر بت بهى تم اس يرظلم وستم كاحق نهيں ركھتے ہيں:

"ولايجر منكم شنان قوم على الآتعلوا اعلوا هواقرب للتقوى" (') اور خبر دارك قوم كى عدادت تمصيل ال بات پرآماده ندكر ب كه انصاف كوترك كردوا نصاف كروكه يمى تقوى سقريب تر بحتى كفّار كے متعلق صرف عدل وانصاف ہى كرنا كافى نہيں ہے بلكه احسان (اچھاسلوك) جس كا مرتبہ عدل سے بڑھ كر ہے اس كے متعلق بھى خدا كاحكم ہے كه اس كوبھى كرنا چاہئے ، ارشاد ہوتا ہے" لا ينھا كم اللّه عن الذين لم يقاتلوكم فى الدين ولم 171

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

یخر جو کم من دیار کم ان تبر وظم وتقسطواالیظم" (۲) اللہ ان لوگوں کے بارے میں جنھوں نے تم سے دین کے معاملہ میں جنگ نہیں کی ہےاور شخصیں وطن سے نہیں نکالا ہے اس بات سے تم کونہیں رو کتا ہے کہ تم ان کے ساتھ نیکی اور انصاف کر و، بعض موقعوں پر اس سے بڑھ کر حکم دیتا ہے اور فرما تا ہے کہ مسلمان

(۱) سوره مائده آبه ۸. (۲) سورهمتجندآیه ۸. اسلامی حکومت میں جوٹیکس دیتے ہیں تو اسٹیکس میں سے کچھان کفارکود وجو کہ اسلامی حکومت کی سرحداوراس کے پڑویں میں زندگی بسر کرتے ہوں تا کہ وہ لوگ اسلام کی طرف متوجہ ہوں اور اسلام میں گھل مل جائیں (۱) بلکہ ان کوتھوڑا بہت صرف اس لئے دوتا کہ ان کا دل مسلمانوں کے حوالے سے زم ہواور وہ لوگ مسلمانوں پر مہربان ہوں اوران کے دلوں میں مسلمانوں اور اسلام کی محبت پیدا ہو؛ ایساسلوک کرنے سے دھیرے دھیرے ایسا ماحول بن جائے کہ وہ زیادہ سے زیادہ تم ہے قریب ہوں اور وہ تم سے مانوس ہوجا تیں؛ پھر وہ تم صاری زندگی کا قریب سے جائزہ لیں گے اورتھاری باتوں کوسنیں گے؛ممکن ہے کہ وہ متاثر ہو کر مسلمان ہوجائیں ؛ایسی مثالیں تاریخ میں کثرت سے پائی جاتی ہیں کہ کفّارمسلمانوں سے رابطه رکھنے، اسلام کی منطقی باتیں سننے اور پیروان اسلام کی رفتار و گفتار اور ان کی سیرت و اخلاق کا مشاہدہ کرنے کی وجہ سے اسلام کو قبول کرلیا بہر حال بیہ چند نمونے تھے جنگو اسلام

د قیق شیمات ٹھوں جوابات

نے جاذبہ کے لئے اپنے دستورات اوراحکام میں جگہدی ہے۔

(۱)مفہوم سورہ توبہ: آبیہ، ۲۔ کیا اسلام کردام میں ہمیشہ جاذبہ کی تاکید ڪرنا ہے؟ جس بات کی جانب توجہ دینا ضروری ہے وہ ہیہ ہے کہ اسلام جس جاذبہ کی سیاست کواپنانے کا تحکم دیتا ہے جاہے وہ مسلمانوں سے متعلق ہویا کفار سے بیچکم کلیت نہیں رکھتا ہے؛ بلکہ کبھی م مجھی یہی دافعہ کابھی حکم رکھتا ہے اور اس کواپنانے کاحکم دیتا ہے <sup>ب</sup> بھی محبت داحسان ، روحی رشد و تکامل اور ہدایت کا سبب نہیں بنتے اس کے برخلاف اس کے مقابل میں ایک دیوار کھڑی کردیتے تبھی تبھی حیوانی خوا ہشات اور مادی شہوات کے اثر سے اور دوسرے اجتماعی عوامل یا گھریلو تربیت اور اس جیسے اثرات کی وجہ سے انسان کے اندر شم گری آ وارگی اور درندگی کی عادت پیدا ہوجاتی ہے؛ اوراس حال میں اگراس کو نہ روکا جائے تو وہ اس بات کا سبب بنتاہے کہ وہ دھیرے 💿 دھیرے اور دن بہ دن برائیوں اور بد بختیوں کی دلدل میں دھنستا جاتا ہےاورا پنی دنیا دا خرت کو تباہ و ہرباد کر دیتا ہے اس کے ساتھ ساتھ دوسروں کے لئے بھی تکایف و اذیت اوران کے حقوق کی بربادی کا سبب بنتا ہے۔ ایسی جگہوں پرخوداپنی اور معاشرہ کی اصلاح کے لئے اس کو متنبہ کرنا چاہئے تا کہ وہ برائیوں سے باز آ کراچھائی اور نیکی کے راستے پر واپس آ جائے یعنی اس تنبیہ کے اندر رحت بھی ہے

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

173

اور بية تنبية خوداس كوزياده گمراه ہونے سے بھى روكتى ہے اور دوسروں تك اس كى برائى پہو نچنے سے ھى مانع ہوتى ہے۔ البتہ ظاہرى تنبيه چاہے مالى اعتبار سے جرمانہ كى شكل ميں ہو، چاہے كوڑ بے كى سزا ہو ياقتل يا قيديا دوسرى اور سزائيں ، بہر حال بيرسب انسان كے لئے تكليف اور زحمت كا سبب ہوتا ہے اور فطرى طور پركوئى بھى اس سے خوش نہيں ہوتا ہے بہر حال اسلام كہتا ہے كہ خاص حالات ميں تمھا راسلوك خشونت اور سختى كے ساتھ ہونا چاہئے اور دا فعد ركھنا چاہئے ، كيونكه ہر جگہ پرجاذبہ مطلوب اور پسنديدہ نہيں ہے۔

پچھلی بحث کے خلاصہ اور نتیجہ بیہ ہوا کہ سب سے پہلے ہم نے اسلام میں جاذبہ اور دافعہ کی یہاں تک کی گفتگو کا خلاصہ اور نتیجہ بیہ ہوا کہ سب سے پہلے ہم نے اسلام میں جاذبہ اور دافعہ کی تعریف بیان کی ؛ جیسا کہ ہم نے کہا کہ اسلام میں جاذبہ اور دافعہ مکن ہے کسی چیزیا انسان یا پھر عقید ہ وفکر سے مربوط ہو، اسلام کے متعلق ہم نے بیان کیا کہ وہ عقید ے اور احکام اور اخلاق کے مجموعہ کا نام ہے جاذبہ اور دافعہ، اسلام میں ان تینوں میں کسی سے بھی مربوط ہو سکتا ہے اس کے بعد اسلام کے احکام وقوانین سے مربوط جاذبہ اور دافعہ کے متعلق بھی مربوط ہو سکتا ہے اس کے بعد اسلام کے احکام وقوانین سے مربوط جاذبہ اور دافعہ کے متعلق بحث کی اس بحث کے ذیل میں ہم نے عرض کیا کہ اسلام میں پچھا حکام ہیں جو کہ لوگوں کو پہند ہیں اور اکثر لوگ اس کی طرف رجمان رکھتے ہیں اور بہت سے ایسے احکام بھی ہیں جولوگوں کو پہند نہیں ہیں اور اس کی جانب رجمان نہیں رکھتے ہیں اور وہ ان کے لئے دافعہ ہیں عطر لگانا ، مسواک کرنا، صاف ستھر پر ہنا، اچھا اخلاق، سچّائی، امانت داری، انصاف اور احسان بی سب ایں چیزیں ہیں کہ اسلام ان کا عظم دیتا ہے اور بیسب لوگوں کے لئے جاذبہ رکھتی ہیں۔روزہ رکھنا، جہاد کرنا، میدان میں جانا، مالیات جیسے خمس وزکواۃ کا ادا کرنا بیسب ایسے احکام ہیں جو کہ اسلامی قوانین کے زمرہ میں آتے ہیں لیکن اکثر لوگوں کو بیسب اچھانہیں لگتا ہے، اوران کے لئے دافعہ رکھتا ہے؛ اس کے بعد اصل موضوع کو پیش کیا کہ اسلام کا دستو رمسلما نوں کے لئے دوسروں کے ساتھ برتاؤ کے سلسلے میں کیا ہے؟

کیا اسلام میکہتا ہے کہ سلمان ہمیشہ ایک دوسر کو محبت بھری نگا ہوں سے دیکھیں اور مسکرا کر بولیں اور صرف جاذبہ سے استفادہ کریں یا بعض جگہوں پر خشونت وسختی اور دافعہ کا بھی حکم دیتا ہے؟ جو وضاحت ہم نے پیش کی اس سے معلوم ہوا کہ اسلام کی تعلیمات میں دونوں کا حکم ہے اگر چہ ایسے موارد بہت کم ہیں کہ جن میں دوسروں کے ساتھ مسلمانوں کا برتا وُخشونت آمیز ہو لیکن پھر بھی ایسے مواقع پائے جاتے ہیں ان کے نمونے ان شاءللہ آئندہ جلسوں میں پیش کئے جائیں گے۔

اسلام میں جاذبہ اور دافعہ کے بارے میں تین طرح کے سوالات پچھلے جلسے کے مطالب کے ذیل میں اگر ہم جاذبہ اور دافعہ کے حدود کے بارے میں اسلام کے مطابق گفتگو کرنا چاہیں جو کہ تمام جہتوں کو شامل ہوتو اس بارے میں کم سے کم تین طرح سے گفتگو ہو سکتی ہے۔ <sup>گ</sup>فتگو کا پہلا<sup>ع</sup>نوان اور محور بیر ہے کہ ہم بحث اس طریقے سے کریں کہاصو لی طور پر اسلام کے تمام معارف چاہے وہ عقیدہ سے متعلق ہوں یا اخلاق واحکام سے خواہ وہ ایک انسان سے مربوط ہوں یا بورے معاشرے سے عبادتی ہوں یا حقوقی یا سیاسی ہے یا....، بید مسائل اس بات کا سبب ہوتے ہیں کہ انسان بعض امور کواپنے اندر جذب کرے اور بعض امور کو دفع کرے وہ امور مادی ہوں یا معنوی؛ اس صورت میں جب ہم کہتے ہیں کہ اسلام جاذبہ رکھتا ہے؛ یعنی اس کے معارف اور احکام اس طرح ہیں کہ وہ انسان کواس بات پر ابھارتے ہیں کہ وہ ان چیز وں کواپنے اندرجذب کرے،اور اسلام کے دافعہ کا مطلب ہیے ہے کہ وہ انسان کواس بات پر مجبور کرتے ہیں وہ ان چیز وں سے پر ہیز کرےاوران کواپنے سے دورر کھے ؛ بیدافعہاورجاذبہ کے پہلے معنی ہیں کہ جس کا اسلام میں نصّور ہے؛اوراسی کی بنیا دیر سوال پیش کیا جاسکتا ہے، اس کا مختصر جواب بھی بیر ہے کہ ہم چار فرض تصور کریں: (۱) اسلام صرف جاذبہ رکھتا ہے (۲) اسلام صرف دافعہ رکھتا ہے (۳) اسلام نہ جاذبہ رکھتا ہےاور نہ ہی دافعہ (٤) اسلام جاذبہ اور دافعہ دونوں رکھتا ہے، کہان چاروں میں سیچو تھا فرض صحیح ہے۔

دوسرامعنی جواسلام میں جاذبداور دافعہ کے لئے لیا جا سکتا ہے وہ بیر کہ ہم اس بات کے قائل ہوں کہ اسلام کے معارف اور احکام اس طرح ہیں کہ بعض افرا د کے لئے جاذبہ رکھتے ہیں اور بعض افرا د کے لئے دافعہ رکھتے ہیں ، جاذبہ یعنی وہ لوگوں کو اپنی طرف کھیچیتے ہیں اور دافعہ یعنی وہ ان کے لئے اسلام سے دوری کا سبب بنتے ہیں یا تمام اسلامی معارف میں بعض عناصر ایسے ہوتے ہیں اور وہ ان کو اپنی طرف کھینچتے ہیں اور بعض عناصر ایسے بھی ہیں جن کو بعض عناصر پیند نہیں کرتے ہیں اور ان کے لئے دفع اور دوری کا سبب بنتے ہیں یا تمام اسلامی معارف میں بعض عناصر یہ نہیں کرتے ہیں اور ان کے لئے دفع اور دوری کا سبب بنتے ہیں یوہ لوگ جو کہ مسلمان ہیں انگی تر بیت اور مند و کمال کے لئے کس طر فی کھی کہ اور کو ن یا وہ لوگ جو کہ مسلمان ہیں انگی تر بیت اور رشد و کمال کے لئے کس طر فی کو اپنا تا ہے اور کو ن افتیار کرتا ہے یا دونوں طریقوں کو استعمال کرتا ہے؟

انسان کا تصامل جاذبه او ردافعه کار پین منّت ہے اس <sup>ق</sup>بل کہ ہم ان تینوں معانی پر<sup>تف</sup>صیلی <sup>گ</sup>فتگوا در بحث کریں اس سوال کو پیش کریں گے کہ انسا نکے لئے ایک متحرک مخلوق کے عنوان سے جو کہ اپنے تکامل کے راستے میں ایک مقصد کو نظر میں رکھتا ہے اور اس تک پہونچنے کی کوشش کرتا ہے کیا اصلاً کوئی قوت جاذبہ ہے جو زیا دہ

سے زیادہ اور بہتر طریقے سے اس راستے میں اس کی مدد کرتی ہے یا کوئی قوت دافعہ ہے یا دونوں قوتیں یائی جاتی ہیں؟ اس سوال کا جواب زیادہ مشکل نہیں ہے تھوڑ ے سے نور دفکر اور دفت کر کے معلوم کیا جا سکتا ہے۔اگرزندہ رہنے والی چیزیں جو کہ دنیا میں پائی جاتی ہیں ان کو دیکھا جائے؛ چاہے وہ حیوان ہوں یا انسان؛ پیڑیودے ہوں یا کچھاور؛ سب کے سب جاذبہ اور دافعہ دونوں کے مختاج ہیں ؛ ہر زندہ رہنے والی چیز کے لئے سب سے اہم اور پہلی چیز جو اس کے لئے خصوصیت رکھتی ہے، وہ غذاہے۔تمام زندہ موجودات اپنے نشونما نیز اپنی زندگی کو باقی رکھنے کے لئے کھانے اور غذا کی احتیاج رکھتے ہیں غذااور کھا نابغیر جاذبہ کے نہیں ہو سکتا ؛ یعنی غذا حاصل کرنے کے لئے ضروری ہے باہر سے کوئی چیزجسم کے اندر داخل ہو کر جذب ہو جائے اسی طرح ہر چیز کا جذب تمام زندہ موجودات کے لئے فائدہ مندنہیں ہے بلکہ بعض چیز وں کا جذب، زندہ شے کی نشودنما اور اس کے تحرک میں خلل پیدا ہونے کا باعث ، اس کے متوقف ہونے، یہاں تک کی اس کی موت کا باعث ہوجا تا ہے لہذ اضروری ہے کہ ان چیز وں کی نسبت دافعه بھی رکھتا ہوتا کہ ان کواہنے بدن سے دورر کھے۔لہذ اتمام زندہ موجودات اپنے وجود کے باقی رکھنے کے لئے اور اپنے رشد وکمال کے لئے جاذبہ اور دافعہ دونوں کے مختاج ہیں۔اس جگہ پر جب ہم بیہ کہتے ہیں کہ بعض چیز وں کوجذب کرےاور بعض چیز وں کو دفع کرے توجوبات سب سے پہلے ذہن میں آتی ہے وہ مادی جذب ودفع ہوتی ہے یعنی ہم پیر تصور کرتے ہیں کہ تمام جگہوں پر جو کچھ جذب یا دفع ہے ایک مادی اورمحسوس ہونے والی چیز

178

ہے؛لیکن ہم کواس بات کی طرف تو جہ دینی چاہئے کہ اسلامی معارف کے اعتبار سے انسان کی زندگی صرف اسی بیولو جک اور مادی زندگی تک محدود نہیں ہے ؛ بلکہ انسان ایک معنوی زندگی بھی رکھتا ہے جو کہ روح سے مربوط ہے یعنیا یک وہ زندگی ،نشوونما اور تکامل ہے جو کہ انسان کے جسم سے مربوط ہے اورایک وہ زندگی ،نشوونما اور تکامل ہے جو انسان کی روح سے مربوط ہے۔ خدا وند عالم قرآن مجید میں ارشا د فرما تا ہے:" یا ایھا الذین آ منوا استخبیو اللہ وللر سول اذاد عالم لما تحسیبیکم" (۱) اے وہ لوگو! جو ایمان لائے ہو جب خدا ور سول تم

سارے انسان رکھتے ہیں؛ لہذا قرآن کوسب کی ہدایت کرنی چاہئے لیکن ہم دیکھتے اور جانتے ہیں کہ قرآن نے ابولہب، ابوجہل جیسوں کی اگر چہ یہ لوگ ظاہری اور جسمانی زندگی رکھتے تھے، کوئی ہدایت نہیں کی اور قران ایسے لوگوں کی ہدایت نہیں کرتا، تو معلوم ہوا کہ اس حیات سے مراد قران میں کوئی دوسری حیات ہے حیات یعنی زندہ دلی ، روحی زندگی جو کہ انسان کو" سنے والاکان" دیتی ہے تا کہ خدا کے

(۱) سورره نے سین: آید ۲۹ اور ۲۰ کلام کوئ کر ہدایت حاصل کر سکے "فائل لاسمع الموتی " (۱) اے رسول آپ مردوں کوئییں سنا سکتے ، اس آیہ میں مردول سے مراد" مردہ دل افراد" ہیں اور بیو ہی لوگ ہیں جن کے جسم تو زندہ ہیں لیکن ان کی روعیں مردہ ہیں روح اور دل کی زندگی کی کیا نشانی ہے؟ اس کی علامت اور نشانی ، خشیت وخوف الہی ہے" انما شند رالذین یخشون رتھم بالغیب" (۲) اے رسول! تم صرف اخصی لوگوں کوڈ راسکتے ہو جواز غیب خدا سے ڈرتے ہیں ؛ دل کے زندگی کی نشانی بیہ ہے کہ جب ان کو متو جہ کریں اور بتا نمیں کہ تمحا را ایک خالق ہے اس کا تم پی ہوں کے ترکی کی نشانی ہے ہوں کے کوکسی مقصد کے تحت خلق کیا ہے اور تمحا رے او پر اس نے پچھوڈ مہ داری قر اردی ہے تو اسکا دل کا نپ اٹھتا ہے اور پھر پچھونہ پچھا تر ضرور ہوتا ہے ، دل میں خوف خدا اور ای ان کے کہ میں مقصد کے تحت خلق کیا ہے اور تحصار کے او پر اس نے پچھوڈ مہ داری قر اردی ہے تو اسکا دل کا نپ اٹھتا ہے اور پھر پچھونہ پچھا تر ضرور ہوتا ہے ، دل میں خوف خدا اور ای ان کے کہ دل کا نپ اٹھتا ہے اور پھر پچھونہ پچھا تر ضرور ہوتا ہے ، دل میں خوف خدا اور ایں ان کے کہ منتیجہ ہی ہے کہ لیعنی خداوند عالم اپنی رحمت سےتم کود وہرے حصے عطافر ما تا ہے اور ایسا نور قرار دیتا ہے کہ اس کے سبب اور اس کی برکت سےتم چل سکتے ہو؛ بیذور، مادی اورمحسوس کرنے والا نور نہیں ہے، بلکہ وہمی نور ہے جو کہ روح اور دل کی زندگی سے مربوط ہے، ایسی زندگی جس کی طرف خداوند عالم نے قران مجید میں مختلف مقامات پر اشارہ

(۱) سورہ روم: آیہ ۵ ۔ (۲) سورہ فاطر: آیہ ۱۸ ۔ (۳) سورہ خلر: آیہ ۲۸ ۔ کیا ہے قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے" فانہا لا تعہی الابصار ولکن تعہی القلوب التی فی الصد بور ''() حقیقت میں آنکھیں اندھی نہیں ہیں بلکہ دہ دل جو کہ سینے میں ہیں دہ اند ھے ہیں ، مادی ادر حقیقت میں آنکھیں اندھی نہیں ہیں بلکہ دہ دل جو کہ سینے میں ہیں دہ اند ھے ہیں ، مادی ادر حقیقت میں آنکھین اندھی نہیں ہیں بلکہ دہ دل جو کہ سینے میں ہیں دہ اند ھے ہیں ، مادی ادر حقیقت میں آنکھیزندہ ہے اور دیکھتی ہے، کیکن روحانی اور باطنی آنکھ نہیں رکھتے ہیں ، دہ صنوبری دل جو کہ سینے کے اندردھڑ کتا ہے اور زندہ ہے کیکن ایک دوسرا جو دل بھی ہے کہ عیب وقت میں اس میں ہے ایش قد قدمت قلوب کہ من بیعن ذالک فیصی کا کھیا رقاد اشک قدی ہوتا ()

جیسا بلکہ اس سے بھی زیادہ پخت ہے کہ کوئی چیز اس میں انرنہیں کر سکتی ؛ بلکہ وہ پتھر سے بھی

زياده سخت ہو چکاہے

" وانَّ من الحجارة لما يتفجّرمنه الانهار وانَّ منها لما يشقّق فيخرج منه الماً "(٦)

اور بعض پتھروں سے نہریں نکلتی ہیں اور بعض شگافتہ ہوتے ہیں تو اس سے پانی نکلتا ہے بہر حال قران مجید میں ایسی بہت سی آیتیں پائی جاتی ہیں جن سے پتہ حپلتا ہے کہ قر آن اس جسمانی آنکھ، کان اور دل کے علاوہ حیاتی آنکھ، کان ، دل کا قائل ہے ، اور جس طرح سے جسم کی زندگی ، نشوونما اس کے نکامل کے لئے جذب ود فع کی ضرورت ہے ویسے ہی روحی حیات کو بھی جذب ود فع کی احتیاج ہے۔ جس طرح سے بہت سی چیزیں ایسی ہیں جو کہ جسمانی زندگ

> (۱)سورہ بچ ؟ آیہ ۶۶ ۔ ۲)اور (۳)سورہ بقرۃ آیۃ ۶۷.

جاتے ہیں جو کہ اس روحانی زندگی کے لئے فائدہ مندیا نقصان دہ ہیں ۔جس طرح جسمانی زندگی کئی مرتبے اور در ج رکھتی ہے اور اس میں نقص و کمال ، اور شدت وضعف پایا جاتا ہے ، روحانی زندگی بھی اسی طرح کئی درج اور مرتبے رکھتی ہے ؛ روحانی زندگی کا سب سے پہلا درجہ ہیہ ہے کہ انسان انبیاء کی پہلی دعوت جوایمان اور تو حید سے متعلق ہے اس کو قبول کرے اور اس کو جذب کر سکے ۔ البتہ انبیاء کی اس ہدایت کے اثر اور ان کی تعلیمات پر ممل کرنے

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

کے بعدانسان دھیرے دھیرے روحانی زندگی کے بلند مرتبہ کو حاصل کرسکتا ہے؛ اسی جگہ پرتز کیہوتہذیب نفس کی بحث آتی ہے۔

182

تزکیہ نفس یعنی مروح کے کمال کے لئے لازمی جذب

اومردفع نفس کو پاک وصاف کرنے ( تزکیہ فنس ) کی بحث اصل میں وہی" روح سے مربوط جذب و دفع" بحث ہے۔ ایک درخت کے لئے جب بیہ چاہیں کہ وہ خوب تناور اور پھولے پھلے توضروری ہے کہ دہ مٹی اور ہوا سے مواد کوجذب کرےاور اس کی چھٹائی کی جائے اور مفز نباتی زہروں اور آفتوں کواوے دور رکھا جائے۔اور بید دنوں چیزیں یعنی جذب ودفع ضروری ہے ؛انسان کے لئے بھی بیہ چیزیں ضروری ہیں یعنی وہ ایسا کام کرے کہاس کی روح صیقل ہو۔اس کا مقدمہ ہیہ ہے کہ وہ چیزیں جوانسان کی روح اورزندگی کے لئے ضروری اور مفید ہوں ان کو جذب کرے اور وہ چیزیں جوانسان کی روح کے لئے مصر اور نقصان دہ ہیں اس کواپنے سے دورکرے، لہذا سب سے پہلاقدم بد ہے کہ انسان ان چیز وں کو پیچانے اور ان کی معرفت حاصل کرے اور غفلت وجہالت سے باہر آئے؛ انسان کو بیہ معلوم ہونا چاہئے کہ اس کی روح ایسی ہے کہ" بذکر الٹنظمین القلوب" )۱) خداوند عالم کے ذکر سے دلوں کوسکون حاصل ہوتا ہے،روح کی غذاخدا کا ذکر اور اس کی یاد ہے، دل کی زندگی اور خدا کی یاد کے درمیان ربط پایا جاتاہے؛ یہی دل ایسا ہے کہ اگراس کی حفاظت نہ کی جائے،

(۱)سوره رعد: آبه ۲۸ -اوراس کوآ فتوں اور زہر یلے گنا ہوں سے نہ بچا یا جائے اوران کو دل سے دور نہ کیا جائے ؟تو ایسا بگڑ جاتا ہے کہ خداوند عالم اس بیزار ہوجاتا ہے قرآن کریم میں ارشاد ہوتا ہے:" واذاذ کر الله وحدہ اشازت قلوب الذین لایومنون بالآخرۃ " (۱) اور جب ان کے سامنے خدائے کیتا کا ذکر آتا ہےتوجن کا ایمان آخرت پرنہیں ہے ان کے دل منتفر ہوجاتے ہیں ؛اگر چہ خدا کو پیچانااوراس کی معرفت حاصل کرنا ہر انسان کی فطرت میں داخل ہے ؛اورانسان کی طبیعت اولیٰ اس طرح بنائی گئی ہے کہ وہ خدا کودوست رکھتی ہےاوراس کو پیچانتی ہے کیکن برائیاں اور غلط کام اس کواس طرح خراب کر دیتے ہیں کہ جب خدا کا نام آتا ہے تو وہ ناخوش ہوجاتے ہیں۔جس طرح انسان کی پہلی طبیعت اس طرح بنی ہے کہ جب دھواں اس کے حلق اور چھپھر بے میں جاتا ہے تو وہ نکلیف محسوں کرتا ہے اور فطری طور پر اس کی وجہ سے کھا نسے لگتا ہے کیکن جب سگریٹ پینے کاعادی ہوجا تا ہے اوراپنے جسم کوا پیاعادی بنالیتا ہے کہ جب تک سگریٹ کا دھواں اپنے حلق میں نہیں ڈال لیتا اس کوآ رام اور سکون نہیں ملتا ہے جتی اگر سگریٹ یے بھی رہتا ہے اور اس کا اس سے دل بھی بھر ارہتا ہے لیکن صرف اس وجہ سے کہ سگریٹ گھر میں نہیں ہے تو اس کو نیندنہیں آتی ہے ؛ وہی تلخ اور کڑ وادھواں جو کہ پہلی فطرت کے خلاف تھااوراس کو تکلیف دیتا تھااب اس کی عادت کی وجہ سے اس کا مزاج ایسابدل گیا ہے كهوبمي

(۱)سوره زمر: آبه ۲۵ -دھواں اس کی زندگی کا حصّتہ بن گیا ہےاوراس سےالیں وابستگی ہوگئی ہے کہ اس کے بغیر اس کونیند نہیں آتی ہے۔ منجملہ ان چیزوں کے جوانسان کی معنوی زندگی پراثرانداز ہوتی ہیں خداوند عالم کی محبت ،اس کے دوستوں کی محبت ،اس کے دوستوں کے دوستوں کی محبت ہے کہ جن کواپنے اندر پیدا کرنے کے لئے انسان کوکوشش کرنا چاہئے ؛ اس کے برخلاف گناہ ، شیطان اور دشمنان خدا اور دشمنان دین کی محبت کواینے دل سے نکالنے کی سعی کرنی چاہئے۔انسان کی معنوی زندگی کے لئے صرف گناہ بی نہیں بلکہ گناہ کا تصور بھی نقصان پہونچانے کا سبب بنتا ہے ؛ اگر مومن بیہ چاہتا ہے کہ اس کا ایمان مکمل ہوا دراس کی روح بلند سے بلند تر ہوتو اس کواپنے ذہن میں گناہ کا خیال بھی نہیں لانا چاہئے؛ شاید بہ بات ہمارے زمانے اور دور میں ] کیونکہ ہمارا ماحول ایسا ہے[افسانہ گتی ہواوراس کا تصور بھی کرنا ہمارے لئے مشکل ہوتصدیق توبعد کی بات ہے ؛لیکن به بات واقعیت اور حقیقت رکھتی ہے ؛اگر چہ میں ان بعض داستانوں پر جولوگ بیان کرتے ہیں ذاتی طور سے یقین نہیں رکھتااور عام طور پر میری عادت بھی نہیں ہے کہ میں بحث کو قصّہ اور کہانی سے ثابت کروں لیکن پھر بھی بھی بھی ذہن کو مطالب سے قریب کرنے کے لئے بعض داستانوں کانقل کرنا مفید ہوتا ہےلہٰ زامیں انھیں داستانوں میں سے ایک کو یہاں پر نقل کررہا ہوں جو کہ اس سے (بحث) مربوط ہے۔

مروحىجذبودفعكاايلعالىنمونه ہیداستان سیدرضی اور سید مرتضیٰ سے متعلق مشہور ہے ہید دونوں بھائی تھے سیدرضی وہی ہیں جنھوں نے تھج البلاغہ کوجع کیا ہے؛ سید مرتضیٰ بھی صف اول کے علماء سے ہیں اور بہت بڑی شخصیت کے مالک ہیں، جب ان دونوں بھائیوں نے پہلی مرتبہ اپنے استاد شیخ مفید کے پاس جانا چاہا مرحوم مفید نے اس سے پہلے رات کوخواب میں دیکھا کہ جناب فاطمہ زہراصلوات اللَّه عليهاا پنے دونوں فرزندا مام<sup>حس</sup>ن اورا ما<sup>حس</sup>ین کا ہاتھ بکڑے ہوئے آئی ہیں اور فرماتی ہیں که پاشیخ علمهماالفقه یعنی اے شیخ ان کوفقه کی تعلیم دوشیخ خواب دیکھ کرا ٹھے تبجب کیا بہ کیا ماجرا ہے؟ میری کیا حیثیت ہے کہ میں امام حسن اور امام حسین کو تعلیم دوں ، صبح ہوئی اور درس کے لئے مسجد گئے ابھی درس دے ہی رہے تھے کہ ایک معظّمہ خاتون کو دیکھا دو بچوں کا ہاتھ كپڑ ے ہوئے نشریف لائیں اورفر ماتی ہیں یا شیخ علمهمما الفقہ اے شیخ !ان دونوں کوفقہ کی تعلیم د و بید دنوں بیچ کوئی اورنہیں بلکہ وہی سیدرضی اور سید مرتضیٰ متھے۔ بہر حالم میر امقصد بیدوا قعہ ہے جیسا کہ لوگوں کا بیان ہے: ایک دن ان دونوں بھائیوں نے سوچا جماعت سے نماز پڑھی جائے؛مستحب ہے کہ امام جماعت ماموم سے افضل ہواور بیردونوں بھائی علم کے اس بلند درج پر فائز تھے کہ نہ صرف واجبات بلکہ ستحبات پر بھی عمل کرتے اور محرمات کے ساتھ مکروہات سے بھی پر ہیز کرتے تھے؛ سید مرتضٰ جاہتے تھے کہ اس مستحب (جماعت سے نماز پڑھنے ) پربھی عمل کریں دوسری جانب واضح اور صریحی طور پراپنے بھائی سے سہ کہنہیں

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

186

سکتے تھے کہ اے بھائی ! میں تم سے افضل ہوں لہذا مجھ کو امام جماعت ہونا چاہئے تا کہ جماعت کااورزیادہ ثواب ہم دونوں کومل جائے ،لہذا انھوں نے چاہا کہ اشارے میں اپنے بھائی کواس مطلب کی جانب متوجہ کریں اور کہا کہ ہم میں سے وہ امامت کرےجس سے آج تک کوئی گناہ سرز دنہ ہوا ہو گویا سید مرتضی اشارۃ بیہ بتانا جاتے تھے کہ جس دفت سے میں حد بلوغ کو پہونچا ہوں، تب سے آج تک مجھ سے کوئی گناہ نہیں ہوا ہے؛ لہذا بہتر بیر سے کہ میں امامت کے فرائض انجام دوں۔سیدرضی نے فرمایا کہ بہتر ہے کہ ہم دونوں سے وہ امام ہوجس نے آج تک گناہ کا خیال بھی نہ کیا ہو، گویا بہ اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ جب سے میں س بلوغ کو پہونچا ہوں تب سے میں نے گناہ کا خیال بھی نہیں کیا بہر حال بیدوا قعہ کتنی حقیقت رکھتا ہے بیہ بات اہم نہیں ہے اہم ہیہ ہے کہ بیا یک حقیقت ہے کہ ایمان کا سب سے بہترین اور بلند درجہ بیر ہے کہ انسان کے ذہن میں گناہ کا تصور بھی نہ آئے۔ قرآن کریم میں خدا وند عالم ارشاد فرماتا ب:" يا ايهاالذين آمنوا اجتنبوا كثيرامن الظن ان بعض الظن اثم" (۱) اے وہ لوگو! جو کہ ایمان

(۱) سورہ حجرات: آیہ ۱۲۔ لائے ہو بہت سے گمانوں سے پر ہیز کرو بیٹک بعض گمان اور شک گناہ ہیں،لہذ ا مومن کو چاہئے کہ برے گمان سے بھی دافعہ رکھتا ہواور اس گمان کواپنے سے دورر کھے؛ گناہ کا خیال رکھنااور اس کے مناظر کوسو چنااور اس کی فکر کرناممکن ہے انسان کے اندر دعیرے دعیرے وسوسہ کوجنم دے اور اس کو گناہ کی طرف تھنی نے جائے موٹن کو چا ہے کہ ہر حال میں خدا کو یادر کھے قرآن مجید میں خدا وند عالم ارشاد فر ما تا ہے:" الذین یز کرون اللہ قیاماً وقعوداً وعلیٰ جوجن (۱) وہ لوگ ہر حال میں چا ہے کھڑے ہوں یا بیٹے یا کروٹ کے بل ہوں خدا کو یاد رکھتے ہیں ؛ اس کا مطلب سے ہے کہ پہلو کے بل لیٹے ہوں یا سونے کے لئے آنکھوں کو بند کر لئے ہوں ؛ اس حال میں بھی خدا کو یا در کھو؛ اور اس بات کی کوشش کرو کہ خدا کی یا د میں تم کو نیند آئے تا کہ تمہاری روح بھی سونے کے عالم میں خدا کے عرش اور ملکوت کی سیر کرے ؛ رہمت سے ایسے لوگ بھی ہیں جوسو نے کے وقت دوسری فکروں کو اپنے ذہن میں لاتے ہیں اور اس سے اپنی فکر کو گندہ کرتے ہیں اور جس وقت سوتے ہیں تو شیاطین کی د نیا کی سیر کرتے ہیں اور خواب بھی گناہ کا د کی سے ہیں۔

یہ وہ اثرات ہیں جوانسان کی معنوی زندگی میں پیش آتے ہیں۔جس طرح مادی اور دنیا دی زندگی میں انسان اس بات کی کوشش کرتا ہے کہ اسکاجسم نشو دنما کرے

(۱) سورہ آل عمران: آبیہ، ۱۲ اور صحیح اور سالم رہے تو اسکو چاہئے کی اچھی غذا کھائے اور خراب وزہر یلے کھانے سے جو کہ نقصان دہ ہے پر ہیز کرے،اتی طرح روحی زندگی کے شعبہ میں بھی جو چیز اسکی روح کے لئے فائدہ مند ہے اسکوجذب یعنی حاصل کرےاور جو چیز نقصان دہ اور مصر ہے اسکود فع یعنی دور کرے۔

آيه"فلينظر إلانسان الي طعامه" (۱) ڪي تفسيس یعنی انسان اپنی خوراک اور غذا کی طرف دیکھے،البتہ اس سے پہلے اور بعد کی آیات کے قرینے سے بیہ بات کی ظاہر ہوتی ہے کہ یہاں طعام، مادی اور جسمانی غذا سے مربوط ہے، کیوں کہ گفتگواس انداز سے ہے کہا ہے انسان دیکھ پیغذا کہاں سے آرہی ہے؟ ہم نے یانی کوآسان سے کیسے نازل کیا،اور کس طرح بودوں اور سبز وں کوا گایا؛ پھر بیسبز ے کس طرح جانوروں کی غذابنے اور پھرتم کس طرح ان جانوروں کے گوشت سے فائدہ حاصل کرتے ہو؛ بہسب نعتیں ہیں جن کوخدانے تمحارے لئے مہّیا کی ہے؛ خلاصہ بد کہ آبداس بات کی نشان دہی کررہی ہے کہ ظاہراً یہاں طعام سے مراد جسمانی غذا ہے؛لیکن اس آبیہ شریفہ کے ذیل میں ایک روایت بیان ہوئی ہے جو درحقیقت تاویل کی منزل میں ہے اس آیت کی باطنی تفسیر ہے کہ" فلینظر الانسان الی علمہ من یتخذ" انسان اپنے علم کو دیکھے کہ وہ کہاں سے حاصل کررہا ہے؟ کیونکہ علم روح کی غذاب اوراس کے مصرف میں انسان كوخاص توجددين چاہئے؛ يعنى جس طرح انسان باہر سےغذ ااور کھانا

..... (۱) سورہ عبس : آیہ ۲۶ ۔ لا ناچاہتا ہے تو وہ اس بات کی سعی کرتا ہے اور پوچھتا ہے کہ کون ساہوٹل صفائی کا زیادہ خیال رکھتا ہے اور کس کا کھانا اچھا اور بہتر رہتا ہے، اس کے بعد وہاں سے غذا حاصل کرتا ہے اسی

د قیق شیھات ٹھوں جوابات

189

طرح علم بھی آپ کے روح کی غذا ہے بیہیں ہونا چاہئے کہ جب اورجس سے چاہاعلم حاصل کرلیا؛ بلکه آیجس استاد سے علم حاصل کررہے ہیں اس کودیکھنا چاہئے کیا وہ معنوی اورروحی یا کیزگی رکھتے ہیں یانہیں؟ ہر وہ علم جو کسی بھی صورت میں پیش ہو چاہے کلاس میں ہو یا كتاب مين، تقرير ہو ياتحرير يائسى اورطريقہ سے اس پر بھر دسہ نہ كريں؛ بلكہ ديکھيں كہ ييلم کس طرح اورکہاں سے آرہا ہے ؛اس لئے کہ کم کااثر روح پر،اس غذا کے اثرات سے جو کہ جسم وبدن پر ہوتا ہے کمنہیں ہے ،جس طرح آپ اس بات کا خیال کرتے ہیں کہ آپ ک جسمانی غذاصاف ادریاک و یا کیزہ ہو؛ پھل، سبزی وغیرہ کوخود آپ دھوکر استعال کرتے ہیں اوران چیز وں کواس کے بعد کھاتے ہیں ،علم بھی آپ کی روح کی غذا ہے اس سے بھی باخبرر ہیں کہ جوعلم حاصل کرر ہے ہوں وہ خراب اور آلودہ تونہیں ہے، اس مقام پر بھی جاذبہ اوردافعهضر وری ہے۔ وہ چیزیں جوایمان کو کمز در کرتی ہیں اور ہمارے عقیدہ اور یقین کو متزلزل کرتی ہیں یاان کے خراب کرنے کا سبب ہیں ان سے ہم کو بچنا چاہئے اور ایسے کم کو حاصل کرنے سے پر ہیز کرنا چاہئے ادراس کو حاصل نہیں کرنا جاہئے ،مگر صرف اس صورت میں کہ ہما راعلم اتنام شخکم ہو کہ وہ غلط بانیں ہمارےاد پراٹر نہ ڈال سکیں اوران کے اثرات سے محفوظ رہنے کی صلاحیت رکھتے ہوں ب جس طرح ٹیکوں اور انجکشن کے ذریعہ ہم اپنے بدن کو بعض بیاریوں سے محفوظ رکھتے ہیں اور انجکشن کا کام بیرہوتا ہے کہ بیاریوں اوروباؤں کے جراثیم کو ہمارےجسم پرموثر ہونے نہیں 190

دیتا؛ ای طرح محکم اور منقن دلائل خاص کر اسلامی علوم کو حاصل کر کے ہم اپنی روحانی فکر کو تجمی بعض غلط فکروں اور گمراہ کن شبہات سے محفوظ کر لیس تا کہ وہ غلط شے اور فاسد فکریں ہمارے او پر انثر انداز نہ ہو سکیں ؛ اگر کوئی شخص مصونیت اور علمی کمال کے اس درجہ پر پہونچا ہوتو اس کے لئے غلط مطالب کا پڑھنا اور اس طرح کے شبہات کا مطالعہ کرنا حرج نہیں رکھتا ہے؛ لیکن جو شخص اس مرتبہ کمال پر نہیں پہونچا ہے اس کو چاہئے کہ ان مطالب سے اپن کو دورر کھے خداوند عالم قرآن کریم میں ارشاد فرما رہا ہے: " اذا تامعتم آیات اللہ کی قربیا کو دورر کھے خداوند عالم قرآن کریم میں ارشاد فرما رہا ہے: " اذا تامعتم آیات اللہ کی قربیا کہ خدا کی آیتوں کا انکار کیا جا رہا ہے اور اس کا مذاق اثرایا جا رہا ہے تو انکے ساتھ نہ کہ خدا کی آیتوں کا انکار کیا جا رہا ہے اور اس کا مذاق میں مصروف نہ ہوجا میں ور نہ تم بھی انتھو، یہاں تک کہ وہ لوگ اس کے علاوہ دوسری باتوں میں مصروف نہ ہوجا میں ور نہ تم بھی انتھیں میں سے ہوجاؤ کے بینہ کہو کہ ہم مون ہیں اور خدا ور سول کو ایک کے تا کہ میں ایک رہیں دی تم کھی

(۱) سورہ نساء: آیہ، ۱۶۔ مانتے ہیں لہذاان کا فروں کی باتیں ہمارے اندرا ترنہیں کریں گی۔ جب تک تم ہر طرح سے محکم اور محفوظ نہ ہوجاؤ اس وقت تک اس بات کا خوف ہے کہ اگرتم ان کے جلسوں میں جاؤ گے، تقریروں کوسنو گے تو یفکری جراثیم دھیرے دھیرے تھمارے اندر بھی سرایت کرجا ئیں گے اور تھمارے اعتقاد وایمان کو خراب کر دیں گے اللہ تبارک و تعالی ارشاد فر ما تا ہے:" اذ ا

د قیق شیمات ٹھوس جوابات

191

کہلوگ ہماری نشانیوں کے بارے میں بےربط بحث کررہے ہیں توان سے کنارہ کش ہوجاؤ یہاں تک کی وہ دوسری باتوں میں مصروف ہوجائیں ۔خدا کا دستور جو کہ ہماری اور آپ کی روح کا معالج ہے اور جو دواتجو پز کرتا ہے وہ بیہ ہے کہ پہلے لا زمی علم ومعرفت کے شیکے کے ذریعہ محفوظ ہونے سے پہلے ایسی محافل وجلسات میں کہ جہاں فکری شبہات اور باطل خیالات پیدا کئے جاتے ہیں شرکت نہ کرو، وہ اخبار، مقالہ اور ڈائجسٹ نیز ایس کتابیں جو کہ مذہبی مقدسات کامسخرہ کرتے ہیں اوران کی توہین کرتے ہیں اور دین کے اصول اورا حکام میں شک وشبہ کا سبب واقع ہوتے ہیں تو ان کونہیں پڑ ھنا چاہئے۔اگرایسی جگہوں پر جا تیں کے یاالی چیز وں کو پڑھیں گے تو کیا ہوگا ؟ قرآن میں اس کے جواب کے متعلق ارشاد ہوتا 4 :"انكم اذأمثلهم انّالله جامع الكافرين و المنافقين فى جهنم جميعاً "() (۱) سوره انعام: آبيه ۲۸ -(۲)سورەنساء: آيە، ۱٤-اوراس صورت میں تم بھی انھیں کے مثل ہوجاؤ گے، بیٹک خدا کا فروں اور منافقوں سب کو جہنم میں جمع کرنے والا ہے۔" اگرتم نے ہماری نصیحت کو قبول نہیں کیا اورا پنے کا نوں سے س کراس یزمل نہیں کیااورا پسے لوگوں کے ساتھ اٹھے بیٹھے تو تم بھی دھیرے دھیرے مقد سات کی اہانت کرنے اور دینی عقائد واحکا م کو کمز ورکرنے والوں میں شار کئے جاؤ گےاور آخر کارتم

تجی جہنم میں جاؤ گے۔ جس طرح کوئی پھیلنے والی بیماری میں مبتلا ہوتو آپ اس سے بچتے اور دور رہتے ہیں تا کہ اس کی بیماری کی زد میں آپ بھی نہ آ جا سی اسی طرح آپ کو ان لوگوں کے جلسا ت اور خود ان لوگوں کے در میان نہیں جانا چا ہے جو فکری بیمار یوں کو اٹھائے پھر نے ہیں یافل کرتے ہیں، لہذ اان سے پر ہیز کرنا چا ہے مگر بیر کہ آپ محفوظ رہنے والے اسباب و وسائل سے مجتمز ہوں ، جو کہ پھیلنے والے جراثیم کو آپ کے اندر آنے سے روک سکیں، اس حالت میں صرف ان نے بچنا ہی نہیں چا ہے بلکہ ان کے علاج کی کوشش کرنی چا ہے، اور ان کو اس بیاری سے نجات دلانا چا ہے جس طرح ڈ اکٹر اور زس، محافظ و سائل اور سسٹموں کے ذریعہ جراثیم اور اس کے اثر ات کے داخل ہونے سے روکتے ہیں نیز جسمانی بیاریوں سے مریضوں کا علاج کرتے ہیں۔

اگر چہ ڈاکٹر کا فریفنہ ہے کہ وہ بیار کے قریب آئے اور اس سے ربط رکھے پھر بھی وہ بیکام بہت احتیاط سے کرتا ہے اور تمام حفاظتی چیز وں کی رعایت کرتے ہوئے انجام دیتا ہے اور دوسر لوگ علم ووسائل کے نہ ہونے کی وجہ سے نہ صرف بیکہ وہ بیاری سے متعلق کچھ ہیں کر سکتے بلکہ بیار کے قریب ہونے کی وجہ سے وہ خود بھی بیار ہوجاتے ہیں ، انھیں کسی بھی صوورت سے ایسی حالت میں مریض سے قریب نہیں ہونا چاہئے مکن ہے کہ لوگوں کی رو ت اورفکر بھی پھیلنے والی خطرناک بیاریاں رکھتی ہوں اور لازمی احتیاط نہ کرنے کی وجہ سے ان کی بیاریاں ہمارے اندر سرایت کرجائیں۔ مروح کی مکمل سلامتی کی علامت اور نشانی میہ ہے کہ وہ خدا کو دوست رکھی اس کے اندر خدا کی روح کی مکمل سلامتی کی علامت اور نشانی میہ ہے کہ وہ خدا کو دوست رکھی اس کے اندر خدا کی میرد کی محکم کی جو اس کی تیجی اور اس کے ذکر سے لذت اور خوش کا احساس ہو نیز ہر وہ چیز اور ہر وہ شخص جو اس کی تیجی اطاعت اور اس کے خکم کی پیروی کرتا ہوا س سے شش اور والہا نہ محبت کرتا ہو۔ روح کے بیار ہونے کی نشانی میہ ہے کہ جب نماز ، دعا اور دینی محاف ومجانس سے متعلق گفتگو ہوتو اس کی تیجی ہونے کی نشانی میہ ہے کہ جب نماز ، دعا اور دینی محاف و محباس سے متعلق گفتگو ہوتو اس کے اندر کوئی جذبہ پیدا نہ ہوا و رہمت ہی نا گواری اور بیتو جہی کے ساتھ اس کے لئے آمادہ ہوتا ہو؟ کی خلی محبت کرتا ہو۔ روح کے بیار کوئی جذبہ پیدا نہ ہوا و رہمت ، می نا گواری اور بیتو جہی کے ساتھ اس کے لئے آمادہ ہوتا ہو؟ اگر کوئی انسان کئی گھنٹوں سے کھانا نہ کھائے ہواور اس کے بعد بھی اس کو بھوک نہ لگے اور اگر کوئی انسان کئی گھنٹوں سے کھانا نہ کھائے ہواور اس کے بعد بھی اس کو بھوک نہ لگے اور بہتر بین اچھی غذا و کی کو کھانے کے لئے تیار نہ ہوتو ہو ہی بیاری اور مراج کی خوب کی دی تا کواری اور بیتو ہو ہو ہو کہ دو ہوتا ہو؟ اس کے بعد بھی ان کئی گھنٹوں سے کھانا نہ کھائے ہواور اس کے بعد بھی اس کو بھوک نہ لگے اور بہتر بین اچھی غذا و کی کو کھانے کے لئے تیار نہ ہوتو سے بیاری اور مزاج کے خراب ہونے کی نشانی ہے۔

ہم کو بیجاننا چاہے اوراس بات پر متوجہ ہونا چاہے کہ دل بھی بیاریاں رکھتا ہے، خداوند عالم فرما تاہے:" فی قلولھم مرض" (۱) یعنی ان کے دلوں میں مرض ہے، اگر دل میں بیاری ہواور اس کاعلاج نہ ہوتو بیاری بڑھتی جاتی ہے،فزادھم اللہ مرضاً (۲) اور اللہ ان کی بیاری کوزیا دہ کر دیتا ہے؛اگرہم اس بیاری کو بڑھنے سے نہ

(۱۔۲)سورہ بقرہ: آیہ ۱۰۔ روکیں اور وہ دل کے اندر جڑ کپڑ لے تو پھر کنٹر ول سے باہر ہوجاتی ہے اور پھراس کے اچھا ہونے کی امید باقی نہیں رہتی ؛ اس کی مثال ایسے ہی ہے کہ جیسے کوئی آ دمی نہایت ڈ ھالواور گہری کھائی میں جا پڑا ہوادرا پنے کواس کی نہ تک گرنے سے نہ روک سکتا ہو۔ قر آن مجید میں ارشاد ہوتا ہے" طبع اللہ علیٰ قلوصم معظم وابصارهم اولئک هم الغافلون" (۱) خدانے ان کے دلوں اور کا نوں نیز ان کی آئکھوں پر مہر لگا دی ہے وہی لوگ غافل اور لا پر واہ ہیں۔ مجھی اس حال میں کہ ہماری بیاری کینسراور لاعلاج بیاری میں تبدیل ہوجاتی ہے، ہم اس ے غافل رہتے ہیں اور بھی تبھی تو بہت خوش رہتے ہیں اور سوچتے ہیں کہ دن بہ دن ترق حاصل کر رہے ہیں اور منزل کمال سے نز دیک ہور ہے ہیں خداوند عالم ارشاد فرما تا ہے :" قل *عل منبئكم* بالاخسرين اعمالا الذين ضلَّ عيهم في الحيط ة الدّينا دهم يحسبون أهم يحسنون صنعا" (۲) اے پیغمبر! آپ کہ دیجئے کہ کیا ہمتم لوگوں کوان لوگوں کے بارے میں اطلاع دیں جواپنے اعمال میں بدترین خسارہ میں ہیں؛ بیروہ لوگ ہیں جن کی کوشش زندگانی دنیا میں بہک گئی ہےاور بیدخیال کرتے ہیں کہ بدا چھےا عمال انجام دے رہے ہیں۔ (۱)سورهخل: آبه ۱۰۸ -

(2)سورہ کہف: آیہ ۱۰۴اور ۱۰٤۔

ہماری روح جذب وود فع کی مختاج ہے اوراس بات کا انتخاب کہ کون چیز دفع کریں؟ اور کون چیز جذب کریں؟ بیہ ہمارے او پر چھوڑ دیا گیا ہے۔ ہمارے لئے میمکن ہے کہ ہم سگریٹ نوشوں اور گانجا، ہونگا در چرس چینے والوں کے مانند دھو نمیں اور زہریلی چیز کو اپنی روح میں داخل کریں اور بیجھی ممکن ہے کھلاڑیوں ، کوہ نوردوں (پہاڑ پر سفر کرنے والوں ) کی طرح یاک اورصاف وشفاف ہواکودل اورروح کے لئے انتخاب کریں بمن کان پر بدالعاجلۃ عجلنا لہ فیھا ما نشاء کمن پرید۔۔۔۔(۱) جو شخص بھی دنیا کا طلبگار ہے ہم اسکے لئے جلد ہی جو چاہتے ہیں دیدیتے ہیں پھرا سکے بعدا سکے لئےجہنم ہےجسمیں وہ ذلت ورسوائی کے ساتھ داخل ہوگااور جوشخص آخرت کا جاہنے والا ہے اور وہ اسکے لئے ولیی ہی کوشش بھی کرتا ہے اور صاحب ایمان بھی ہےتو اسکی سعی یقدینا مقبول ہے ہم آپ کے پروردگار کی عطاد بخشش سے ان سب کی مدد کرتے ہیں اور پر وردگار کی عطاکسی پر بندنہیں ہے۔ وہ لوگ جو کہ جلد ختم ہونے زندگی اوروالی لذتوں کے طلبگار ہیں اور اسکے علاوہ کوئی غور فکر نہیں کرتے اور طبعی طور سے اس تک پہنچنے کے لئے کوشش کرتے ہیں کیکن پھر بھی تمام توقعات اور خواہشات تک نہیں پہنچ یاتے کیونکہ انسان کی خواہشیں بے انتہا ہیں جو کچھ اسکو عطا کیا جاتا ہے اسکے بعد بھی وہ اس سے زیادہ کی تلاش میں رہتا ہے، بہر حال خداانگی اس طرح مد دکرتا ہے کہانگی بعض خوا ہشوں كويوراكر تاب كيكن انجام اورنتيجه ميں

(۱) سورہ اسراء آیہ ۱۸ الی، ۲. انکے لئے ذلت اور عذاب جہنم ہے بعض دوسرے گروہ ہیں جو کہ آخرت کے طلب گار اور اسکی نعمتوں کی لذت چاہتے ہیں؛ قر آن کی عبارت میں سی گروہ توجہ کے لائق ہے ارشاد ہور ہا ہے : سب سے پہلے ارادا لآخرۃ آخرت کے چاہنے والے ہیں؛ لیکنا لیی چاہت نہیں کہ اسکو 196

حاصل کرنے کیلئے کچھ خرچ نہیں کرتے ؛ بلکہ وسعیٰ لھاسعیھا وہ اسکے لئے کوشش کرتے ہیں اور مناسب چیز وں کواپنی اس خواہش پرصرف کرتے ہیں ؛لیکن صرف اسی پر اکتفاء ہیں کرتے بلکہ تیسری خصوصیت بہ ہے کہ دھومون یعنی ایمان کے مزہ کوبھی اپنی کوشش اور عمل کے ساتھ شامل کرتے ہیں،ایسےلوگ صرف اپنی خواہشوں کو ہی نہیں پہنچتے؛ بلکہ اسکے ساتھ ساتھ ہم (خدا) ایسے لوگوں کی محنت اور کوشش پر ان کا شکر بیادا کرتے ہیں کان سیٹھم مشکور اُن کی کوششیں لائق شکر ہیں البتہ خداوند عالم کاشکر کیا ہے؟ وہ خداہی بہتر جانتا ہے۔ جوبات اس آیت میں اہم اور توجہ کے قابل ہے وہ بیہ ہے :كلأنمد لهولاءمن عطاءربك ہم دونوں گروہ کوان کی خوا ہشوں تک پہونچتے میں مدد کرتے ہیں اور دونوں کے لئے وسائل و اسباب کومی اکرتے ہیں یعنی ان چیز دن کاانتخاب جوجذب ودفع سے متعلق ہے خودانسان کاو پر ہےانسان کاانتخاب اچھاہو یابرا؛اس سے فرق نہیں پڑتا ہے، ہماری طرف سے اس کوا پنی خواہش تک پہونچنے میں مددملتی ہے؛اس ضمن میں ایک دوسری کھی سنت بھی پائی جاتی ہے قرآن مجید میں اللد تعالیٰ ارشاد فرما تاہے :" من جاء با لحسنة فله عشر امثالها ومن جاء بالسِّئےة فلا يجزٰي الاّ مثلما"() جوکوئی اچھا کا م کرتا ہے اس کو اس کا دس گنا نواب ملتا ہے اور جوکوئی برا کا م کرتا ہے اس کا بدلہ

اس کوا تنا ہی ملتا ہے جو شخص غلط اور زہریلی چیز وں کا انتخاب کرتا ہے توجیتی وہ چیز اور مادہ

خراب کرنے کی قوت اور طاقت رکھتا ہے اتنا ہی ہم اس کو موثر بناتے ہیں ؛ لیکن جب وہ اچھی چیز اور ایتھے مادہ کا انتخاب کرتا ہے تو ہم اس کی تا ثیر کو دس گنا بڑھا دیتے ہیں۔ ..... (۱) سورہ انعام آ میہ ۱۳۰۰. بحث کا خلاصہ اس جلسہ میں ہماری بحث کا نتیجہ میز لکا کہ انسان جسمانی زندگی میں جس طرح جاذ بہ اور دافعہ کی ضروت رکھتا ہے اسی طرح روحانی اور معنوی زندگی میں بھی جاذ بہ اور دافعہ کی ضرورت رکھتا ہے یعنی اس کو ضرورت الیمی قوت وطاقت کی ہے جو اس کے ایمان ، خدا کی محبت اور مفید علم کی راہ میں اس کی مدد کر سکے جو کہ اس کے دل اور قلب کے لئے فائدہ مند ہو، اس کی انسا ہے تا ہے۔ بڑھائے اور اس کو مضبوط کر بے اور اس کو الی یہ قوت و طاقت کی بھی ضرورت ہے۔

ذریعہ وہ شیطان ، گناہ اور دشمنان خدا کی محبت جو اس کے دین اور معنومی زندگی کے لئے نقصان دہ ہےکوا پنی روح سے دورکرد ہے۔

البتہ بیہ بات فراموش نہیں ہونی چاہئے کہ ہماری اصل بحث جیسا کہ میں نے اس کو شروع میں بھی عرض کیا اسلام میں جاذبہ اور دافعہ سے متعلق تھی اور میں نے عرض بھی کیا کہ اس کو تین طرح سے پیش کیا جاسکتا ہے:

(۱) یہ کہ اسلام کے مجموعی عقائد داخلاق، احکام اور دستورات ایسے ہیں کہ انسان کو صرف پچھ چیز وں کے جذب کرنے پر مجبور کرتے ہیں یا فقط دفع کرنے پر یا بید دونوں قشمیں پائی جاتی

ہیں۔

(۲) اسلام کے احکام اور دستورات ایسے ہیں کہ انسان کے لئے صرف جاذبہ رکھتے ہیں یا صرف دافعہ یا پھر جاذبہ اور دافعہ دونوں رکھتے ہیں۔ (۳) اسلام لوگوں کو جب اپنی طرف اور ان کی تربیت کی دعوت دیتا ہے تو صرف جذبی راستوں کا انتخاب کرتا ہے یا فقط دفعی راستوں اور طریقوں کو، یا دونوں راستوں کو اختیار کرتا ہے۔ہم نے اس جلسے میں جو کچھ کہا اصل میں وہ اس بحث کا مقد مہ تھا اور تینوں سوالات ابھی بھی باقی ہیں جن کے بارے میں آئندہ جلسوں میں بحث اور گفتگو ہوگی۔

سوال اور جواب سوال جسم کے بارے میں بیمسکہ ہے کہ اس کے اندر معین مقد ارمیں غذا کوجذب کرنے کی صلاحیت پائی جاتی ہے اگر اس سے زیادہ وہ کھانا کھائے گا تو اس کے لئے نقصان کا سبب بنے گا اور وہ دافعہ کی حالت کو پیدا کرےگا۔کیاروح اور اس کی غذا کے بارے میں بھی یہی محدودیت اور حد بندی ہے؟

جواب: سوال بہت اہم ہے اور بیسوال فلسفہ اخلاق کے مشہور مکتب فکر سے جس کا نام" مکتب اعتدال" ہے تعلق رکھتا ہے اس مکتب فکر کے طرف دارلوگ اس بات کے معتقد ہیں کہ اخلاقی فضائل کے باب میں فضیلت کا معیار اعتدال ہے؛ زیادہ بڑھ جانا یا کم ہونا نقصان دہ ہے۔

فطرى اورطبعي طور سے بیہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ بعض چیزیں کوئی خاص حدنہیں رکھتی ہیں ؛جتنی زیادہ ہوں بہتر ہے جیسے خدا کی محبت ،عبادت ،علم اور بہت سی ایسی چیزیں ہیں ان جیسی چیز وں میں اعتدال کے کیامعنی ہیں؟؛ جوسوال یہاں پر پیش ہوا ہے وہ بھی اسی جیسا ہے جس کا جواب بیرہے کہ بیربات صحیح ہے کہ فضائل کا حاصل کرنا کوئی حداورا نتہانہیں رکھتالیکن مسلہ یہاں پر بیہ ہے کہ انسان دنیا میں محدود طاقت کا مالک ہے۔ اگر وہ صرف کسی ایک چیز کے لئے اپن پوری طاقت کو صرف کرد ہے گاتو دوسری چیزوں سے محروم ہوجائے گا ؛ اگر ہم صرف عبادت کرنےلگیں اورکھانے ،آ رام اوراپنے بدن کی سلامتی کی فکر نہ کریں تو ہماراجسم برکار ہو جائے گا اور عبادت کی طاقت وہمت بھی ہم سے چھن جائے گی ؛ یعنی ہماری عبادت میں بھی خلل پڑے گا اور ہماراجسم بھی بیار پڑ جائے گا۔ یا یہ کہ خدا کا ارادہ انسان کی نسل کو باقی رکھنا ہےاور بیہ ستلہ بھی اس بات پر نتحصراور متوقف ہے کہ ہم شادی بیاہ کریں ،از دواجی رابطہ کو برقرار رکھیں ؛ بچوں کی تربیبیت کریں خلاصہ یہ کہ ایک خاندان کو چلانے اور اس کی ضرورتوں کو یورا کرنے کے لئے یقینی طور پر بہت سی قو توں اور اپنے وقت کوخرچ کرنا پڑے گا؛اگرانسان صرف معنوی اوراخلاقی مرتبے کی بلندی کی فکر میں رہے گا اورکوئی بھی اہتمام خاندان ادر بیوی بیچ سے متعلق نہ کر بےتوانسانی نسل ختم ہوجائے گی یابر باد ہوجائے گی۔ یا مثلاً اگرکوئی بیرچاہتا ہے کہ میدان جنگ میں حاضر رہے تو وہ زیادہ عبادات اور مستحبات کو انجام نہیں دے سکتا ۔لہذا چونکہ انسان دنیا میں کٹی قشم کے وظائف اور ذمہ دااریوں کو رکھتا ہے اس کی قوت وطاقت بھی محدود ہے ؛لہڈ ااپنی طاقت وقوت کوان کے درمیان تقسیم کرے

200

اور ہر حصّہ میں ضرورت بھراس طرح صرف کرے کہ بعض دوسری چیزوں سے مزاحمت کا سبب نہ بنیں ان کے لئے خرچ کرے؛ البتہ بیانسان کے لئے ممکن ہے کہ دہ ایسا کا م کرے کہ اس کی پوری زندگی نماز دقر آن سے لیکر کھانے پینے اور روز انہ کے معمولی کا مول تک بھی لمحہ بہ لمحہ خدا دند عالم سے قریب ہونے کا باعث بنے اور دہ بلندی کے درجات کو حاصل کرتا جائے۔

اسلام میں جاذبہ اوس دافعہ کے حدود (۳) پچھلی بحثوں پس سر سری نظل پچھلے دوجلسوں میں اسلام میں جاذبہ اور دافعہ سے متعلق اور اس کے حدود کے بارے میں مطالب کو پیش کیا گیا اگر چہ دہ مطالب اصل بحث کے لئے مقد مہ کا جنبہ رکھتے تھے دہ اہم نکتہ جس کے متعلق پچھلے جلسے میں خاص تا کید ہوئی دہ پیتھی کہ انسان تکامل حاصل کرنے دالی ایک مطالب کو چین کیا گیا اگر چہ دہ طالب اصل بحث کے لئے مقد مہ کا جنبہ رکھتے تھے دہ اہم نکتہ جس کے متعلق پچھلے جلسے میں خاص تا کید ہوئی دہ پیتھی کہ انسان تکامل حاصل کرنے دالی ایک مطالب کو چامل کے داستے کی تکمیل میں دوطرح کے وامل کا سامنا کرتا ہے: (۱) ایک دہ عوامل دو کہ ماند ہیں (۲) دوسرے دہ عوامل جو کہ نقصان دہ ہیں ؛ انسان کو چاہئے کہ دوسرے زندہ موجودات کی طرح مفید عوامل کو جذب کرے ادر مفتر عوامل کو دفع کرے ؛ اس کام کے لئے سب سے پہلا قدم اور مرحلہ ہیہ ہے کہ انسان ان دونوں طرح کے عوامل کو پیچانے اور ایک دوسرے کو علیحدہ اور جدا کرے ؛لہذ ایپہلا قدم ان عوامل کی پیچان ہے چونکہ ہی جذب ددفع جری او دورز برد تی نہیں ہے بلکہ خود انسان کے ارادہ و اختیار سے متعلق ہے اور جس کو وہ انتخاب کرتا ہے وہی انجام پاتا ہے لہذا دوسری منزل ہیہ ہے کہ انسان اپنے ارادہ کو مضبوط کرے تا کہ ایتھے کا موں کو انجام دے سکے اور برے کا موں کوترک کر سکے کیونکہ ایسانہیں ہے کہ ہر وہ چیز جو اچھی اور مفید ہے انسان اس سے لگا و رکھتا ہوا ور اس سے لذت حاصل کرتا ہو یا ہر وہ چیز جو کہ اس کے لئے بری اور نقصان دہ ہے اسے ناپسند کرتا ہوا ور اس میں رغبت نہ رکھتا ہو؛ بلکہ بہت سی جگہوں میں مسئلہ اس کے برخلاف ہے مثلاً وہ سبب جو کہ بہت نقصان دہ ہے اس چیز کو انسان خاص طور سے بہت ہی لگا و کے ساتھ اختیار کرتا ہے مثلاً بعض لوگ سگر یٹ اور شراب وغیرہ کو بہت علاوہ انسان کے اردہ کی طاقت بھی بنیا دی کردار اور اکرتی ہے مسئلہ میں شنا خت اور پہچان کے

یکن مفیداور مفراساب کے پہچاننے کے متعلق سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ کون سامر جع اس بات کو شخص و معے ین کرے اور کہے کہ فلاں سبب ہمارے معنوی کمال اور روح کے لئے فائدہ مند ہے اور اس کوجذب کرنا چاہئے اور کون ساعامل نقصان دہ ہے کہ اس کو دفع کرنا چاہئے ؟ اسی طرح ارادہ کی تقویت کے متعلق ، کون سے وامل ہیں جو اس ارادہ کو قو می بناتے ہیں؟ ہم مسلمان اور دیندار لوگ اعتقاد رکھتے ہیں کہ وہ مرجع خدا ہے اور اسی کو اس مشکل کوحل کرنا <mark>2</mark>02

چاہئے کیوں کہاتی نے انسان کو پیدا کیا اور وہی کمل طور سے انسان کی روح وجسم کے خواص وقوانین نیز ان کے ایک دوسر بے پر اثر ات سے واقف ہے <sup>XX</sup> اور وہی خدا بید جانتا ہے کہ کون تی چیز انسان کے لئے مفید ہے اور کون تی چیز مفٹر ہے اور کون سے کام روحی و معنوی جذب اور دفع کاباعث ہے ؛ خداوند عالم نے اس کام کو پیغیبروں کے ذریعہ سے انجام دیا ہے انبیاء کے بیچنے کابنیا دی فلسفہ یہی تھا دین اور اس کے تمام دستور ات اس کے علاوہ اور کچھ ہیں ہیں یعنی اگر انسان بید چاہتا ہے کہ وہ روحی و معنوی کمال اور بلندی پر پہو نچے اور مفید و معنو اسباب جو کہ اس راستے میں ہیں، ان کو پرچانے تو اس کو دین و انبیاء کو تلاش کرنا چاہئے یعنی انبیاء اور دین سے متمسک ہونا چاہئے۔

دین سے تبلیغ سے سلسله میں اسلام سے یصلی میں اسلام سے یہ توجہ ہوں؟ صرف یہ اب بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ ہم کو کیا کرنا چا ہے تا کہ لوگ دین کی طرف متوجہ ہوں؟ صرف یہ کہ انبیاء نے روحی اور معنوی تکامل کا نسخہ انسان کے ہاتھوں میں تھا دیا ہے اور ان لوگوں کو صحیح راستے کی نشان دہی کر دی ہے، یہی کا فی ہے؟ بلکہ اس کے علاوہ ایسی تد بیر کر نی ہوگی کہ لوگ اس نسخہ کو قبول کر لیں اور اس پر عمل کریں ؟ اب اس جگہ پر پھر جاذبہ اور دافعہ کی بحث آتی ہے ؟ لیکن جاذبہ اور دافعہ اس معنی میں کہ انبیاء نے لوگوں کو دین کی طرف بلانے اور ان لوگوں کو اس کے قبول کرنے اور اس پر مطمئن کرنے کے لئے کس راستے اور طریقے کو اختیار کیا ہے؟ لیعنی اس کے لئے آیا قوت جاذبہ کے طریق کو اپنا یا اور ترمی و مہر بانی کے ساتھ اس بات <mark>2</mark>03

کی کوشش کی کہ لوگ دین کی طرف جذب ہوں یا میہ کہ ان حضرات نے بخق اور جبر کی طور سے لوگوں سے چاہا کہ لوگ اس نسخہ پر عمل کریں؟ یا بیہ کہ ان دونوں طریقوں کو استعال کیا؟ خلاصہ میہ کہ کوئی خاص قانون اور قاعدہ اس کے متعلق پایا جاتا ہے یا نہیں؟ ان تین سوالوں میں ایک سوال ہے جس کے لئے ہم نے پچچلے جلسے میں وعدہ کیا تھا کہ اس کے بارے میں بحث کریں گراہتہ اگر اس مسلہ میں تفصیل اور جامع وکمل طریقے سے بحث کی جائے تو کئی جلسوں کی ضرورت ہوگی جس کی گنجائش فی الحال ہمارے جلسے اور پر وگر ام میں نہیں ہے، لہذ اکوشش

(الف) موعظ ماو مرد لیل سے استفادہ انبیاء کا سب سے پہلا کا ماوگوں کو تن کی طرف دعوت دینا ہے؛ ان کو سب پہلا کا م یہ کرنا تھا کہ لوگ ان کی باتوں کو سنیں اور اس بات کو محسوس کریں کہ انبیاء کیا کہتے ہیں اس کے بعد کا مرحلہ یہ تھا کہ لوگ اس پرعمل کرتے ہیں یانہیں؟ اس پہلے مر چلے یعنی دعوت تبلیغ اور پیغا م پہونچانے میں پھر بھی شک و شبہ نہیں ہے کیونکہ انبیاء لوگوں کے لئے منطق اور بر بان و استد لال لیکر آئے تصاور قرآن مجید کی آیہ اس پر دلالت راستے کی طرف حکمت اور اچھی تھیجت کے ساتھ دعوت دو ؛ دعوت تبلیغ ، حکمت اور منطق و دلیل کے ساتھ ہونی چا ہے تا کہ اس میں جاذبہ پیدا ہو؛ اس مرحلہ میں دافعہ کا کو کی سوال ہی نہیں پیدا ہوتا ہے۔ لیکن واقعیت اور حقیقت بیہ ہے کہ تمام انسان ایک جیسے نہیں ہیں کہ حکمت ودلیل اچھی طرح سمجھ لیں ؛ا گرہم خودا پنے کودیکھیں جس دن سے ہم نے اپنے کو پہچا نا

(۱)سور پخل: آیه ۱۲۰ ـ ہے ہم نے سنا ہے کہ ایک دین اسلام اور ایک مذہب شیعہ نام کا پایا جا تا ہے اور ہم نے اس کو قبول کیاہے؛لیکن کیا ہم نے حقیقت میں کبھی اس بات پر غور کیا اور سوچا کہ اس کی عقلی دلیل کیاہے؟ حقیقت بیہ ہے کہ بہت سے لوگوں نے اجتماعی اسباب اور عوامل سے متاثر ہو کر شیعہ مذہب کو قبول کیا ہے؛اوراصلاً ان لوگوں نے اس سلسلہ میں کو نی تحقیق اور جنجونہیں کی ہےاور نہاس کی کوئی دلیل تلاش کی ہے؛ ہاں مجلس ،اسکول اور مدر سے میں کبھی اس سلسلے میں کچھ پڑھا اور سنا ہے لیکن خود سے اپنے اندرا بتدائی طور پر بیرجذ بہ اور خواہش نہیں ہوئی کہ اس بارے میں جا کر تحقیق اورجستجو کریں ، اگر ہے بھی تو بہت کم لوگوں میں ۔اکثر لوگ جذبات اور احساسات سے متاثر ہوکریا مادی اور معنوی جذبوں کے تحت حرکت کرتے ہیں منطق اور دلیل کے ساتھ بہت کم لوگ متوجہ ہوتے ہیں؛ عام انسانوں کے اندرجو چیز اصلی محر ک ہے وہ فائدہ یا نقصان اورخوف یا امید ہے وہی چیز جو کہ اسلامی تہذیب میں خوف ورجا کے نام سے یائی جاتی ہے یعنی انسان کسی چیز سے خوف رکھتا ہے یا اس چیز میں اس کا کوئی فائدہ ہوتا ہیتو وہ اس کی طرف متوجہ ہوتا ہے یا بیہ کہ اس چیز میں دولت ، بلندی اور شہرت تو اس کی طرف قدم

بڑھا تاہے یا پھر بیہ کہ بھوک، برکاری، تازیانہ، قیدخانہ اور سز اکے خوف کی وجہ سے مجبور ہو کر اس کام کوکرتا ہے، بیشل بہت مشہور ہے کہانسان خوف وامید کی وجہ سے زندہ ہے؛ عام طور سے بیز خیال یا یا جاتا ہے کہ اگر سبق اور درس پڑ ھے گا تو اس کی وجہ سے دوستوں اور ساتھیوں سے پیچیے نہیں رہ جائے گا یاتعلیم اس لئے حاصل کرتا ہے کہ اس کے بعد کوئی مفید کا م کر ے گا اور پیہ وغیرہ کما سکے گایا اس لئے کہ سبق پڑ ھاکر ماں باپ کی ڈانٹ پھٹکار اور دوسروں کے طعنہ سے محفوظ رہے گا کیونکہ اکثر لوگ ایسے ہی ہیں ،لہذ اجبیہا کہ آپیر ریمہ میں ہے کہ پہلے حکمت کا لفظ ہے اور اس کے بعد موعظہ کی طرف اشارہ کیا گیا ہے" ادع الی سبیل رتب با لحکمۃ والموعظۃ الحسۃ" یعنی برہان ودلیل کے ساتھ بیچی کہتے ہیں کہا گراس کام کوانجام دو گےاور کرو گے تواس سے بیدفائدہ حاصل ہوگا اور اگراس کا مکونہیں کرو گے توبید نقصان ہوگایا اس کے برعکس اگراس کام کوکرو گے توبیہ نقصان ہوگا اور اس کو چھوڑ دو گے تو تم کو بیدفائدہ ہوگا۔ اگر قرآن کریم میں انبیاء کے اوصاف کا ہم غور سے مطالعہ کریں تو ان کی صفتوں میں بہت ہی جگہوں پرمبشراورمندرکالفظآیاہے کہانبیاءبشارت اورانذار کے لئےآئے ہیں،خداوند عالم قرآن کریم میں فرما تا ہے" ومانرسل المرسلین الا مبشرین ومندرین" (۱) ہم نے پیامبروں کو صرف مبشراور منذربنا کر بھیجا ہے یعنی وہ صرف بشارت دینے والے اور ڈرانے والے ہیں۔ انبیاء نے دعوت اور تبلیغ کے مرحلے میں صرف بر ہان ودلیل ( حکمت ) پراکتفانہیں کیا بلکہ وہ ،جس کومیں نے پہلے بیان کیااور شروع میں مخصرطور سے اس کی

•••••

(۱) سوره انعام آیه ٤٨. وضاحت کے ساتھ ساتھ وہ لوگوں سے بیچھی کہتے تھے کہ اگر ہماری باتوں کوتم لوگ قبول کرو گےاوران برعمل کرو گےتو اس کے بدلےتھارے حصّہ بے پناہ نعتیں اور ہمیشہ رہنے والی بہشت آئے گی اورا گرتم نے ہماری باتوں کو قبول نہیں کیا اور مخالفت کی توجہنم اور اس کا عذاب تمھارامنتظرر ہے گا؛اب اس جگہ پرلوگ مواقفت یا مخالفت کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ اس کی تا ثیراس وقت زیادہ مضبوط ہوجاتی ہے جب اس کے عملی نمونے یاوہ واقع جو کہ پہلے زمانے میں ہو چکے ہیں ان کے کانوں تک پہونچتے ہیں ؛اسی لئے آپ قر آن مجید میں دیکھیں گے کہ پچچلی امتوں کے دا قعات اور جوعذاب ان پر نازل ہوئے ہیں ان کا تذکرہ ہے اور اس بات سے متنبہ کیا گیا ہے کہ ہر گزتم بھی ایسا کام نہ کرنا ور نہتم اراحشر بھی ویسا ہی ہوگا ؛ اس جگہانسان کے ضمیر کے اندرایک بیچینی اوراضطرابی کیفیت اور تحریک پیدا ہوتی ہے؛ البتہ نفع اور فائدہ کی امیداورنقصان کے خوف ،ان دونوں میں نقصان کا خوف انسان کوکام پر زیادہ ابھارتاہے؛ یعنی اگر کچھ حد تک دنیا دی اور مادی نعتوں کو حاصل کر لیتے ہیں اور پھراس سے کہا جائے اگرالیں کوشش اور زحمت کرو گے تو دولت ونعمت اور شہرت اس سے زیادہ حاصل ہو گى بمكن ہے كہا گردہ جذبہ دحوصلہ نہ ركھتا ہوتو يہى كہے گا كہ جو پچھ ميرے ياس ہے دہى كافى ہے ؛لیکن اگر اس سے کہا جائے کہ اگر کوشش نہیں کرو گے تو تمھاری دولت اور ثروت کم ہو جائے گی اور رہنبہ کم ہوجائے گا ؛ چونکہ نقصان کا خوف ہے تو وہ کوشش کرتا ہے کہ نقصان بنہ ہونے پائے،اور شایداسی لئے قران کریم میں بشارت اور انذار ساتھ ساتھ ذکر ہوئے ہیں

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

لیکن پھربھی انذار سے متعلق زیادہ تا کید ہے، خداوند تباک وتعالیٰ کا ارشاد ہوتا ہے:" وان

من امّةِ الآخلافيها نذير" (١) يعنى كوئي امت اليي نہيں گذري ہے جس ميں نذير ( ڈرانے والے) نہ ہوں اسی وجہ سے دعوت وہلینج کے آغاز میں جاذبہ اور دافعہ دونوں ایک ساتھ ہونے چاہئیں کیونکہ اس میں حکمت اور استدلال بھی ہےاور جنت کا وعدہ اور جہنم سے ڈرانا بھی ہے اورجہنم کے سلسلے میں جوروایات ہیں ان میں دلچیپ اور نہایت ہی وحشیتا ک طریقے سے ڈرانے والے کے وصف کو بیان کیا گیاہے۔

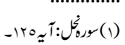
۲٤ ... (۱) سوره فاطر: آیه ۲۶ ...

(ب)موعظهحسنه]نيك اوم دمست[پوناچاپئے جونکتہ یہاں یایا جاتا ہے وہ بیر کہ جب حکمت کے بعد موعظہ کا موقع آئے تو موعظہ حسنہ ہونا چاہئے یعنی اگر چہ موعظہ بشارت اور انذار دونوں پر مشتمل ہوتا ہے اور اس کے معانی و مطالب ا چھنہیں لگتے لیکن اسکے بیان کی کیفیت اورا نداز اچھااور دلیذیر ہونا چاہئے یہاں تک که اگرانذار کا مخاطب فرعون حبیبا گمراه انسان بھی کیوں نہ ہو؟ بھی خداوند عالم موتیٰ اور ان کے بھائی ہارون سے کہتا ہے: اذ ھیاالی فرعون انہ طغی وقولالہ قولا لینا۔۔(۱) فرعون کی طرف جاؤاس نے سرکشی کی ہے اس سے زم اہجہ میں گفتگو کر و، شاید کہ وہ قبول کرے یا خوف ا ختیار کرلے، یعنی فرعون سرکش ہے پھر بھی تمہارے الفاظ اور ڈرانے کاطریقہ ایسا ہو کہوہ ڈر جائے؛لیکن ڈرائیں تواپنے الفاظ کونرمی اور ملائمت کے ساتھ بیان کرو پہلیختی اورخشونت

کے ساتھ اسلے سامنے نہ جاؤ۔ دعوت اور تبلیغ کے وقت اگر شروع ہی میں چیخ اور تند کلامی سے اسکومتو جہ کرو گے تو وہ اصلاً تو جہنہیں کرے گا کہ تم کیا کہہ رہے ہولیکن اگر اس دافعہ والے الفاظ اور اسلے مطلب کونرمی اورخوش اخلاقی کے ساتھ کہو گے توممکن ہے تھا ری بات اس پر اثر کرے۔

(۱)سورہ طہ: آیہ ۲۶ الٰی ۶۶ ۔

(ج) مناظر، اس آیہ شریف میں موعظہ کے بعد مجادلہ کو بیان کیا گیا ہے" ادع الی سبیل ربک بالحکمة والموعظة الحسة وجادلہم بالتی ھی احسن" (۱) یعنی اچھی نصیحت کے ذریعہ لوگوں کو اپن پروردگار کی طرف بلا دُاوران سے بہترین طریقہ سے مجادلہ کرواس لئے کہ ان کی ہدایت ک طرف راہنمائی کروتو اچھی طرح سے بحث و مناظرہ کرو، مناظرہ کے موقع پر اگر سامنے والا مغلوب بھی ہوجائے اورا سے علمی حیثیت سے شکست دیدولیکن پھر بھی انصاف وعد الت اور ادب سے باہرنہ نگلوا سکوشکست دینے کے لئے مغالطہ کا سہارا نہ لواس بات کی کوشش کرو کہ اسکو قانع اور مطمئن کردو تا کہ حقیقت اسکو معلوم ہوجائے ؛ ساری کوشش اس بات میں صرف نہ کرو کہ چاہے جیسے بھی ممکن ہو ہر قیمت پر اسکو میدان مناظرہ سے خارج کردو۔



دعوت وتبليغميل دافعه کے استفادہنہ کرنے کی وجہ لہذابد کہا جاسکتا ہے کہ دعوت وتبلیغ کے ہر مرحلہ حکمت ،موعظہ ،مجادلہ میں سے کسی میں بھی خشونت ودشمنی اور دافعہ مناسب نہیں ہے اگر جیہ مجموعہ کلام و گفتگو مین ممکن ہے کہ بات جہنم، اسکی آگ اور عذاب سے متعلق ہو کہکن گفتگو کا انداز ایسا دلیذیر اور شیرین ہو کہ سامنے والا اس کو سننے اور اس پرغور دفکر کرنے پر آمادہ ہوجائے جب آپ اس انداز سے بات کریں گے کہ آپ کی بات سنے پر آمادہ ہوجائے تو وہ اس کے متعلق فکر کرے گااور خود سے بیہ کہے گا کہ اگریہ چہنم اور عذاب واقعاصچ ہیں تو میں ہمیشہ کے لئے اس عذاب میں گرفتار ہوجاؤں گا پس بہتر ہیہ ہے کہ تحقیق اور جنتجو کی جائے اور حقیقت ماجرا سے آگا ہی حاصل کی جائے ، خاص طور *ہے جب اس طرف متوجہ ہو کہ نفع* اور نقصان کی تعیین میں *صرف احتمال کی مقد ارکا فی نہیں ہے* احمال کا نتیجہ محمل (جس چیز کااحمال ہو ) میں ہے کیونکہ محمل ہی آخری نتیجہ کو شخص ومعے ّن کرتا ہے یعنی ممکن ہے کہ اختمال کے مواقع اور موارد میں اگر چیفع یا نقصان کا اختمال بہت کم ہولیکن اگر محمل قوی ہے تو وہ ہمارے لئے حرکت کا سبب ہوگا مثلاً اگریا پنچ سال کا بچہ آپ سے کہے کہ اس سیڑھی پرجس سے آپ او پر جارہے ہیں ایک بحل کا تارٹوٹ گیا ہے احتیاط سے کام کیجئے گا آ پکا پیراس پر نہ پڑے، یہاں پر مسئلہ،اختمال کے اعتبار سے بہت کمزور ہے کیونکہ پانچ سال کا بچہ کیسے بجل کے تارکو پہچان سکتا ہے؟ ہوسکتا ہے ٹیلی فون کا تاریارتی تااور کوئی دوسری چیز ہو،ا سے کہاں سے معلوم کہ تارمیں بجل ہے؟ شاید کوئی ایک تار ہے جوایسے

<mark>2</mark>09

ہی سڑھیوں پر پڑا ہو،خلاصہ مید کہ میہ پانچ سال کے بچے کی بات کوئی خاص اخمال آپ کی نظر میں پیدانہیں کرتی لیکن پھر بھی میہ مسئلہ موت اورزندگی سے متعلق ہے بجلی سے کوئی مذاق نہیں کرسکتا ، لہذا اگر چہ احمال بہت ضعیف اور کم ہے لیکن محمل بہت قوی ہے ، آپ سیڑھی سے او پر جانے میں بہت محتاط اور ہوشیار دہیں گے ، اگر تا رمل جائے تو بہت ، بی احتیاط کے ساتھ ہماری بحث میں بھی محمل بہت مضبوط اور قوی ہے میں ہم موت اورزندگی سے بھی بڑھ کر ہے ،

، ماری برت یک می سب سب بوط اورو می مید سلد وت اورزید می میں برطار حب مسله عذاب اورجہنم میں ہمیشہ رہنے کا ہے وہ عذاب اورجہنم جس کواس طرح بیان کیا گیا ہے اگراسی آگ اورجہنم کونرم وآسان زبان، دردمند احساس اور مخلصا ندا نداز کے ساتھ بیان کیا جائے تو اس بات کا احتمال زیادہ ہے کہ میری بات کوسنیں گے بلکہ اس سے متا ترتبھی ہوں گے۔

انسان ڪے شخصی اور خصوصی افعال ڪے سلسلے میں اسلام ڪاطر زعمل ليکن اگر دعوت وتليغ کے مرحلہ ہے آگ بڑھ کر قوم، معاشرہ اورعوام عمل نيز معاشرہ پر اس ڪا تر ڪ متعلق بحث ہوتو بات جدا ہوگی اور مسئلہ يہاں پر فرق کرتا ہے ، کبھی کبھی ايسا ہوتا ہے کہ ايک پوشيدہ کام ہے اور اس کا فائدہ يا نقصان پوری طرح سے ايک خاص شخص سے مربوط ہے اور اس کا اثر سان اور معاشرہ پر پچھ بھی نہيں ہے مثلاً ايک انسان نما زشب پڑھنے

کے لئے آ دھی رات کوبستر سے اٹھتا ہے اور بغیرکسی کو اطلاع دیئے ہوئے نماز میں مشغول ہو جاتاہے، یا العیاذ باللہ ایک بوتل شراب نکال کر گھر کے سی گوشہ میں حیجپ کر پینا شروع کر دیتا ہے،ان جیسے موارد میں جاذبہ سے استفادہ کرنابہت اچھا ہے یعنی اس کے لئے نماز شب کے فوائد کو بیان کیا جائے تا کہ اس کے اندر حوصلہ اور جذبہ پیدا ہوا در وہ نماز شب پڑھے، یا مخلصانہ اور دوستانہ طریقے نیز اچھے اور نرم کہتے میں شراب کے نقصانات کو اس کے سامنے پیش کیا جائے تا کہ وہ اس برے کام سے باز آجائے ،لیکن اسلام میں ایسے مسائل (جو کہ یوری طرح ایک خاص فرد سے مربوط ہوں ) میں طاقت وقوت اور شخق وعناد کے ساتھ منع کرنے کی اجازت نہیں دی گئی ہے، یہاں تک کہ اگر آپ کسی شخص کے ایسے کام سے مطلع ہوتے ہیں تو آپ کو بیچ تنہیں ہے کہ اس بات کو اس کے سامنے بیان کریں اور کہیں کہ ہاں میں نے تم کو بیہ برا کام کرتے ہوئے دیکھا ہے، پھر کیسے بچے ہے کہ آپ اس کے غلط کام کو دوسرے کے سامنے بیان کریں؟ بیہ مومن کاراز ہے اس کو چھپا ناچا ہے اورکو ئی بھی اس کوظاہر کرنے کاحق نہیں رکھتا ہے۔اگر خدانخواستہ کوئی انسان تنہائی میں گناہ کرنے میں مصروف تھا ادرآپ نے اس کودیکھ لیا اگرآپ چاہتے ہیں کہ اس سے سی کہیں کہ میں نے تم کو بیر برا کام کرتے ہوئے دیکھ لیا ہے تو ممکن ہے آپ کا یہی کہنا اس بات کا سبب ہو کہ وہ فکر کرے اب تو میرا گناہ عام ہوہی چکا ہے چھیا کر کروں یا ظاہری طور، پراب کوئی فرق نہیں پڑتا ہے ،اس ے بعد *کھل کر گ*ناہ کروں گا کیونکہ گناہ تو ظاہر ہو چکا ہےلہذ اایسے گناہ کو ظاہر کر نااسلام کی نظر میں جائز نہیں ہے ؛ پھر کیا حق بنتا ہے کہ جبری اور قہری طور پر اس کے ساتھ ایسا سلوک کیا جائے؟ ہاں اگرایک ایسے بالوا سطہ طور پر کہ وہ میہ نہ تمجھ پائے کہ آپ اس کے برے کام سے واقف ہو گئے ہیں تو ایسی جگہ پر ممکن ہے اس کونصیحت کی جائے ، تا کہ وہ اس برے کام سے باز آجائے ، تو پھرا ییا کرناضیح ہے۔

اجتماعي افعال کے ساتھ اسلامرکا بر تائو بہت سے انمال ایسے پائے جاتے ہیں کہ اس کا نفع یا نقصان ایک شخص سے کر یورے معاشرہ پر پڑتا ہے البتہ بیہ تا ثیر بھی بلا واسطہ ( ڈائر یکٹ ) ہوتی ہے اور کبھی بالواسطہ ہوتی ہے، بلا واسطہ تا ثیراس طرح کہ مثلاً کسی کو مارا پیٹا جا رہا ہو یا اس پرظلم ہور ہا ہو؛ معاشرہ پر لوگوں کے ممل کی بالواسطہ تاثیر کے مصداق اوراس کے دائر ہ کے متعلق اختلاف رائے کا ہونا ممکن ہے لیکن جو چیز مسلّم ہےاور اس میں کوئی بھی شک نہیں ہے وہ بیر کہ اگر جیہ اس عمل کا اثر ظاہراً بعض جگہوں پر معاشرہ کے تمام افراد پر نہ پڑتا ہولیکن غور دفکر کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ ایسانہیں ہے مثلاً برے کا م کوا گر کوئی لوگوں کے سامنے انجام دے، توبیہ ایک بالوا سطہ طور پر سکھانے کا طریقہ ہے اور بیاس بات کا سبب بنتا ہے کہ دھیرے دھیرے اس کا برا ہوناختم ہوجاتا ہے، اگر ماں اور باپ بچوں کے سامنے جھوٹ بولیں تو گویا یہ بالواسطہ طور پر ان کو سکھاتے ہیں کہ جھوٹ بولنا کوئی قباحت نہیں رکھتا ہے اس بالواسطہ تا خیر کی وجہ سے (جو کہ معاشرہ پر پڑتی ہے ) اسلام نے تجاہر بفت یعنی علی الاعلان گناہ کرنے کونع کیا ہے اور بعض افعال کے متعلق بیکہا ہے کہ اسکوعلانہ پوگوں کے سامنے انجام نہیں دے سکتے ؛ یعنی اگرا یہے

ائمال کوکسی نے تنہائی میں حیچپ کرانجام دیا ہے توصرف گناہ کیا ہے؛لیکن حقوقی طور پراس نے کوئی جرم نہیں کیا ہے اور حکومت اسلامی بھی اسکو کچھ کہنے والی نہیں ہے ؛ لیکن اگراسی عمل کو وہ لوگوں کے سامنے کھل کرانجام دیتا ہے تو وہ مجرم شارکیا جائیگا اور اسکو سز اہوگ ۔ بہر حال وہ اعمال جو کہ اجتماعی تا ثیرر کھتے ہیں اور انکے انجام دینے سے لوگوں کے حقوق پر تجاوز ہوتا ہے انگی نسبت اگرانگی تا ثیر بلا واسطہ ہوتی ہے تو اس صورت میں دنیا کے تمام عقلاء کہتے ہیں کہ ایک اجتماعی قوت یعنی حکومت تا کہ ان غلط کا موں کوجن کو دوسرے کے حقوق پر تجاوز کہا جاتا ہے،ردک سکے، بدِ مطلب اسلام اور دین الہیٰ سے خصوص نہیں ہے۔ان موارد کے علاوہ اگر کسی جگہ کوئی عمل سماج کے لئے معنوی ضرر کا باعث ہوتو اسلام نے حکومت کو اجازت دی ہے بلکہ اس کو مکلف کیا ہے کہ اس میں دخل دے اور اس کا م کورو کے ؛ اور اسلام کا پیکام ایک بنیادی اورجدا گانه حیثیت رکھتا ہے برخلاف دوسرے نظاموں جو کہ ڈموکراسی اور ليبرل نظام پر قائم ہيں جمہوري اور ليبرل نظام حکومت ميں مثلاً اگر کوئي نيم عرياں يا نا مناسب لباس پہن کرسڑک پر آتا ہے تو بیلوگ کہتے ہیں کہ بیاس انسان کی خاص رفتار ہے اوراس کا ذاتی معاملہ ہےاوراس کوکوئی کچھ کہنہیں سکتا،اس میں وہ یوری طرح سے آ زاد ہے ؛لیکن اسلام نے اس عمل سے منع کیا ہے اس نے کہا کہ بیڈمل معنوی وتربیتی اعتبار سے تباہ کن اثرات كاحام ب، الركوني شخص ايسي عمل انجام ديتا ب تواسلام ف اس كوخطا كاركها ب اور اس کے ساتھ مجرم کے عنوان سے سلوک کرنے کا تھم دیا ہے۔

جزائی اومرکیفری قوانین، اجتماعی نظم قائم کرنے کاسبب

وہ اعمال جو کہ اجتماعی خرابیاں رکھتے ہیں اور دوسروں کے حقوق کی پامالی کا سبب بنتے ہیں ان کو ہر حالت میں روکا جانا چاہئے اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں ہے اور ظاہر سی بات سے ہے کہ حکومت ان کا موں کو انجام دینے کے لئے قانون بنانے کی محتاج ہے وہ قوانین جو کہ ایک معاشرہ اور سماج میں ہوتے ہیں، ان کی دوشتم ہے: (۱) مدنی قانون (۲) جزائی قانون مدنی قانون (مدنی حقوق ) لوگوں کے حقوق اور ان کی آزاد یوں کو بیان کرتا ہے جیسے تجارت، شادی بیاہ، طلاق، میراث اور ان جیسے قانون۔

جزائی قانون ( کیفری قانون ) اس حکم کو بیان کرتا ہے جو مدنی قانون کی خلاف ورزی سے پیدا ہوتا ہے یعنی جب مدنی قانون نے لوگوں کی آزادی اور حقوق کو بیان کر دیا ؛ اگر کوئی شخص اس قانون کی خلاف ورزی کرتا ہے تو جزائی قانون اس کی سزا کو بیان کرتا ہے اور تمام حکومتوں کا ایک اہم قانون یہی جزائی قانون ہے ؛ حکومت اس قانون کو بناتی ہے اور اس کو لاگو بھی کرتی ہے ؛ اس کی اصل وجدا جتماعی نظم کو برقر ارر کھنا اور اس کو جاری رکھنا ہے اور وہ سب اس جزائی قانون سے مربوط ہے ؛ اگر حکومت صرف مدنی قانون کے بنانے پر اکتفا کر بے اور صرف لوگوں کے حقوق کو بیان کرے اور جب لوگ اس قانون کی خلاف ورزی خلاف ورزی کا مشاہدہ کریں گے ۔ ہم خودا پنی آنکھوں سے اس مدنی قانون کی مشاہدہ کرتے ہیں کہ خلاف ورزی کا مشاہدہ کریں گے ۔ ہم خودا پنی آنکھوں سے اس بات کا مشاہدہ کرتے ہیں کہ 215

اگررا ہنما پولیس وغیرہ اور جرما نہ نہ ہوتو بہت کم ہی لوگ لال بتی منوعہ جگہ پرگاڑیوں کا پارک کرنا، یک طرفہ راستے سے نہ گذر ناان سب قوانین کی رعایت کوئی بھی نہیں کرےگا، جو چیز چوروں اور قاتلوں کوان کے کام سے خوف ز دہ کرتی ہے زندان اور قتل کا ڈر ہے اگریڈ رنہ ہو تولوگوں کے مال ودولت کو آ رام سے لوٹ لیں اور ان لوگوں کو قتل کردیں ،بس اسی وجہ سے حکومتوں کا ایک سب سے اہم اور بنیا دی کا م جزائی قانون کا بنانا اور اس کو جاری کرنا ہے اس قانون نے بغیر اجتماعی نظم اور حکومت کا نظم ونسق کوئی معنی نہیں رکھتا ہے۔

دافعه، جزائی قوانین سے فطری ماہیت ہے بیفطری بات ہے کہ جزائی قانون کے لاگوہونے کے لئے دافعہ کا ہونا ضروری ہے؛ کیونکہ کوئی بھی قید، کوڑ ے اور جرمانے سے خوش نہیں ہوتا ہے اور بیسب کا متخت اور درشت ہیں چا ہے بیسب مسکر اہٹ اور کشادہ روئی کے ساتھ انجام دیئے جائیں ؛ اگر کوئی انسان غلط کام گئے ہو اس سے بہت ہی ادب اور مسکر اہٹ کے ساتھ کہا جائے مہر بانی کرکے پند رہ سال اس قید خانہ میں محبوں ہوجائے؛ یا بیکہیں کہ ذرامہر بانی کرکے اپنے جسم سے کپڑے کو ہٹائے تا کہ اس جسم پر سوکوڑ نے لگائے جائیں، یا بیکہا جائے مہر بانی کرکے اپنی گر دن کو آئے بڑھا ہے تاکہ کہ اس کو کاٹا جائے تو بی سکر اہٹ اور احتر ام کسی چیز کو نہیں بد لے گا اور جن کا موں میں ذاتی طور پر خشونت اور نفرت موجود ہے ان کے اثر کو نہیں بد لے گا؛ کس کو بی آرز و ہے کہ پند رہ سال بيوى، پنج اور دوستوں سے دور قيد خانوں ميں جا کر زندگى بسر کرے؟ اگر ايک پوليس افسر بہت ہى ايتحص خلاق، نہايت ادب اور عزت واحتر ام كے ساتھ تم كو صرف لال بتى سے گذر نے كى وجہ سے نا قابل معافى پانچ ہزار رو پنځ كاجر مانہ کر د تو تم اس بات پر ناخوش ہوتے ہيں ؟ اگر چہ تم زبان سے پچھ نہ کہيں ليكن دل ہى دل ميں ضر ور اس كو بر اجمال کہيں گ اب اگر جر مانہ پانچ لا كھر و پنځ ہو يا قيد خانہ كى سز ا، كوڑ سے اور جسمى اذيت كے ساتھ ہوتوا ليى جگہوں پر دافعہ كا پايا جانا لازمى ہے ؟ ہم حال كو كى بھى انسان جزائى قوا نين ميں خشونت اور ز اتى دافعہ كا انكار نہيں كر سكتا ہے اور جيسا كہ ميں نے اس سے پہلے بھى عرض كيا ان جيسے قوا نين خشونت ركھتى ہيں ۔

البت ممکن ہے بیکہا جائے کہ عرف عام میں خشونت کا اطلاق اس جگہ پر ہوتا ہے جہاں جسمانی اذیت اور تکلیف ہو مثلاً کسی کا ہاتھ کا ٹا جائے ؛ یا کسی کو مارا جائے لیکن پھر بھی ہر حال میں جہاں جرمانہ، قید خانہ اور اس جیسی سز انٹیں ہیں، اگر وہاں خشونت کا اطلاق نہ ہوتا ہوتو کم سے کم تھوڑ ابہت دافعہ ضرور پایا جاتا ہے اور اکثر لوگ اپنے متعلق اس طرح کی سز اوَں سے راضی اور خوش نہیں ہوتے ہیں؛ لہذ احکومت، جزائی قانون کے بغیر ممکن نہیں ہے اور جزائی قوانین ، میں شہ خشونت اور دافعہ کا پہلوا پنے دامن میں رکھتے ہیں۔ اور حکومت بغیر دافعہ کی طاقت کے ، صرف قوت جاذ ہر رکھتی ہو ایسانہیں ہو سکتا ہے اور بغیر اس کے حکومت بریکار ہے، کیونکہ حکومت کا ایک اصلی اور اہم مقصد ہیہ ہے کہ اگر کوئی انسان قانون کو اختیار کرنے اور اس پڑ مل کرنے کے لئے تیار نہیں ہے تو اس کوز برد شق اس کام کے لئے مجبور کیا جائے، تا کہ وہ قانون پڑمل کرے؛البتہ بیز برد شق اور شخق بہت سے مراحل اور مرا تب رکھتی ہے کبھی جرمانہ ہے، کبھی قید خانہ، کبھی جلاوطنی اور کبھی کوڑے مارنا ہے اور سب سے آخری حدقتل اور پھانسی ہے۔

عمل *کے* شخصی اور اجتماعی پہلو کے دمرمیان فرق پر توجہ

اس بنا پر دافعه اس جگه فائده مند ہے جہاں پر اجتماعی قوانین کی مخالفت پیش آتی ہوا ور جب تک کوئی برا کا مشخصی ، فر دی اور خصوصی پہلور کھتا ہوا ور اس میں کوئی بھی اجتماعی پہلو نہ پایا جاتا ہو، حکومت کو سزا دینے یا دافعہ کا کوئی حق حاصل نہیں ہے؛ البتہ اس بات کی طرف تو جہ دینے کی ضرورت ہے کہ اگر کوئی شخص اکیلے میں گناہ انجام دے رہا ہے اور وہ یہ چاہتا ہو کہ کوئی بھی اس کے گناہ سے واقف نہ ہوا ور بیر حقوق مدنی قانون کے اعتبار سے بھی مجرم ہے اگر کسی صورت سے بیر گناہ قاضی کے نز دیک عدالت میں ثابت ہو جائے تو اس ان سان پر اسلامی محورت سے بیر گناہ قاضی کے نز دیک عدالت میں ثابت ہو جائے تو اس انسان پر اسلامی اس مورت سے بیر گناہ قاضی کے نز دیک عدالت میں ثابت ہو جائے تو اس انسان پر اسلامی انجام دیا ہے اور اس نے اس بات کی کوئی اس کے گناہ سے مطلع نہ ہو؛ لیکن چونکہ کسی طریقے سے لوگ اس کے اس گناہ سے واقف ہو گئے ہیں اور سے بات مام ہوگئی ہوں انجام دیا ہے اور اس کے اس گناہ نے اجتماعی رخ اختی رکر لیا ہے تو اس کے گناہ سے مطلع نہ ہو؛ لیکن چونکہ اس صورت میں اس گناہ نے اجتماعی رخ اختی رکر لیا ہے تو اس کے گناہ سے مطلع نہ ہو! کیکن چونکہ اس صورت میں اس گناہ نے اجتماعی رخ اختی رکر لیا ہو تو اس کے گناہ ہو کہ کہ ہو گئی ہوں ہو کہ ہوں ہو ہو کی تا ہو ہو ہو کے تو اس انسان پر اسلامی انجام دیا ہوں اس کے اس کوں اس دیا ہو ہو گئی ہیں اور سے مام ہو گئی ہوا در اجتماعی اثر ات تباہ کن ہوں ، اس وجہ سے اس پر سز ا ہو گی ؛ یہ ہی تک کہ اگر ایک انسان بھی اس کے اس غلط کام سے واقف ہو گیا ، اس وقت بھی اس پر ( اشاعہ فاحشہ ) بر ے عمل کو پھیلانے کا عنوان صدق کررہا ہے جو کہ اسلامی قانون کے مطابق حرام اور ممنوع ہے ؛ قر آن مجید میں ارشاد ہوتا ہے" ان الندین یحتون ان تشیع الفاحشۃ فی الندین آ منوالھم عذاب الیم فی الدّ نیا والآخرة " (۱) جولوگ اس بات کو پسند کرتے ہیں کہ مومنوں کے درمیان برے کام کو پھیلائیں ؛ ان کے لئے دنیا اور آخرت دونوں جگہوں پر سخت در دناک عذاب ہے۔

(۱)سوره نور: آبه ۱۹\_

غیر اسلامی ممالک اور وہاں سے لوگوں سے ساتھ اسلام حکابر نائو وہ لوگ جو کہ اسلامی ممالک اور اس کی حدوں سے باہرزندگی بسر کرر ہے ہیں ان کے متعلق جاذبہ اور دافعہ کا کیا تھم ہے، بیا یک تفصیلی اور تفصیلی بحث ہے جس کے لئے بہت زیادہ وقت چاہئے ؛ ہمارے پاس وقت بہت کم ہے، چونکہ آئدیندہ جلسے سے ایک نئی بحث شروع کرنے کا ارادہ ہے، لہذ اس بحث کو کمل کرنے کے لئے یہاں پر مختفر طور پر ] جو اس بحث سے مربوط ہے [اس کو پیش کیا جار ہا ہے۔ جو لوگ اسلامی مملکت کے باہرزندگی بسر کرر ہے ہیں وہ دو حال سے خالی نہیں ہیں ؛ یا وہ لوگ ہیں جو کہ اسلام کے خلاف سازش اور تخر یہ کرتے ہیں اور اسلامی حکومت کو کمز ور کرنے کی

چال چلتے رہتے ہیں؛ یاایسے نہیں ہیں؛ دوسر ےلفظوں میں بیرکہا جائے کہا یسےلوگ ہیں جو

کہ اسلامی ممالک اور وہاں کے لوگوں سے دشمنی رکھتے ہیں اور ان کے لئے اذیت کا سبب بنتے ہیں یا ایسے لوگ نہیں ہیں۔ اگر باہری ممالک کے لوگ مسلمانوں کی اذیت اور ان کو کمز ور اور نابود کرنے ارادہ نہر کھتے ہوں تو اس صورت میں مسلمان ان کے خلاف کوئی بھی تجاوز کاحق نہیں رکھتے ہیں اور مسلمانوں کو چاہئے کہ ان کے ساتھ عدل واحسان کا برتا وُرکھیں ،قر آن کریم میں ارشاد ہوتا ہے:

" لا ينهاكم الله عن الّذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم ان تبرّوهم و تقسطوا اليهم " (١)

وہ صحیں ان لوگوں کے بارے میں جھوں نے تم سے دین کے بارے میں جنگ نہیں کی ہے اور تحصیں وطن سے نہیں نکالا ہے اس بات سے نہیں رو کتا کہ تم ان کے ساتھ نیکی اور انصاف کرو، جب تک وہ لوگ تم سے دشمنی اختیار نہ کریں اور تحصار ے خلاف سازش نہ رچیں ؛ تم کو چاہئے کہ ان کے ساتھ احسان کرو ؛ یہاں تک کہ اپنے ملک میں رہنے والے افر او سے بھی زیادہ ان کے ساتھ اچھا سلوک کرو، تا کہ وہ اسلام کی طرف مائل ہوں۔ ان جگہوں میں جہاں زکواۃ خرچ کی جاسکتی ہے ان میں ایک وہ جگہ بھی ہے کہ اصطلاح میں جس کو " مو تفة القلوب " کہا جا تا ہے یعنی وہ کفار جو کہ اسلام کی طرف مائل ہوں۔ ان جگہوں میں لئے کہ ان کے دلوں میں مسلمانوں اور اسلام کی دوتی اور محبت داخل ہوز کواۃ کے مد سے ان کو ہدیو فیرہ دیا جا تا ہے یعنی وہ کفار جو کہ اسلام کی دوتی اور محبت داخل ہوز کواۃ کے مد سے ان کو

د قیق شیصات ٹھوس جوابات

لیکن وہ لوگ جو کہ مسلمان اور اسلام کے خلاف دشمنی اور سازش اختیار کرتے ہیں ؛ان کے ساتھ تو خداوند عالم نے فیصلہ کن انداز اختیار کرنے کا حکم دیا ہے،

(۱) سورهمتچنه: آبه ۸ به اللد تعالى كاارشاد ہوتاہے: " انَّما ينها كم الله عن الذين قاتلو كم في الدين واخرجو كم من ديار كم وظاهرواعلى اخراجكمران تولوهم "() وہ پہر صرف ان لوگوں کی دوستی سے رو کتا ہے جھوں نے تم سے دین میں جنگ کی ہے اور شمصیں وطن سے نکال باہر کیا ہے اورتمھا رے نکالنے پر دشمنوں سے مدد کی ہے۔ پہلے گروہ کے لئے جاذبہ رکھو، کیکن بیرگروہ کہ جواسلام اور مسلمان کے دشمن ہیں ان کے ساتھ یوری طرح سے دافعہ رکھو، ان کی زندگی کوقید کیے رہوا وران کو ملنے کی مہلت نہ دواس بات کی پھرتا کید کروں گا کہ دافعہ کا سہارا فقط ان کے لئے استعال کر لینا چاہئے جولوگ کھلے طور اور عام طریقے سے اسلام اور مسلمانوں کے خلاف کا م کرتے ہیں اور اس گروہ کے علاوہ کسی کے متعلق ایساحکم نہیں ہے؛ یہاں تک کہ قران میں حکم ہے کہ جنگ کا عالم ہواور کفار کالشکرایک طرف اورمسلمانوں کالشکر دوسری جانب اورا گرجنگ بھی ہورہی ہو؛اگرمشرکین میں سے کوئی ایک شخص سفید پر چماٹھائے ]جو کہ کلح اور جنگ بندی کی نشانی ہے[ یا کسی طرح بھی آپ تک پیغام پہونچائے کہ میں ایک علمی سوال کرنا چاہتا ہوں اور بیہ بات میر یز دیک ظاہر نہیں ہو

جائے،اوروہاں بیٹھا کراس کے سوال کا جواب دیا جائے اور اس بات کی کوشش کی جائے کہ دلیل وبر ہان سے اس کو مطمئن کیا جائے اور اس کے بعد بھی اگر وہ واپس ہونا چاہے تو اس کو اسی طرح یوری حفاظت کے ساتھ بغیرکسی اذیت کے اس کی پہلی جگہ جو کہ اسلامی شکر کی پہو پنج سے باہر ہود ہاں تک پہونچادیا جائے؛ پھراگر دہاں اس نے جنگ کاارادہ کیا تواس کے ساتھ جنگ کی جائے؛ ورنہ اس کوچھوڑ دیں اور وہ جہاں جانا جاہے وہاں چلا جائے ،قر آن محید میں خداوند عالم ارشادفر ما تاب" وإن احد من المشركين استجارك فاجره حتى يسمع كلام اللَّدْثُمُ الملعة، ما منة" (۱) اگرمشرکوں میں سے کوئی تم سے پناہ کا طلب گارہوتو اس کو پناہ دے دوتا کہ وہ خدا کے کلام کونے ؛ پھراس کے بعداس کوامن کی جگہ پرواپس کردو۔ آب دنیا کے سی حقوقی نظام میں ایسی چیز وں کا سراغ اور نشان رکھتے ہیں؟اسلام پیرکہتا ہے مسلمان طالب علم تواپنی جگہ اگرکوئی دشمن کافر کہ جس کے ہاتھ میں تلوار ہے اور وہ تم سے جنگ کرر ہا ہے اوراسی جنگ کی حالت میں وہتم سے کوئی سوال کرنا چاہتا ہے تو اسلام کا تھم یہ ہے کہتم اس کا جواب دو۔ ہم ایسے مکتب و مذہب کے پیروہیں ۔کون کہتا ہے کہ اسلام اور اس کا نظام حکومت سوالوں کے جواب نہیں دیتااور سوال کا جواب تلوار سے دیتا ہے؟ وہ اسلام جو کہ کافر (اس حال میں بھی کہ

د قیق شیمات ٹھوں جوابات

## تلواراس کے ہاتھ میں ہواور جنگ کا عالم ہو)

(۱) سورة توبيآيي. ۲. کے ساتھ اس طرح کے سلوک کا تھم دیتا ہے وہ خود مسلما نوں کے درمیان آپس میں اس کے برخلاف کیسے دستوراور تھم دےگا؟ اسلام کی پہلی سیاست سہ ہے کہ وہ پہلے دلیل ،موعظہ اور جدال احسن کا تھم دیتا ہے ؛لیکن اگر بات دشمنی اور تخریب تک پہو پنے جائے اور اس بحث کا کوئی علمی جواب نہ ہوا ور وہ لوگ اسلام اور اس حکومت کے خلاف سازش میں لگے ہوں اور اسلامی حکومت کو کمز ور کرنے کی کوشش میں لگے ہوں تو ان کے مقابلہ میں سوئی برابر بھی نہیں جھکنا چا ہے اور ان پر ذرہ برابر بھی رحم و کر منہیں کرنا چاہئے ، بلکہ ان کا پوری ختی اور فیصلہ کن انداز میں سامنا کرنا چاہئے۔

قوت دافعه یا سختی کر استعمال کر سلسلر میں اسلام کا

نظرید لہذااسلام صرف دوجگہوں پرخشونت کواختیار کرنے اور قوت دافعہ کا سہارا لینے کا حکم دیتا ہے۔ پہلی وہ جگہ جہاں مسلمان یا غیر مسلمان اسلامی معاشرہ میں دوسرے کے حقوق غصب کررہے ہوں اور کسی بندۂ خدا پر ظلم وستم ہوتا ہو یا کسی کے ساتھ خیانت کی جارہی ہودوسری وہ جگہ جہاں اسلامی مملکت کے باہر اسلام اور اسلامی ملکوں کے خلاف دشمنی کی جارہی ہو۔اور سازش رچی جارہی ہو۔البتہ ان سزاؤں کی حداور حدود کیا ہیں،اور کتنے اور کیسے ہیں؟ جو کہ قانون کی خلاف ورزی کرنے والوں یا دوسر ے کے حقوق کو غصب کرنے والوں کے متعلق ہوتی ہیں، عقل بہت سی جگہوں پر ان کو سمجھنے سے قاصر ہے اور یہ سز انٹیں براہ راست خود خدا وند عالم کی طرف سے اور صاحب شریعت کی طرف سے معین ہوئی ہیں، لیکن سز اجو بھی ہو جب سز امعین ہوجائے تو یہ سز اپوری تخق کیخلاف ورزی کرنے والوں کے متعلق جاری کرنا چاہئے۔ جو لوگ غلط اور برے کام انجام دیتے ہیں ان کے بارے میں اللہ تعالی فرما تا ہے:

الزانية والزانى فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة ولا تأخذ كمربهما رافة فى دين الله ان كنتم تومنون بالله واليوم الآخر وليشهد عذا بهما طائفة من المومنين (١)

زنا کرنے والے مرداور عورت کوسوسو تازیانے مارو ؛ اگر تم خدااور قیامت پر ایمان رکھتے ہوتو احکام الہلی میں ان کے ساتھ کوئی نرمی نہ کرد ؛ اور جس وقت ان کو بیر نز ادوتو مونین کا گردہ گواہ کے طور پر وہاں حاضر رہے ایسا خلاف اور غلط کا م کرنے والے کے ساتھ حبتی بھی تختی ممکن ہو سکے اسے انجام دیا جائے اور کوئی بھی مسلمان جو واقعی طور سے خدا اور قیامت پر ایمان رکھتا ہو ذرہ بر ابر بھی اس کو اس خطا کار پر رحم اور مہر بانی نہیں کرنی چاہئے ، اس سز ا کی شد ت و تحق اس وقت اور زیادہ ہو جاتی ہے جبکہ ہی کوڑے لوگوں کے سامنے مارے جائیں اور عوام ان دونوں کی سز اپر گواہ ہوں تو بیہ بات فطر کی ہے کہ اس کڑی اور تحت سز ا کے بر داشت کے ساتھ ساتھ وہ بے آبروبھی ہوجاتے ہیںلہذاان کواس طرح سے سزا دی جائے کہ کوئی دوسرا څخص اس طرح کے کام کی جرائت نہ کر سکے۔

•••••

(۱) سوره نور آید ۲.

اسلام میں جاذبہ اوس دافعہ سے یہ حث سے اخد جاور دافعہ کی حث سے اخلاصہ اس حقد کی بحث کا نتیجہ اور خلاصہ بیہ ہوا کہ اسلام میں جاذبہ اور دافعہ کی حد بیہ ہے کہ اگر کسی کے حق پر اسلامی معاشرہ میں چاہے وہ مادی حق ہو یا معنوی ، بالواسطہ یا بلا واسطہ طریقے سے تجاوز کیا جائے یا اسلامی حکومت کی حدود سے باہر رہ کر اسلام اور اسلامی حکومت کے خلاف سازش ہو؛ تو ان دوصور تو ل میں ایسا کر نے والے کے ساتھ خشونت اور سختی کر نی چاہئے ، اس اس ازش ہو؛ تو ان دوصور تو ل میں ایسا کر نے والے کے ساتھ خشونت اور تختی کر نی چاہئے ، اس خطاوہ بقیہ جگہوں پر صرف جاذبی رخ اختیار کر نا چاہئے یا پھر زم لہجہ اور رفتار کے ساتھ جس قدر کم سے کم امکان ہوجاذبہ کے ساتھ دافعہ کی قوت کو استعمال کر نا چاہئے ؛ جس جگہ دافعہ اور خشونت کی اجازت ہے اس کی حداور اس کے طریقہ کو بہت می جگہوں پر خداوند عالم براہ راست معین فرما دیا ہے یا ایک کلی قانون کو اس نے بتا دیا ہے ( کہ اس قانون کے تحت سرزادی جانی چاہئے )لہذا کسی بھی حال میں خشونت کو اختیار کرتے وقت ان حدود سے تجاوز سرادی جانی چاہئے قرآن کریم میں اللہ تو حالی ارشاد فرما تا ہے:

" تلك حدود الله فلا تعتدوها ومن يتعلّ حدود الله فاو لئك هم الظالمون"()

بياحكام اللدكحدود بي

## (۱)سورہ بقرہ آیہ ۲۲۹ لہذٰ ااس سے تحاوز نہ کرنااور جولوگ اللہ کے حدود سے آگے بڑ ھ جاتے ہیں وہی للوگ ظالم ہیں۔

آخر میں ایک مرتبہ پھر پچھلے جلسے کی باتوں کو دہراؤں گا۔اسلام میں جاذبہاور دافعہ کی بحث تین شکل اور تین عنوان سے قابل تصور ہے:

(۱) اسلام کے سارے احکام اور معارف ایسے ہیں کہ دیندار افراد کے لئے صرف بعض چیز وں کے جذب کا سبب بنتے ہیں یا ایسے ہیں کہ ان کے لئے صرف بعض چیز وں کے دفع کا سبب بنتے ہیں یا ان میں دونوں صورتیں ہیں؟

(۲) اسلام کے تمام معارف مسائل ایسے ہیں کہ عام انسانوں کے لئے جاذبہ رکھتے ہیں یا ایسے ہیں کہان کے لئے دافعہ رکھتے ہیں؟

(۳) اسلام مسلمانوں اور غیر مسلمانوں کواپنی طرف جذب کرنے کے لئے جاذبہ رکھنے والے طریقے کا سہارالیتا ہے یا پھر دافعی روش کو استعال کرتا ہے یا ان دونوں طریقوں کا سہارالیتا ہے؟ جو پچھ ہم نے اس بحث میں زیادہ توجہ کا مرکز بنایا حقیقت میں وہ تیسرے سوال کا جواب تھا اور اسی تیسری قسم پرزیادہ بحث رہی اور پہلے دوسوالوں سے متعلق زیادہ بحث نہیں ہوئی، چونکہ اور دوسر بے موضوعات کی اہمیت کی بنا پر آئندہ جلسوں سے ایک نئے موضوع کو

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

سوال اور جواب سوال: اسلام میں جاذبہ اور دافعہ دونوں پائے جاتے ہیں اس سلسلہ میں کوئی بحث نہیں ہے لیکن لفط خشونت کے مفہوم کے بارے میں د و پہلو سے دفت کرنے کی ضرورت ہے ۔ پہلے بیر کہ کیا بید مفہوم ایک دینی اصطلاح ہے اور قرآن وحدیث میں بیداستعال ہوا ہے؟ میری نگاہ میں ایسانہیں ہے؛ کیونکہ قرآن میں مطلق طور سے پیلفظ استعال نہیں ہوا ہے اور ردایات میں بھی تقریباً بید لفظنہیں آیا ہے یعنی بہت ہی کم استعال ہوا ہے خلاصہ بیہ کہ ایسانہیں ہے کہ قرآن وروایات کے الفاظ میں خشونت کو فضیلت کے طور پر پیش کیا گیا ہو، فارس زبان میں بھی کلمہ خشونت اچھی نظر سے نہیں دیکھا جاتا ؛اس کے مساوی جولفظ استعال ہوتا ہے وہ برحمی کا ہے اور یہ قاطعیت سے جدا ہے قاطعیت ( قانون کی سخت یا ندی ) لفظ ایک اچھا عنوان رکھتا ہے لہذاخشونت کواس کے مترادف نہیں سمجھنا چاہئے۔ ایک فوجی افسر ممکن ہے قاطع ہواور بھی ممکن ہے کہ بہت ہی خشن ( درشت ) ہواور بید دنوں لفظ ایک نہیں ہیں ممکن بانسان ایک جذباتی کام مثلاً چو منے کوبھی خشونت کے ساتھ انجام دے۔ دوسرائکتہ جو لفظ خشونت سے متعلق ہے وہ بیر کہ فرضاً ہم اس بات کو قبول کربھی لیس کہ بیر اصطلاح قر آن دردایات ادراسلامی الفاظ میں استعال ہوئی ہے ادراس کوبھی قبول کرلیں کہ

<mark>2</mark>27

خشونت كامفهوم قاطع كےمترادف ہےاورایک اچھا پہلوبھی رکھتا ہے لیکن حالات اور مسائل کود کیھتے ہوئے عقل وفقل دونوں کے اعتبار سے اس لفظ کو استعمال کرنا صحیح نہیں ہے؛لہذا ہم کواس کے عوض دوسرے الفاظ کواستعال کرنا چاہئے ؛عقلی لحاظ سے اس بنا پر کہ عقل سے کہتی ہے کہ جس سماج اور ماحول میں آ یے گفتگواور کلام کرر ہے ہیں وہاں پرخشونت کے معنی اچھے نہیں شمجھے جاتے ہیں اور اس سے بے رحمی کے معنی شمجھے جاتے ہیں ؛ اس معنی کو یہاں استعال کر کے دافعہ کو بلا وجنہیں لا ناچا ہے ؛ جب کہ دوسرے لفظ کوہم اسی معانی کے لئے استعال کر سکتے ہیں اور اس طرح آسانی سے اس مشکل کوحل کر سکتے ہیں۔اور نقل ] قرآن وحدیث [ کے اعتبار سے اس طرح کہ قران میں ارشاد ہور ہاہے:" یا ایھا الذین آمنوالا تقولوار اعنا و قولوا انظرنا" (۱) اے وہ لوگو! جو کہ ایمان لائے ہو" راعنا" نہ کہو بلکہ" انظرنا" کہا کرو۔ کیونکہ ڈشمن راعنا کہہ کے غلط معنی مراد لیتے تھے، اسی مراد کو دوسر بے لفظ کے ذیریعہ لے سکتے ہیں لہذ اانظرنا کہوتا کہ دشمن جوغلط معنی مراد لے رہاہے اس کا سدیاب کیا جا سکے۔ دوسر بےلفظوں میں بیہ کہہ سکتے ہیں کہ خشونت کی بحث کمبھی فعلی اعتبار سے حسن وقبح رکھتی ہے اور کبھی فاعلی اعتبار سے حسن وقبح رکھتی ہے مثلاً قتل کرنا یوتل ،ایک کام اور خل ہے جو کہ ماہیت کے اعتبار سے حشن اور سخت ودرشت ہے، ایک مرغ یا بھیڑ کا سرجدا

............ (۱) سورہ بقرہ: آبیہ ۱۰۶۔ کرنا ماہیت کے لحاظ سے سخت اور خشن کام ہے لیکن کبھی بحث فاعل سے مربوط ہوتی ہے <mark>2</mark>28

فاعل وہ ہے جو کہ اس مرغ یا بھیڑ کا سرجدا کرنا چاہتا ہے، اب اس کا م کومکن ہے وہ بے رحی اور خشونت کے ساتھ انجام دے؛ یا یہی کا م وہ بغیر خشونت کے انجام دے ہماری اس وقت بحث فاعلی خشونت میں ہے نہ کہ فعلی خشونت میں؛ یعنی احکام اسلامی کو جاری کرنے میں ہمیں سخت اور خشن چہرہ ظاہر نہیں کرنا چاہئے؛ ہم کور سول اکرم کی سیرت دیکھنا چاہئے آپ عالمین کے لئے رحمت تصاور اخلاق حسنہ رکھتے تھے آپ اخلاق کے بلند مرتبہ پر فائز تھ کیکن پھر بھی آپ اپنی جگہ پر کفار اور دشمنوں کے مقابلہ میں شکرت وقاط میت اختیار کرتے تھے ، لیکن بھی تھی آپ کے فعل میں خشونت کوہیں دیکھا گیا۔

خلاصہ، سوال بیہ ہے کہ جب لفظ خشونت تمام زبانوں میں بے رحمی کے معنی میں استعال ہوتا ہے اور اس سے منفی اثر پڑتا ہے توبے وجہ ہم اس کے استعال پرزور دیتے ہیں اور دافعدا یجاد کر کے دشمن کے لئے غلط فائدہ اٹھانے کا راستہ ہموار کر رہے ہیں ؛ جب کہ اس کی جگہ پر دوسر الفظ استعال کر کے ہم اس مشکل کوحل کر سکتے ہیں۔

جواب: البتہ اس سوال کے جواب میں جو مطالب بیان کئے جائیں گے وہ ای خشونت کے سلسلے میں جو ٹیلیویژن پر مناظرہ ہوا تھا اس میں بیان کئے جا چکے ہیں، اور جو دوست ان مباحث کا مطالعہ کرنا چاہتے ہیں وہ ہفتہ نامہ" پرتو" میں ملاحظہ کر سکتے ہیں اس میں یہ مطالب حچیپ چکے ہیں، اور یہاں پر جتناممکن ہے اس کی توضیح کچھا س طرح ہے: کبھی بحث اس میں ہے کہ یہ لفظ ہماری تہذیب اور کلچر میں کیا معنی رکھتا ہے اور کبھی بحث اس

میں ہے کہ پیلفظ مختلف عرف، سماج اور تہذیب میں کس معنی میں استعمال ہوتا ہے ؛اگر کوئی بیہ کہتا ہے کہ ہمار کے کلچر میں خشونت کا لفظ بے رحمی کے معنی میں استعال ہوتا ہے تو ظاہر سی بات ہے کہ پہلے رحم کے معنی کو داختے کریں تا کہ اس کے مقابلہ میں جولفظ بے رحمی اورخشونت کا ہے اس کے معنی دمفہوم واضح ہوجائے۔اگر جیہ ہماری تہذیب میں ممکن ہے کہ خشونت کامفہوم اکثر برحمی کے معنی میں استعال ہوتا ہے کیکن عرف اور دوسر کے کچر میں ایسانہیں ہے جیسے حقوق اور سیاسی اصطلاح میں خشونت کے معنی بیزہیں ہیں بیدلفظ بنیا دی طور پر عربی ہے عربی کی کسی لغت میں بھی کسی نے خشونت کے معنی میں بے رحمی نہیں لکھا ہے، بلکہ خشن یعنی سخت ودرشت کے معنی میں بےخشونت یعنی سختی اور درشتی ، اس کے مقابلہ میں بے ن کالفظ استعمال ہوتا ہے جو کہ زم کے معنی میں ہے لہذ اعربی لغت کے مطابق خشونت رحم کے مقابل نہیں ہے تا کہ بے رحمی کے معنی میں ہو، بلکہ بیمحکم اور سخت کے معنی میں ہے جو کہ لینہ اور نرمی کے مقابل ہے۔ البته عام طور سے بیہ ہوتا ہے کہ جب مفہوہ طبیعی اور مادی علوم سے انسانی اور اجتماعی علوم کی طرف منتقل ہوتا ہے تواس کے نئے مصداق ہوجاتے ہیں، کیکن ہر حال میں پھر بھی لغوی معنی کی اصل اسی طرح باقی رہتی ہے۔

اور جوسوال میں بید کہا گیا ہے کہ بیلفظ اصلاً قرآن میں استعمال نہیں ہوا ہے اور روایات میں بھی بہت کم آیا ہے اور ہر حال میں قرآنی اور روائی اعتبار سے اس کے لئے کوئی فضیلیت بیان نہیں کی گئی ہے تو اس کے جواب میں ہم کہیں گے کہ بید عویٰ صحیح نہیں ہے۔ اگر چہ خود قرآن میں مادہ" خ ش ن" اور خشونت کا لفظ نہیں آیا ہے لیکن اس کے ہم معنی لفظ استعمال ہوا ہے اور ادبیات اورزبان کے دستور کے مطابق ہم اس بات کاحق رکھتے ہیں کہ ہم معنی اور مرادف لفظ کوایک دوسرے کی جگہ استعال کر سکتے ہیں؛لہذ ااگرلفظ خشونت کے مترادف اگر کوئی لفظ قرآن میں آیا ہوتو یہ دعویٰ کہ قرآن میں خشونت کے مفہوم کو بیان نہیں کیا گیا ہے صحیح نہیں ہے؛ خشونت کے مترادف (ہم معانی )لفظ جو قرآن کریم میں آئے ہیں وہ لفظ" غلظت" اوراس کامادہ ((غ ل ظ)) ہے، سورہ توبہ میں ارشاد ہور ہاہے: "وليجروافيكم غلظة" (١) اور وہ ( کفار ) تم میں خشونت اورغلظت کا احساس کریں، یا قرآن کریم میں دوسری جگہ ارشادہوتاہے: "ياايها النبيّ جاهد الكفاّر والمنافقين واغلظ عليهم وماوهم جهتم "(٢) اے نبی! کافروں اور منافقوں سے جہاد نیجئے اور ان کے لئے سخت روبیہا پنا پنے اور ان لوگوں کی جگہ جہنم ہے۔ بیآ بی قرآن مجید میں دوبار، سورہ توبہ اور سورہ تحریم میں آئی ہے۔ یا دوسرى جگه سوره آل عمران ميں فرما تا ب: " فيما رحمة من الله لنت لهم ولو كنت فظّاً غليظ القلب لانفضّوا من حولك" (٣) اب پیغیر! بیاللد کی مهر بانی ہے کہتم ان (۱) سورہ توبہ: آیہ ۱۲۳۔ (۲) سوره ټحريم: آيه ۹ ـ (٣)سوره آل عمران: آبيه ١٥٩-

د قیق شیمات ٹھوں جوابات

لوگوں کے لئے نرم ہو در نہ اگرتم بد مزاج اور سخت دل ہوتے تو یہ تمھا رے پاس سے بھاگ کھڑے ہوتے۔ اور پھر یااسی قرآن کریم میں ارشاد ہور ہاہے: "علىهاملائكةغلاظشداد" (١) لیعنی اس (جہنم کی آگ) پر سخت اور خشن فرشتہ معین ہیں ؛ یور بطور سے (غ ل ظ ) کامادہ ۱۳ بارقران میں استعال ہوا ہے اور جیسا کہ ہم نے پہلے بھی کہا غلظت اورخشونت مترادف لیعنی ہم معنی ہیں اور یورے طور پرایک معنی رکھتے ہیں اور جب لفظ غلظت قران مجید میں استعال ہوا ہے تو بیر کہنا صحیح نہیں ہے کہ خشونت کامفہوم قرآن میں نہیں آیا ہے ؛ اسی طرح ایک جگہ پررحم کامفہوم شدّت کے مفہوم کے مقابلہ میں استعال ہوا ہے، قر آن مجید میں ارشاد ہوتا ے: "مجهدرسول الله والذين معه اشتراء على الكفَّار رحماء بينهم " (٢) محمد اللہ کے رسول ہیں اور جولوگ ان کے ساتھ ہیں وہ کا فروں پر سخت اور آپس میں مہر بان اوررحم دل ہیں۔ ردایات میں بھی خشن لفظ استعال ہوا ہے اور کئی جگہوں یرفضیلت کے طور پر استعال ہوا ہے مثلاً حضرت علی کے بارے میں ہے کہ آپ اللہ کی ذات میں یعنی اس کے حقوق ادا کرنے می<sup>ں خص</sup>ن بتھ<sup>یا نحش</sup>ن فی ذات اللہ" (۳) اس اعتبار سے لغت ، آیت اور روایات سے بیر بات واضح ہوجاتی ہے کہ سوال میں جس چیز کا دعویٰ کیا گیا

(۱)سورہ تحریم: آپیہ ۲۔ (۲) سوره فتح: آبيه ۲۹ ـ (۳) بحارالانوار: جلد۲۱،روایت دہم، باب۳۶۔ ہے وہ صحیح نہیں ہے لیکن پھر بھی لغوی بحث اور استعمال کے موارد سے صرف نظر کرتے ہوئے بيسوال كەخشونت كے معنى بے رحمى ہيں پانہيں؟ ميں آپ سے سوال كروں كا: جيسا كەاسلام کے جزائی قانون میں ہے؛ اگر کوئی کسی گناہ کا مرتکب ہوا ہے اور اس کے بدلے اس کا داہنا ہاتھ قطع کیا جائے،اوراس کے بائیں پیرکوبھی کا ٹاجائے اور برادری سےاس کا بائیکاٹ بھی کیا جائے اورکوئی اس کا احترام نہ کرے، یہ بے دحمی ہے یا رحم؟ یا اگر جیسا کہ اسلام کے جزائی قا نون میں ہے، آگ روثن کر کے سی کو سزا کے طور پر اس آگ میں ڈالا جائے اور اس کو اس میں جلایا جائے، یا اس کے ہاتھ اور پیرکو باندھ کر پہاڑ سے پنچے بچینک دیا جائے ؛ یا ایک دینارطلا کے برابر چوری کے سبب کسی کی چارانگلیاں کاٹی جائیں؛ توسوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ بیکام رحم ہے یابے رحمی ہے؟ سوال میں فعلی اور فاعلی خشونت اور فعلی اور فاعلی حسن وبتح میں تفریق وتفکیک کی گئی ہے اور اس طرح قاطعیت اورخشونت میں فرق کو قبول کیا گیا ہے، لیکن مثلاً اگر کوئی لال بتی جلنے کے بعد عبور کرے اور پولیس اس کو گرفتار کرلے اور سلام واحوال برسی کے بعد سکراتے ہوئے ادب کے ساتھ اس سے کہے کہ آپ نے قانون کی خلاف ورزی کی ہے لہذایا پنچ ہزار رویئے

<mark>2</mark>33

آپ پرجرمانہ کیا جاتا ہے، یہاں پر قاطعیت ہے خشونت نام کی کوئی چیز نہیں ہے، لیکن بحث اس میں ہے کہ جس خشونت کے ہم اسلام میں قائل ہیں وہ صرف قاطعیت نہیں ہے؛ بعض اعمال ماہیت کے اعتبار سے حشن ہیں اور ان کو قاطعیت کے ساتھ انجام دینے میں ہمیشہ ایک طرح کی خشونت پائی جاتی ہے ؛جس وقت جلّا دشمشیر اور تلوار کے ساتھ آتا ہے اور کسی کا سر جدا کرتا ہے اورخون کافق ارہ جاری ہوتا ہے، اس کا م کی ماہیت ہی ایسی ہوتی ہے کہ اس کوہنسی خوشی اورکشادہ روئی کے ساتھانجا منہیں دیا جاسکتا؛ بیہ منظر ہی ایسا ہے کہ بہت سےلوگ اس کو برداشت کرنے کی طاقت نہیں رکھتے ؛ اور اس منظر کو دیکھنے سے ہی ان کے چیرہ کا رنگ اڑ جاتا ہے، ہنسنا ،سکرانا بھول جاتے ہیں یہاں تک کی بعض لوگ اس کود کیھ کر بیہوش ہوجاتے ہیں،اس وقت ہیکہنا کیسے ممکن ہے کہ خوداس کام کوانجام دینے والاصرف قاطعیت کے ساتھ لیکن مسکرا ہٹ اورمہر بانی سے اس کوانجام دے؟ ب**ی**غل ہی درحقیقت <sup>خ</sup>شن ہے اور جوڅخص ہیہ انجام دیتا ہے وہ فطری طور پرخشن اورخشونت کا طرفدار شار کیا جاتا ہےاور ان جگہوں پرفعلی اورفاعلی خشونت میں فرق پیدا کرنا ناممکن ہے۔

اس کے علاوہ جولوگ میداعتراض کرتے ہیں اس کا مورداور مقام خشونت فاعلیٰ نہیں ہے (یعنی میہ بحث کام کرنے والے کی خشونت سے متعلق نہیں ہے ) بلکہ ان کا اعتراض خشونت فعلی سے متعلق ہے ؛ وہ لوگ کہتے ہیں کہ جو کام تم لوگ انجام دیتے ہووہ کام خشن ہے اور اس کونہیں کرنا چاہئے۔اگر ہم اس کام کوہنسی خوش اور کشادہ روئی کے ساتھ انجام دیں تو بھی مشکل حل نہیں ہونے والی ہے ؛ بحث قاطعیت میں اور خشن نہ ہونے میں نہیں ہے بلکہ سارے اعتراضات انھیں مجازات اور سزاؤں پر ہیں۔اصل میں بیرسارے مطالب عالمی انسانی حقوق کے بیانیہ کی طرف یلٹتے ہیں ؛ وہ حقوق جو عالمی انسانی حقوق کے منشور میں ہے اس کا ایک بندیہ ہے کہ جتنی سرائیں بھی خشونت کا سبب بنتی ہیں ان سب کوختم ہونا چاہئے۔ان سزاؤں میں سب سے داختح اور ظاہری *سز* اجو ہے اور اس پر بہت زیادہ تا کید ہور ہی ہ<mark>و</mark>تل اور پھانسی کی سزا ہےاوراس جیسی سزائیں مثلاً ہاتھ کا ٹنا، کوڑے مار نااور دوسری سزائیں جو کہ جسمانی تکلیف کے ساتھ ہوں؛ آج جب انسانی حقوق کی گفتگو ہوتی ہے اور دنیا کے ممالک خاص طوریران کا سرعنه امریکه جم مسلمانوں پرانسانی حقوق پامال کرنے کا الزام لگاتے ہیں ؛ ان لوگوں کا اعتراض پنہیں ہے کہ مجرموں کو پیانسی دیتے وقت یا ان کوکوڑا مارتے وقت مسکراتے کیوں نہیں اور شخق کیوں کرتے ہو، بلکہ بات اصل میں ایسی سزاؤں کے وجود کے بارے میں ہے کہالیی سزائیں کیوں یائی جاتی ہیں؟ وہ لوگ ہیے کہتے ہیں کہ بیسزائیں اصل میں اس وقت تھیں جب انسان تدن اور کچرنہیں رکھتا تھا؛ لوگ ہمیشہ جنگ کیا کرتے تھے اور ایک دوسرے کوتل وغارت کرنے میں مشغول رہتے تھے؛لیکن آج انسان تدن یافتہ ہو چکا ہےاورسب کے سب باادب ہیں ؛ایک دوسر بے کا احتر ام کرتے ہیں اور فرض سیجئے اگر کسی شہر پرایٹی بم بھی گرائیں توبہت ہی باادب خاموثی کے ساتھ بغیر شوروغل کے دہلوگ آتھی بم گراتے ہیں اور واپس چلے جاتے ہیں!! آج کے دور میں ، پیخشونت آمیز سزائیں پھانسی اور کوڑے دغیرہ نہیں ہونے جاہئیں، اس طرح کی تبلیغات کی ہوااتن مضبوط اور موثر ہے کہ افسوس صدافسوس بعض وہ لوگ جو کہ روحانی (مولانا) ہیں اورسر پر عمامہ بھی رکھتے ہیں وہ بھی

اس سے متاثر ہوجاتے ہیں اور واضح طور پر اخبارات میں لکھتے ہیں کہالیی سز انہیں جو کہ انسانیت کےخلاف اورخشونت آمیز ہیں ان کوختم ہونا چاہئے ؛البتہ پیاظہارکوئی نئی بات نہیں ہے،انقلاب کے شروع میں بھی ہم کویاد ہے جبہہ ملی کے جوحقوق دان تھے انھوں نے بیانیہ د پاتھا کہ اسلامی قصاص کے قانون خشونت آمیز اورانسانیت کےخلاف ہیں اوران کوختم ہونا چاہئے،ان دنوں حضرت امام خمینی ان باتوں کے مقابلہ میں شخق کے ساتھ کھڑے ہوئے اور آپ نے ان کے مرتد ہونے کا تھم دیا،اوراما منین کے فتوے سے وہ اتنا خوف زدہ ہو گئے کہ وہ سالوں اپنے سوراخوں میں چھےرہے ؛لیکن آج پھر پہ پست اور جسارت سے مملو ہاتیں اٹھائی جارہی ہیں اور کھلے عام عمومی جگہوں اوراخبارات میں پیش کی جاری ہیں۔ لہذ ابات اس کام کوانجام دینے والے ( فاعل ) سے مربوط نہیں ہے کہ کیوں وہ مسکرا تانہیں اور باادب نہیں ہے بلکہاعتراض ان سزاؤں پر ہے کہ بیانسانیت کےخلاف اورخشونت آمیز ہیں،سوال بیرہے کہ بیرسزا نمیں جن کووہ لوگ خشونت آمیز جانتے ہیں،ان کوہونا چاہئے پانہیں ہونا چاہئے؟ وہ لوگ کہتے ہیں کہ خشونت نہیں ہونا چاہئے ان کی مرادخشونت سے یہی بیمانسی، قتل،قصاص اورکوڑے وغیرہ ہیں ہم چاہتے ہیں کہان کی باتوں کوغلط ثابت کریں ،لہذا ہمارے پاس اس کےعلاوہ کوئی راستہ نہیں بچتا ہے کہ ہم اسی لفظ کواستعال کریں اورکہیں کہ ہماری نظر میں خشونت کو ہونا چاہئے؛ البتہ ہماری مراد خشونت سے پیانسی قبل ، قصاص و تازیانہ مارنے کاحکم ہے۔ہم کواس بات پرکوئی ضدنہیں ہے کہ ہم لفظ خشونت کو درمیان میں لائیں؛لیکن چونکہ انسانی حقوق کے بیانیہ اورمنشور میں ایسا آیا ہے اور ہم یہ چاہتے ہیں کہ

حقوق انسانی کے بیانیہ کی رد کریں اور اس کو غلط ثابت کریں اور اس کے مقابل کھڑے ہو جائیں؛ اس لئے مجبوراً ہم لفظ خشونت کو استعال کرتے ہیں اور ہم کہتے ہیں کہ بیہ باتیں جو یا ہے کی نگاہ میں خشونت آ میز ہیں ان کا ہونا ضروری ہے؛ اس کی دلیل سیر ہے کہ بید واضح طور ے قران میں بیان ہوا ہے اور اس پر قر آن کی نص اور دلیل موجود ہے اور ہم ، العیاذ با اللہ ، قرآن کاانکارکریں یا عالمی انسانی حقوق کے بیانیہ کا ،اورایک مسلمان واقعائم بھی بھی انسانی حقوق کے بیانیہ کی خاطر قرآن کی مذمت نہیں کر سکتا اور قرآن کوچھوڑ نہیں سکتا ہے۔ قرآن کریم میں اللہ تبارک وتعالیٰ فرما تاہے:" الزانے ۃ والزانی ... " (۱) ہرزیا کرنے والا چاہے مرد ہو یاعورت اس کوسوکوڑ بے لگاؤاور اگرتم لوگ خدااور قیامت پر ایمان رکھتے ہوتو اس خدا کے کام میں ان دونوں کی نسبت کوئی رحم اور دل سوزی نہ کرو ۔اس آیہ کے واضح اعلان کے بعد اگرکوئی خدا اور قیامت پر حقیق ایمان رکھتا ہےتو اس کوان دونوں زنا کرنے والوں کی نسبت جنھوں نے زنا جیسے بر فعل کو انجام دیا ہے تھوڑا سا بھی رحم نہیں ہونا چاہئے؛ بیہ بات بالکل واضح ہے کہ جب رحم نہیں

...... (۱) سورہ نور: آیہ ۲ ۔ ہوگا توبے رحمی پائی جائے گی۔قر آن میں ارشاد ہور ہاہے مومن وہ ہے جوالیی جگہوں پر رحم نہ کرتا ہو؛ البتہ ایسی بے رحمی نہیں جو کہ ظالمانہ بے رحمی کہی جائے ۔ بہر حال مسلمان یا قران کی اس آیت کوقبول کرتے ہوئے اس پرعمل کرے یا عالمی انسانی حقوق کے بیانیہ کے بیچھپے جائے اوراس کی حمایت کرے قرآن مجید میں پھر خداوند عالم ارشاد فرما تاہے" والستارق والستارقة فاقطعوا اید پھما جزائ بما کسبا" (۱) مرداور عورت نے جو چوری کی ہے اس کی سز امیں ان دونوں کے ہاتھ کاٹ دئے جائیں۔اور عالمی انسانی حقوق کا بیانیہ کہتا ہے کہ میتھم وحشیانداور انسانیت کے خلاف ہے۔ مسلمان کو چاہئے کہ یہاں قرآن اور عالمی حقوق انسانی کے بیانیہ میں سے کسی ایک کو اختیار کرے۔

اسی طرح قرآن کا بینظر بید بھی ہے کہ" ولکم فی القصاص حیاۃ یا اولی الالباب" (۲) ائے عقلمندو! تمحارے لئے قصاص اور بدلہ لینے میں زندگی ہے؛ قرآن کی نگاہ میں معاشرہ کی سلامتی اورزندگی اس وقت ضانت پائے گی جب قاتل انسان سز آقتل ہے؛لیکن عالمی انسانی حقوق کا بیانیہ بید کہتا ہے کہتل کی سز اایک غیر انسانی کا م ہے اور اس کوختم ہونا چاہئے۔

(۱) سورہ مائدہ: آیہ ۳۸۔ (۲) سورہ بقرہ آیہ ۳۹۔ بیایک سازش ہے اور اس شور وغل اوروسیع تعبلیغات کے ذریعہ وہ چاہتے ہیں کہ ایسا کا م کریں کہ وہ ہم کوا تنامنفعل اور متاثر کر دیں کہ ہمارے مراجع تقلید بھی بیہ بات کہنے ک جرائت نہ کر پائیں کہ ہمارے یہاں ایسا قانون پایا جاتا ہے۔لہذ ااس کے مقابلہ میں ہم کو مضبوطی اور فیصلہ کن انداز میں پختی کے ساتھ اپنے موقف پر ڈٹے رہنا چاہئے ،اور کہنا چاہئے

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

<mark>2</mark>38

کہ ہاں اسلام میں سزاقتل ، ہاتھ کا ٹنا، جلانا اور آگ میں ڈالنا ہے اگر آپ ان سب کا نام خشونت رکھتے ہیں تو ہم کہیں گے کہ ہاں اسلام میں خشونت ہے اور ہم کو اس سے کوئی ڈربھی نہیں ہے کہ ہم کوخشونت طلبی سے متہم کیا جائے ، ہم کسی سے نگلف نہیں کرتے ہیں اور الفاظ ے کھیلنانہیں چاہتے ہیں ؛اگر ہم قرآن کے ماننے والے ہیں تو قر آن نے ان چیز وں کو جس کو عالمی انسانی حقوق کا بیانی خشونت جانتا ہے، جائز قرار دیا ہے بلکہ قرآن نے ان سب کو لازم اورواجب جانا ہے، قر آن مجید میں اللہ تبارک وتعالیٰ کا تھم ہوتا ہے: "وليجروافيكم غلظة" (י) اور وہ کافرتمھارے اندرخشونت کو پائیں [ قران نے بینہیں کہا" ولیچد وافی عملکم" بلکہ اس نے" فیکم" کہا ہے یعنی خشونت کوتھا رے اندرکمس کریں اورتھا را برتا وُان کے ساتھ ایسا ہو که ده مجھیں اورکہیں کہ بیدایسے افراد ہیں جواحساسات اورجذبا تسے متاثر نہ ہوں گے اوراگر ہم کوئی کام بھی خلاف کریں گےتو وہ رحم نہیں کریں گے ہم اگر قرآن (۱) سوره توبه: آبه ۱۲۳-کو قبول کرتے ہیں اور مسلمان ہیں تو ہم کو چاہئے کہ ہم کہیں یہ چیزیں قرآن اور اسلام میں ہیں اوراس سلسلہ میں کسی سے ڈرنانہیں چاہئے : "الذين يبلّغون رسالات الله ويخشونه ولا يخشون احداً الرّدله "() جولوگ اللہ کے پیغام کو پہونچاتے ہیں وہ کسی سے بھی نہیں ڈرتے ہیں صرف خدا سے ڈرتے

ہیں۔لہذاہم اگرخدا سے ڈرتے ہیں تو قرآن اورخدا کے حکم کو بیان کریں؛ کم از کم ایسانہیں ہونا چاہئے کہان کی باتوں کی تائید کریں اوران کی باتوں کی موافقت اور تائید میں مقالہ لکھیں اور یہاں وہاں تقریر کرتے پھریں۔البتہ ہرانسان اس میدان میں داخل ہونے اور الیی شجاعت وہمت دکھانے کی طاقت وہمّت نہیں رکھتا ہے؛صرف وہ لوگ اس میدان میں قدم رکھ سکتے ہیں جود دست ددشمن کی ملامت اور سرزنش کا کوئی ڈرنہ رکھتے ہوں۔ قر آن کریم میں خداوند عالم ارشادفر ماتا ہے : يجاهدون فى سبيل الله ولا يخافون لومة لائم " (٢) وہ لوگ اللہ کے رائے میں جہاد کرتے ہیں اور کسی ملامت کرنے والے کی ملامت سے نہیں ڈرتے۔ اگرہم کہیں اسلام قاطعیت رکھتا ہے، یہ عالمی انسانی حقوق کے اعلامیہ کا جواب نہیں ہے انسانی حقوق کا بیانید کہتا ہے کہ اسلامی سزائیں خشن اور سخت ہیں اور اس کوختم ہونا چاہئے ؛ ہم کوبھی بیکہنا چاہئے کہ بیتخت سزائیں اسلام میں ہیں اوران کو

(۱) سورہ احزاب: آیہ ۳۹۔ (۲) سورہ ما کدہ: آیہ ۶ ۵۔ ختم ہونا چاہئے۔ہم کونہیں چاہئے کہ دوسروں کی خوشی اور چاپلوسی کے لئے بعض قر آنی اور اسلامی احکام وقوانین کوقبول کریں اور لبعض کا انکار کریں۔بعض کا انکاراور بعض کا اقرار بھی <mark>2</mark>40

حقیقی کفر ہے، اسی کی حکایت خداوند عالم قرآن مجید کررہا ہے:" انّ الذين ۔۔۔ويقولون نومن ببعض ونكفر ببعض ادلئك هم الكافرون حقاً" (١) يعنى جولوگ .....ادر كہتے ہيں كه ہم بعض پر ایمان لائیں کے اور بعض کا انکار کریں گے ..... تو حقیقت میں یہی لوگ کافر ہیں۔مسلمان اگر واقعۂ مسلمان ہے اور قرآن پر اعتقاد رکھتا ہے تو وہ عالمی حقوق انسانی کی خاطر قرآن کریم کے واضح حکم سے چیثم یوثی کرے اوراپنے دین کوانسانی عالمی حقوق کے بیانید کے بدلے میں 😤 ڈالے سہ ہر گرنہیں ہوسکتا ہے۔ اگریہ ہو کہ جو کا ملوگوں کواچھا نہ لگتا ہووہ انجام نہ دیا جائے تو رسول اکرم لات وعرّ می کو برانہ کہتے اور مکہ کے بتوں کو نہ تو ڑتے ؛ قرآن مجید کا دستوریہ ہے کہتم کھلے عام خدا اور اس کے دین کے دشمنوں سے بیزاری کا اعلان کرواورزبان وکلام سے بھی دافعہ رکھتے رہو۔اس ضمن میں قرآن کریم حکم دیتا ہے تم عمل میں حضرت ابراہیم کی ذات کو نمون عمل قرار دو:" وقد کانت لکم اسوۃ حسة فی ابراہیم والذین معہ (۲) یقیناً تھارے لئے ابراہیم کی ذات اوران کے ساتھيوں

........... (۱) سورہ نساء: آیہ ۲۰۱۰۔ ۱) سورہ متحنہ: آیہ ۶ ۔ میں بہترین نمونہ کمل ہے حضرت ابراہیم اوران کے مانے والوں کاعمل اور فعل کیا تھا کہ وہ ہم لوگوں کے لئے نمونہ عمل ہے؟ اس کا جواب اسی کے بعد فوراً خود قر آن مجیدنے ذکر کیا ہے: "اذ قالوا لقومهم الله برآوا منكم و مله تعبدون من دون الله و كفرنابكم"() جب انهول نے اپنی قوم والول سے كہا كہ ہم تم سے اور تمھارے معبودول سے بيزار ہيں اور ہم نے تمھاراا نكاركرد يا ہے قرآن مجيد حكم ديتا ہے كہ ابراہيم كی پيروى كرو؛ جب وہ لوگوں

کے مقابل بہت ہی واضح انداز سے کھڑ ے رہے اور کہا کہ میں تم لوگوں سے بیزار ہوں اور تحصار بے خداؤں سے بھی بیز ار ہوں ؛ ییقر آن کا دستور اور اس کا حکم ہے، نہ بید کہ ہم کو لچکد ار روبیہ اختیار کرنا چاہئے اور بیہ ہیں کہ ہم کولوگوں کی سنت اور روش کا احتر ام کرنا چاہئے اور ان کے بتوں کے سامنے جا کر احتر ام کرنا چاہئے چونکہ ان کے نز دیک بت قابل احتر ام ہیں !!! قرآن اس کی اجازت کسی کونہیں دیتا ہے۔ مسلمانوں کو چاہئے کہ واضح انداز سے کہے بت اس سے بھی زیادہ مختی اور کلی کے ساتھ ہیکہو:

وبدابيننا وبينكم العداوة والبغضاء ابداً حتى تومنوا بالله وحدة (٢) اور بهار تحصار بدرميان بميشكى عداوت اور

(۱)اور(۲)سورہ متحنہ: آبیہ ٤ ۔ دشمنی ہوگئی ہے جب تک تم اللہ داحد پرایمان نہیں لاتے ہم کو بیے کہنا چاہئے کہ جب تک تمھا را ایساعمل اورایسی فکرر ہے گی ؛ ہم تمھا رے دشمن ہیں اور بید شمنی کبھی ختم نہیں ہوگی ؛ ہم کو بیے کہنا

چاہئے :تم پرلعنت اورتمھارے بتوں پرلعنت ہو ؛اسی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے خدا وندعالم قرآن مجيد ميں ارشادفر مار ہاہے: افلكمرولماتعبدون تم پراور جو کچھتم یوجتے ہوان سب پر تف اور دائے ہو؛ یہ نظریات اور باتیں ایک سر پر عمامہ رکھنےوالے یز دی بندہ کی نہیں ہیں ، بلکہ بیقر آن کا واضح حکم ہے کہان دشمنوں سے کہہ دوہم تمھارے ہمیشہ دشمن رہیں گےاورتم سے کینہ و دشمنی ہمیشہ رکھیں گے ،مگریہ کہتم لوگ خدا کی طرف آؤ؛ مسلمات وقت اور دلچیپ نظر آتاہے، جب ہم آپیر کے بعد کے حصّہ کو دیکھتے ہیں جس میں اللہ تعالی فرما تا ہےتم کوابر ہیم کا اتباع کرنا چاہئے اوران کے مل کونمونی مل قرار دینا چاہئے یہاں پرایک چیز کواس سے جدا کیا گیا ہے کہ ابراہیم کے اس کا م کوتم نہ کرو: "الراقول ابر اهيم لابيها لاستغفر ت لك" ،صرف ابراہیم کا بیکہنا ہے چاہے کہ میں تمھا رے لئے خدا سے ضرور آمرزش طلب کروں گا ،ابراہیم جو کہ دشمن کے مقابلہ میں پوری قاطعیت کے ساتھ تھے لیکن اپنے چا (۱) سوره انبیاء: آیه ۲۷ -

آ زر سے متعلق تھوڑ ارحم ومروت سے پیش آئے اورانھوں نے کہا کہ میں خدا سے چاہوں گا کہ دہتم کو بخش دے؛قر آن میں خداوند عالم فر ما تا ہے ابراہیم کے اس کا م کو اختیار نہ کر دادرکسی بھی مشرک سے بیہ دعدہ نہ کر و کہ میں تھھا رے لئے خداوند عالم سے مغفرت <mark>2</mark>43

طلب کروں گااور یہ چاہوں گا کہ وہ تم کوبخش دے ؛ اگر ہم قرآن کو قبول کرتے ہیں تو بسم اللہ ؛ یقرآن کا دستورا ورتعلیم ہے جو وہ اپنے ماننے والوں کو دیتا ہے۔ اس آیت کا معنی اور منہ ہو م بھی بالکل واضح اور روشن ہے اس میں کوئی دوسری قرائت بھی نہیں پائی جاتی ہے ؛ بس دوسری قرائت ہیہ ہے کہ ہم قرآن میں تحریف کریں یا اس کے معانی کو پامال کر دیں اور دنیا کی خوش اور عالمی اداروں کی خوشنو دی کے لئے اس کے مطالب کو قبول نہ کریں ؛ ہم کو این ذ مہداریوں کو واضح کرنا چاہئے یا ہم قرآن کے مانے والے ہیں ؛ یا یہ کہ عالی کر دیں اور دنیا کی خوش کو واضح کرنا چاہئے یا ہم قرآن کے مانے والے ہیں ؛ یا یہ کہ عالی انسانی حقوق کے اعلامیہ قبول کریں جو حقوق انسانی کے بیا نیہ سے میں کھاتے ہوں ؛ اور چور کے ہاتھ کا سے اور دکھ زنا کر نیوالے کو تازیانہ مارنے کا حکم یا پھر قاتل کو قبول کریں نہ ہیں آیا ہے ؟ لہذا حقوق انسانی کے بیا نیہ سے میں کھاتے ہوں ؛ اور چور کے ہاتھ کا سے کا محکم اور نی کر نیوالے کو تازیانہ مارنے کا حکم یا پھر قاتل کو قبول کریں نہ وگا ۔ کا کی مادر کو زنا کر نیوالے کو تازیانہ مارنے کا حکم یا پھر قاتل کو قبول کریں نہ ہوگا ۔ کا حکم اور نا ہر خالوق انسانی کے بیا نیہ ہی تو تال کو قبل کرنے کا حکم اور ای میں آیا ہے ؟ اور عالی سبیل دیت کو بیا ہے کہ ہو الہ و عظات الحسن نہ (ر)

(')سور لا نحل: آیه ۱۰۰۰ آیه: "و قاتلو هم حتی لا تکون فتناتو"(') اور ان سے اس وقت تک جنگ کرو جب تک که فتنه ختم نه ہوجائے، قر آن آیا ہے اور ہم کو چاہئے کہ ہم ان دونوں پر عمل کریں؛ اگر کوئی انسان خدا کو" ارحم الاحمین" کے طور پہچا نتا ہے تو اس کو چاہئے کہ "شدید العقاب" کے عنوان سے بھی اس کو جانے ، یہ ہیں ہو سکتا کہ جہاں قرآن میں خدا کہے کہ میں ارحم الراحمین یعنی سب سے زیادہ رحم کرنے والا ہوں وہاں تو انسان بہت خوشی سے اس کو قبول کر لے لیکن جہاں وہ اپنے کو" شدید العقاب" کے یعنی بہت سخت عذاب دینے والا ہوں تو وہاں پر کہے کہ بیتو خشونت ہے اور ہم اس کو قبول نہیں کرتے ہیں۔خداوند عالم ارحم الرحمین فی موضع العفو والرّحمۃ بھی ہے اور اشّد المعاقبین فی موضع النکال والتقمہ (۲) بھی ہے بیہ ہماری کمز وری ہے

(۱) سورہ انفال: آیہ ۳۹۔ (۲) ارحم الرحمین کالفظ سورہ اعراف: آیہ ۲۵، اورا شڈ المعاقبین کالفظ سورہ مائدہ: آیہ ۲ میں آیا ہے اس کے علاوہ روایات اور اددعیہ میں بھی بیہ دونوں لفظ استعال ہوئے ہیں ملاحظہ ہو مفاتیح البخان ( دعائے افتتاح) مولفہ مرحوم شیخ عبّا سقمی ۔

کہ ہم نے اسلام کے حقائق کو ظاہر نہیں کیا ہے اور نص قرآن کے اعتبار سے اسلام کے حقائق بیان کرنے کی شجاعت ہمارے اندر نہیں ہے؛ ہم ان حقائق کو بیان کرنے سے کیوں ڈرتے ہیں؟ مرحوم امام خمینی جس وقت فرماتے تھے تم ان لوگوں کی اس بات سے نہ ڈرو کہ ریتم کو خشونت اور سنگد لی سے متہم کریں تو آپ کا اشارہ ایسی ہی باتوں کی طرف تھا۔ جس اسلام ک طرف ہم لوگوں کو دعوت دیتے ہیں وہ ایک مجموعہ کا نام ہے جس کے اندر ریسز انٹیں بھی ہیں جن کا، عالمی حقوق انسانی کا بیانیدا نکار کرتا ہے اور ہمارے لئے میمکن نہیں ہے کہ ہم لوگوں

د قیق شیصات ٹھوں جوابات

دوسرإسوال اوم اسكاجواب سوال : ہم اس بات کو جانتے ہیں کہ قرآن اور دین اسلام یکبارگی نازل نہیں ہوا ہے بلکہ د هیرے دهیرے معاشرہ اور ماحول کی مناسبت سے اورلوگوں کے فہم ورشد کے اعتبار سے جو پنج بر بخاطب یتھ، لایا گیاہے؛ اسی طرح اس بات کے پیش نظر کہ ہم ایک اسلامی ملک میں زندگی بسر کررہے ہیں اور نوّے فیصدی سے زیادہ یہاں کے لوگ مسلمان ہیں ،لہذ اہمارے لئے لازم ہے کہ ہم اسلام کے تمام مطالب کوبغیر کمی اورزیادتی کے قبول کریں اور بعض کااقرار یابعض کاانکارنہ کریں؛اس میں کوئی بھی بحث نہیں ہے۔مسئلہ بیرے کہ آج ہم نے انقلاب بریا کیا ہے اور ہمارے انقلاب کے انڑ کی وجہ سے اسلام کو ،جس کی حقیقت د هیرے دهیرے ملتی جارہی تھی، دوسری حیاتم مل گئی ہے، اس وقت ہم یہ جاہتے ہیں کہ اسلام کو دنیا والوں کے سامنے پیش کریں، اس کو پیچنوائیں اورلوگوں کو اس کی طرف دعوت دیں۔دوسری طرف ہم پیچھی جانتے ہیں کہ مغربی اور سامراجی ذرائع ابلاغ اس بات میں مصروف ہیں کہ وہ اسلام کوایک خشن اور سنگدل دین کے طور پر پیش کریں اور مسلما نوں خاص کرایرانی مسلمانوں کودہشت گرد، بے منطقی اورخشونت طلب کے عنوان سے پیش کریں ؛اب اگران حالات میں ہم یہ چاہیں کہ چور کے ہاتھ کاٹنے یا زنا کارکوسنگسار کرنے جیسے

احکام کوجاری کریں تو لازمی طور پردنیا کے لوگوں کے ذہن میں اس کامنفی انڑ ہوگا اور مغربی رسالے اور جرائدان کی تصویر کشی کر کیا سلام اور مسلما نوں کے چہروں کو بہت ہی بری اور نفرت انگیز انداز سے دنیا والوں کے سامنے پیش کریں گے۔

یہ بات ظاہر ہے کہ اگر دنیا کے سامنے اسلام اس طرح پیش ہوا تو ہم اسلام اور قرآن کے پیغام کود نیا والوں تک نہیں پہونچا پائیں گے اور کوئی شخص اسلام کی طرف مائل نہ ہوگا سوال یہ ہے کہ کیا ہم مذکورہ مسائل کے سبب ایک بڑی اور اہم مصلحت (یعنی اسلام کی تر وتے اور تبلیغ) کی خاطر بعض اسلامی احکام میں تغیر و تبدل انجام دے سکتے ہیں؟ جیسے قتل کے بارے میں اسلام کا پہلا تکم یہ ہے کہ سواونٹ دیت میں دیئے جائیں؛ لیکن آج ہم نے اس کے برابر دوسری چیز کو بنالیا ہے اور وہ ستر لا کھ نفذ رو پیہ دیا جانا ہے اسی طرح کیا ہمارے لئے بیمکن نہیں ہے کہ ہم چند جگہوں پر اس کے برابر کوئی دوسری چیز معین کر کے اسلام کی جو کر یہہ صورت پیش کی جاتی ہے اس کو دور کر دیں اور لوگوں کو اسلام کے دائرہ میں داخل کریں۔

جواب: البتہ اس کا جواب دینے کے لئے ضرورت اس بات کی ہے کہ ہر جملہ پر بحث کی جائے ؛لیکن پھر بھی جس قدریہاں ممکن ہوگا وہ مطلب بیان کروں گا۔

ہیہ بات جوسوال میں بیان کی گئی کہ ہم اس وقت اسلامی ملک میں اسلام کو بیان کرر ہے ہیں

اورتقر بیانو بے فیصدی سے زیادہ وہ لوگ ہیں جو اسلام کو قبول کرتے ہیں اور یہاں پر کسی انحراف اور پریشان ہونے کی گنجائش نہیں ہے، اس کے جواب میں ہم کہیں گے کہ افسوس کے ساتھالیں بات نہیں ہے بلکہ حقیقت اس کے برعکس ہے۔ آج جبکہ ابھی انقلاب کوزیادہ وقت نہیں گذرا ہےاور ہرروز ریڈیواور ٹیلیویژن سےاماح مینیکی تقریریں نشر ہوتی ہیں ؛لیکن پھر بھی ہم اپنی آنکھوں سے اس بات کو دیکھتے ہیں کہ بعض تقریروں اور مضامین میں امام حمينيكى باتوں كوكم يازيادہ كردجا تاہے آپ خوداس ملك ميں ايك اخبار كود كيھتے ہيں كہ اس كا سر پرست ایک عالم دین ہے لیکن پھر بھی اسلام اور قر آن کے واضح احکام کے خلاف مطلب اس میں چھپتا ہے،خلاصہ بید کمختلف بہانوں سے اس بات کی کوشش ہور ہی ہے کہ جوانوں پر انژانداز ہوا جائے اوران کے دل میں شک وشبہ پیدا کیا جائے لہذا ہم کوخودا پنے ملک میں اسلام کو پچنوانے کے سلسلے میں بہت تشویش ہے۔ اور جو بیہ کہا گیا کہ ابھی مغربی لوگوں نے اسلام کے متعلق کچھ ہیں سنا ہے اور وہ اس کے

بارے میں پچھنہیں جانتے ہیں اور ہم چاہتے ہیں کہ انھیں اسلام کو پیچنوائیں، تو اس کے جواب میں بھی ہم کہیں گے کہ یہ بات بھی صحیح نہیں ہے۔ آج دنیا کی بولی جانے والی تمام اہم زبانوں میں قرآن کا ترجمہ ہو چکا ہے اور دنیا کے لوگ اس وسعت کے ساتھ جو کہ تمام اخبارات ، ریڈیو، ٹیلی ویژن، سلا میٹ اور، انٹر نیٹ وغیرہ رکھتے ہیں، حقیقت میں تمام چیزیں ان کے ہاتھوں میں ہیں اور ہمارے لئے سے کہنامکن نہیں ہے کہ ہم کہیں وہ لوگ اسلام سے ناواقف ہیں ؛ خاص طور سے وہ وسیع تبلیغ جو آج کے اخبار اور رسالے خصوصاً دنیا کے

صہبونی اور یہودی لوگ اسلام کے خلاف کررہے ہیں ؛ آج آپ دنیا کے کسی حصتہ میں چلے جائیں اسلام کواس عنوان سے پیش کرتے ہیں کہ اسلام نے عورتوں کے ق کا خیال نہیں کیا ہے اور اسلام مردوں اور عورتوں کے درمیان فرق کا قائل ہے؛ میں خود دنیا کے بہت سے ملکوں میں گیا ہوں اور جنوب مغرب میں ایک ملک چیلی ہے وہاں بھی گیا ہوں اوریہی بحث جس کی طرف اشارہ کیا گیاہے پیش ہوئی تھی اور میں نے خوداس کے بارے میں ریڈیواور ٹیلی ویژن پرانٹرویودیا تھا۔خلاصہ بیرکہ اگرہم ہیکہیں کہ آج دنیامیں ایسےلوگ یائے جاتے ہیں جو کہ اسلام کے بارے میں تچھنہیں جانتے اور ہم نئے سرے سے ان کے سامنے اسلام کو پیش کریں تو بیہ کہنا صحیح نہیں ہے ؛لیکن پھر بھی اگرایسے لوگ پائے جاتے ہوں تو ایسانہیں ہے کہ ہم سب سے پہلےان سے ریکہیں کہ اسلام کہتا ہے کہ چور کے ہاتھ کاٹے جائیں پابیر کہ ز ناکرنے والے کو تازیانہ مارا جائے پاکبھی اس کوسنگسار کرنے کا تحکم دیتا ہے اور اس جیسے مسائل کواس کے سامنے بیان کریں، بلکہ یہ فطری بات ہے کہ سب سے پہلے اسلام کے مبانی اور اصول جیسے توحید ، نبوت اوور قیامت وغیرہ کو پیش کریں جب دھیرے دھیرے ان کا ایمان محکم ہوجائے توایک کے بعدایک اس کے سامنے دوسرے مسائل کی وضاحت کریں۔ یہاں تک کہ شروع میں ہم اسی بات پراکتفا کریں کہ وہ کلمہ شہادتین کو پڑھلیں اور مسلمان ہو جائیں یا تمام اسلامی احکام میں ان سے کہیں کہ وہ صرف نماز کی پابندی کرے ۔خلاصہ، شروع میں اس بات کی کوشش کریں کہ اسی قدران کواسلام سے قریب کریں اور پھر دھیرے د هیرے جتناان کے لئے مل کرناممکن ہوان سے کہیں کہاس یرمل کرے،البتہ بیہ تدریج تبلیغ

د قیق شیھات ٹھوس جوابات

کی سیاست دوسرے ملک اور وہاں کےلوگوں سے متعلق ہوسکتی ہے لیکن تہران ،اصفہان اور شیراز کےلوگوں سے مربوط نہیں ہے۔ جو کچھخضرطور پریہاں کہا جا سکتا ہے وہ بد کہ ہم اس بات سے قطع نظر کہا یسے حالات اور واقعات پائے جاتے ہوں تو کلی تھم ہہ ہے کہ اگر کسی جگہ پاکسی وقت خاص حالات میں ایک تحکم کا جاری کرنااسلام اوراسلامی معاشرہ کے لئے نا قابل تلافی نقصان کا باعث ہوتو یہاں پر ولی امرسلمین اس بات کاحق رکھتا ہے کہ اپنی ولایت کواستعال کرتے ہوئے عنوان ثانوی (جو کہ احکام اسلامی میں پایا جاتا ہے) کے مطابق حکم دے، کہ کچھ دنوں کے لئے سے پہلاحکم اٹھالیاجار ہاہے۔البتہ بیچ چیزصرف ولی امرسلمین کے اختیار میں ہےاورکوئی دوسرااس کا م کو انجام نہیں دے سکتا ہے۔ لیکن جس نکتہ کی طرف توجہ دینے کی ضرورت ہے وہ بید کہ بیچکم جود قتی طور پرکسی مصلحت کی بنا پراٹھالیا جار ہا ہے اس میں اور اس بات میں فرق ہے کہ کسی اسلامی حکم کے سرے ہی سے منکر ہوجائیں اور بیدکہا جائے کہ بیچکم اسلام میں پایا ہی نہیں جاتا پا بید کہیں کہ پیچکم آج تک اسلام میں تھالیکن ہم آج سے اس بات کا اعلان کرتے ہیں کہ اسلام کا حصّہ نہیں ہے۔ان دونوں میں بہت فرق ہےا یک حکم کا کچھ دنوں کے لئے معطّل ہونا اسلام کے جزائی احکام سے مخصوص نہیں ہے ؛ مثلاً ہم خود اس بات کے گواہ ہیں کہ حضرت امام خمینی نے پچھ صلحتوں کی بنیاد پر جج کو (جو کہ اسلام کی ایک اہم عبادت ہے) تعطیل کیا تھا، کسی حکم کی وقتی تعطیل ایک چیز ہےاوراس تھم سے اصلاًا نکارایک دوسری چیز ہے۔ میمکن ہے کہ کہا جائے بیچکم پچھ صلحتوں کی بنا پر فی الحال جاری نہیں ہوگا ؛لیکن اگر بیہ کہا جائے کہ اسلام سنگ

ساری کا حکم ہی نہیں رکھتا اور بیچکم فقط عرب کے اس زمانہ کے غیر متمدن نیم وحش انسانوں کے لئے تھا توالی بات اسلام کے ایک حتمی حکم سے انکار اور اس کا نسخ کرنا ہے کہ جس کا کسی کو یہاں تک کہ رسول اکرم کو بھی حق حاصل نہیں ہے۔ یہاں پر ایک تاریخی نمونہ کا ذکر جو کہ مطلب کو واضح اور ثابت کرنے میں مفید ہے مناسب ہوگا۔

اسلام کے ابتدائی ایام میں جب کہ سلمان بہت ہی تنگی اور شخق میں زندگی بسر کرر ہے تھے، طائف کے لوگ آئے اور ان لوگول نے پیغیر اسلام سے ایک پیشکش کی اور کہا ہم مسلمان ہونے کو تیار ہیں اور آپ کے ساتھ معاہدہ کرتے ہیں کہ آپ کے ساتھ تعاون کریں گے ،لیکن ایک شرط ہے ۔ہم اس بات کے لئے حاضر ہیں کہ شہادتین (کلمہ) پڑھیں ؛ بتوں کو نہ پوجیں متی زکواۃ بھی دیں ؛لیکن ہم کو صرف ایک کام سے معاف کرد یجئے اور وہ سجدہ کرنا ہے۔ ہم اس کام کو جو آپ لوگ کرتے ہیں اور زمین پر جھلتے اور سجد کرتے ہیں نہیں کر سکتے ہیں، اگر آپ ہم لوگوں کو سجدہ کرنے سے معاف کرد یجئے تو ہم اس بات کے لئے تیار ہیں کہ ست پر تی کو چھوڑ دیں اور اس کے علاوہ دوسرے برے کام کو تھی ترک کردیں گے اور آپ کے ساتھ عہد کرتے ہیں کہ جنگوں میں آپ کا ساتھ دیں گے۔

آپ ذرا شرا ئط کوملا حظه کریں ؛ مسلمانوں کی تعداد بہت کم ہے اوران کوطاقت کی ضرورت ہے ؛ان کی مالی قوت کمز ور ہے اورانھیں مالی تعاون کی ضرورت ہے اورطا ئف کے لوگ اکثر امیر اور دولت مند ہیں ؛ خلاصہ بیہ کہ ایک بھاری تعداد خود اپنی مرضی اور خوشی سے اس بات <mark>2</mark>51

کے لئے حاضر ہے کہ ایک قدم نہیں بلکہ سوقدم اسلام سے قریب ہوجا تیں گے لیکن صرف ایک بات کہ ظاہری طور پر معمولی سی چیز ہے اس کو قبول نہ کریں گے۔ قرآن اس جگہ فرما تا ے:" لولا ان ثبیتا ک لقد کدت ترکن الیھم شمیا قلیلا " (۱) یعنی اگر ہماری تو فیق خاص نے آپ(بشری طوریر) کو ثابت قدم نه رکھا ہوتا تو آپ کچھ نہ کچھان کی طرف مائل ضرور ہو جاتے ؛اگران کی طرف جھک جاتے تو کیا ہوتا ؟ اس کا جواب بہت ہی سخت لہجہ کے ساتھ اس ے فوراً بعد ہے :" اذ ألا ذقناك ضعف الحيواۃ وضعف المات ثم لا تجد لك علينا نصيراً" (۲) اور پھر ہم زندگانی دنیا اور موت دونوں مرحلوں پر دہرا مزہ چکھاتے اور آپ ہمارے خلاف کوئی مددگاراورنصرت کرنے والانہیں یاتے۔اگرتھوڑ اسابھی جھکا وًاور تمایل پیدا ہوتا، تو دنیا اور آخرت میں دوسروں کے مقابلے دو گنا عذاب کرتے اور آپ کسی کواپنی مدد کے کئے ہیں پاتے۔ میں اور آپ تواپنی جگہ، دین کے انکار کا مسلہ اور اس کے احکام میں کوتا ہی اور سستی ایک ایس چیز ہے کہ پنجبر کی طرف سے بھی ممکن نہیں ہے اور اگر بفرض محال ایسی چیز انحضرت کی طرف سے ہوبھی جائے تو خداوند عالم کی طرف سے اس کی باز پرس بہت ہی پخت ہے اور اللہ اس مسّلہ میں کسی سے کوئی تکلف نہیں کرتا۔

> (۱) سوره اسریٰ: آبیه ۲۷ ـ ۲) سوره اسریٰ: آبیه ۲۰ ـ

اور وہ چیز جو کہ سوال میں دیت کے برابرکوئی دوسری چیز معین کرنے کی تھی اس کے بارے

میں تبھی ہم کہیں گے کہاس چیز کوہم نے اپنی جانب سے نہیں بنایا ہے، بلکہ یہ مسئلہ خودروا یتوں میں آیا ہے اور شروع سے ہی روایتوں میں اس کو بیان کیا گیا ہے ؛ اس زمانے میں بھی صرف اونٹ معین نہیں تھا بلکہ اونٹ کے بدلے ، سونا چاندی جو کہ اس وقت کے پیسے تھے اور وہ لوگ اس کودے سکتے تھے۔

## ISLAMICMOBILITY.COM

## "Wisdom is the lost property of the Believer,

let him claim it wherever he finds it"

Imam Ali (as)