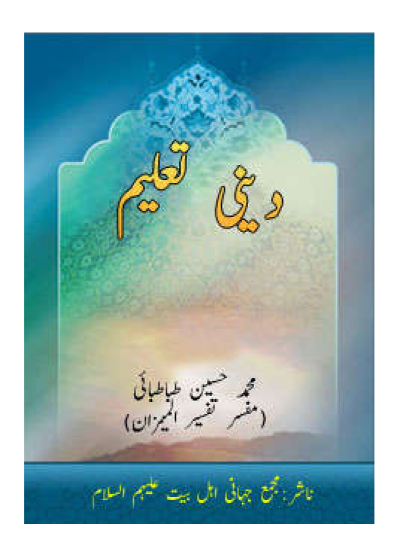
د ين تعليم 1



د ين تعليم 2

دین تعلیم محرحسین طباطبائی (مفسر تفسیر المیزان) مرشبه: سیدمهدی آیت اللمی مترجم: سیدابی حسین رضوی

بسم الله الرحمن الرحيم

پروردگارعالم نے ارشادفر مایا:

(إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُنُهِبَ عَنْكُمُ الرِّجُسَ آهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيْراً) (سورة احزاب: آيت ٣٣)

اے اہلیبیت اللہ کا ارادہ بیہ ہے کہتم سے رجس اور گندگی کو دورر کھے اور تمہیں اسی طرح پاک رکھے جو پاک و پاکیزہ رکھنے کاحق ہے۔

شیعه اورا المی سنت کی کتابول میں رسول خدا کی بہت ہی احادیث اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ بی آیہ مبارکہ پنجتن اصحاب کساء کی شان میں نازل ہوئی ہے اور اہل بیت سے مرادوہ ہی حضرات ہیں اوروہ: محمد علی ، فاطمہ ، حسن و حسین علیہ م السلام ہیں نمونہ کے طور پر ان کتابول کی طرف رجوع کریں: مسندا حمد بن خبل (وفات ۲۶۱ ھ): ج۱، ص۳۳، ج٤، ص۳۷، کا جسمن کی طرف رجوع کریں: مسندا حمد بن خبل (وفات ۲۶۱ ھ): ج۷، ص۳۱؛ سنن تر مذی (وفات ج، میں ۲۹۱ ھ): ج۷، ص۳۱؛ سنن تر مذی (وفات ۲۷ ھ): ج۷، ص۳۱؛ سنن تر مذی (وفات ۲۷۹ ھ): ج۰ می ۲۷ ھ): ج۰ می ۲۰ می السن الکبری نسائی (وفات ۳۰ ہ ھ): ج۰ می ۲۰۸ و ۲۱۲؛ المستدرک علی الصحیحین حاکم السنن الکبری نسائی (وفات ۳۰ ہ ھ): ج۰ می ۲۰۸ و ۲۳۲؛ المستدرک علی الصحیحین حاکم نیشا پوری (وفات ۶۰ ه ه کی ایک ۲۰ می ۲۰ می ۲۰ می ۲۶ و ۲۰ ه البر مان فرکتی (وفات ۶۰ می ۲۰ میل العام می در کی کی دو الت ۲۰ می ۲۰ م

التبصرة ابن بابویه (وفات ۲۹۳ه ): صروق (وفات ۲۹۳ه ): ما ۲۹ بادویا مغربی (وفات ۳۹۳ه ها): مه و ۲۹۰؛ الخصال شیخ صدوق (وفات ۲۸۱ ها): مه ۴۰ و ۲۰۰۰؛ الامالی شیخ طوی (وفات ۲۹۱ه ها): ۲۸ ۲۰ هها): ۲۸ ۲۰ ۲۰ همان تر مندر جد ذیل کتابول میں اس آیت کی طوی (وفات ۲۶۰ه ها)؛ ۲۰ ۲۰ همان آیت کی تفسیر کی طرف مراجعه کریں: جامع البیان طبری (وفات ۲۹۱ ها)؛ احکام القرآن جصاص (وفات ۲۷۰ ها)؛ اسباب النزول واحدی (وفات ۲۹۱ ها)؛ زاد المسیر ابن جوزی (وفات ۲۷۱ ها)؛ الجامع لاحکام القرآن قرطبی (وفات ۲۷۱ ها)؛ تفسیر ابن کثیر (وفات ۲۷۱ ها)؛ تفسیر ابن کثیر (وفات ۲۷۱ ها)؛ تفسیر ابن کثیر (وفات ۲۷۱ ها)؛ تفسیر این کشیر وفات ۲۷۱ ها)؛ تفسیر عیاشی (وفات ۲۷۱ ها)؛ تفسیر فی (وفات ۲۷۱ ها)؛ تفسیر فی (وفات ۲۷۱ ها)؛ تفسیر فی (وفات ۲۵۱ ها)؛ تفسیر فی (وفات ۲۵۱ ها)؛ تفسیر فرات کوفی (وفات ۲۵ ها) آیهٔ اولوا الامر کے ذیل میں؛ مجمع البیان طبرسی (وفات ۲۰ هه)) اور بهت می دوسری کتابین۔

#### حرفاول

جب آفتاب عالم تاب افق پرخمودار ہوتا ہے کا ئنات کی ہر چیز اپنی صلاحیت وظرفیت کے مطابق اس سے فیضیاب ہوتی ہے حتی نضے نضے بود ہے اس کی کرنوں سے سبزی حاصل کرتے اور غنچہ و کلیاں رنگ و نکھار پیدا کر لیتی ہیں تاریکیاں کا فور اور کوچہ و راہ اجالوں سے پرنور ہوجاتے ہیں، چنانچہ متمدن دنیا سے دور عرب کی سنگلاخ وادیوں میں قدرت کی فیاضیوں سے جس وقت اسلام کا سورج طلوع ہوا، دنیا کی ہرفر داور ہرقوم نے قوت و قابلیت کے اعتبار

یض اٹھایا۔

اسلام کے بیلغ وموسس سرور کا ئنات حضرت محر مصطفی صلی الله علیه وآله وسلم غارحراء سے شعل حق لے کرآئے اور علم وآگی کی پیاسی اس دنیا کوچشمہ حق وحقیقت سے سیراب کردیا، آپ کے تمام البی پیغامات، ایک ایک عقیدہ اور ایک ایک عمل فطرت انسانی سے ہم آ ہنگ ارتفائے بشریت کی ضرورت تھا، اس لئے ۲۳ برس کے مختصر عرصے میں ہی اسلام کی عالمتاب شعاعیں ہر طرف پھیل گئیں اور اس وقت دنیا پر حکمر ان ایران وروم کی قدیم تہذیبیں اسلامی قدروں کے سامنے ماند پڑگئیں، وہ تہذیبی اصنام جوصرف دیھنے میں اچھے لگتے ہیں اگر حرکت وعمل سے عاری ہوں اور انسانیت کوسمت دینے کا حوصلہ، ولولہ اور شعور نہ رکھتے تو مذہب عقل وآگی سے روبر وہونے کی تو انائی کھود سے ہیں یہی وجہ ہے کہ ایک چوتھائی صدی مذہب عقل وآگی سے روبر وہونے کی تو ان فی مداہب اور تہذیب و روایات پر غلبہ حاصل کرلیا۔

اگر چپرسول اسلام صلی الله علیه وآله وسلم کی بیگرانهها میراث که جس کی اہل بیت علیهم السلام اور ان کے پیروؤں نے خود کو طوفانی خطرات سے گزار کر حفاظت و پاسبانی کی ہے، وقت کے ہاتھوں خود فرزندان اسلام کی بے توجہی اور نا قدری کے سبب ایک طویل عرصے کے لئے سنگنا ئیوں کا شکار ہوکرا پنی عمومی افا دیت کو عام کرنے سے محروم کر دئی گئی تھی، پھر بھی حکومت و سیاست کے عتاب کی پروا کئے بغیر مکتب اہل بیت علیهم السلام نے اپنا چشمہ فیض جاری رکھا اور چودہ سوسال کے عرصے میں بہت سے ایسے جلیل القدر علاء ودانشور دنیائے اسلام کو تقدیم

کئے جھوں نے بیرونی افکارونظریات سے متاثر اسلام وقر آن مخالف فکری ونظری موجول کی زد پراپنی حق آگیں تحریروں اور تقریروں سے مکتب اسلام کی پشت پناہی کی ہے اور ہر دور اور ہر زمانے میں ہر قسم کے شکوک وشبہات کا از الد کیا ہے ، خاص طور پر عصر حاضر میں اسلامی انقلاب کی کامیا بی کے بعد ساری دنیا کی نگا ہیں ایک بار پھر اسلام وقر آن اور مکتب اہل بیت علیہ السلام کی طرف اٹھی اور گڑی ہوئی ہیں ، دشمنان اسلام اس فکر و معنوی قوت و اقتدار کو توڑنے نے لئے اور دوستداران اسلام سے اس مذہبی اور ثقافی موج کے ساتھ اپنا رشتہ جوڑنے اور کامیاب و کامران زندگی حاصل کرنے کے لئے بے چین و بے تاب ہیں ، یہ زمانہ محلی اور فکری مقابلے کا زمانہ ہے اور جو مکتب بھی تبلیغ اور نشر و اشاعت کے بہتر طریقوں سے عملی اور فکری مقابلے کا زمانہ ہے اور جو مکتب بھی تبلیغ اور نشر و اشاعت کے بہتر طریقوں سے فائدہ اٹھا کر انسانی عقل و شعور کو جذب کرنے والے افکار ونظریات دنیا تک پہنچائے گا ، وہ اس میدان میں آگے نکل جائے گا۔

(عالمی اہل ہیت کونسل) مجمع جہانی اہل ہیت علیہم السلام نے بھی مسلمانوں خاص طور پر اہل ہیت عصمت وطہارت کے پیروؤں کے درمیان ہم فکری و بجہتی کوفروغ دیناوقت کی ایک اہم ضرورت قرار دیتے ہوئے اس راہ میں قدم اٹھایا ہے کہ اس نورانی تحریک میں حصہ لے کر بہتر انداز سے اپنافریضہ اداکرے، تاکہ موجود دنیائے بشریت جوقر آن وعترت کے صاف وشفاف معارف کی پیاسی ہے زیادہ سے زیادہ عشق ومعنویت سے سرشار اسلام کے اس مکتب عرفان وولایت سے سیراب ہو سکے، ہمیں یقین ہے عقل وخرد پر استوار ماہرانہ انداز میں اگر اہل ہیت عصمت وطہارت کی ثقافت کو عام کیا جائے اور حریت و بیداری کے علمبر دارخاندان

نبوت ورسالت کی جاوداں میراث اینے صحیح خدوخال میں دنیا تک پہنچادی جائے تو اخلاق وانسانیت کے دشمن، انانیت کے شکار، سامراجی خون خواروں کی نام نہاد تہذیب وثقافت اور عصرحاضر کی ترقی یافتہ جہالت سے تھی ماندی آ دمیت کوامن ونجات کی دعوتوں کے ذریعہ امام عصر (عج) کی عالمی حکومت کے استقبال کے لئے تیار کیا جاسکتا ہے۔ ہم اس راہ میں تمام علمی و تحقیقی کوششوں کے لئے محققین مصنفین کے شکر گزار ہیں اور خود کو مولفین ومترجمین کا اد نی خدمتگارتصور کرتے ہیں ، زیرنظر کتاب ، مکتب اہل بیت علیهم السلام کی تروج واشاعت کے سلسلے کی ایک کڑی ہے،علامہ طباطبائی کی گرانقدر کتاب دین تعلیم کو مولا ناسید قبلی حسین رضوی نے اردوزبان میں اپنے ترجمہ سے آراستہ کیا ہے جس کے لئے ہم دونوں کے شکر گزار ہیں اور مزید توفیقات کے آرز ومند ہیں، اسی منزل میں ہم اینے تمام دوستوں اورمعاونیں کا بھی صمیم قلب سے شکر بہا دا کرتے ہیں کہ جنھوں نے اس کتاب کے منظرعام تک آنے میں کسی بھی عنوان سے زحمت اٹھائی ہے، خدا کرے کہ ثقافتی میدان میں بیادنی جہادرضائے مولی کا باعث قراریائے۔

والسلام مع الاكرام مديرامورثقافت، مجمع جهاني ابل بيت عليهم السلام

#### ديني معلومات

لفظ دین کثیر الاستعال الفاظ میں سے ایک ہے۔عام طور پر دینداراسے کہتے ہیں جو کا ئنات کے لئے ایک خدا کا قائل ہواوراس کی خوشنودی کے لئے خاص قشم کے اعمال بجالا تا ہو۔ ممکن ہے ہرمعاشرے اور ملت میں، قانون کے مطابق معاشرہ کے ہر فرد کے لئے فرائض معین ہوئے ہوں ،اوران برلوگ عمل کرتے ہوں ،تو بہتصور کیا جائے کہ وہاں چھردین کی ضرورت نہیں ہے کیکن اسلام کے احکام اور ضوابط پر سنجیدگی سے غور کرنے سے اس معنی کے خلاف ثابت ہوتا ہے، کیونکہ دین اسلام صرف خداکی عبادت وستائش تک ہی محدوز نہیں ہے بلکہاس میں انسان کے تمام انفرادی واجتماعی مسائل کے لئے جامع قواعد وضوابط اورمخصوص قوانین وضع کئے گئے ہیں اور بشریت کی وسیع دنیا کے بارے میں حیرت انگیز صورت میں شخقیق کی گئی ہے۔اورانسان کی ہرانفرادی واجتماعی حرکت وسکون کے لئے مناسب قوانین وضع کئے گئے ہیں۔ایسے دین کو تکلفاتی اور رسی دین سے تشبیہ یانسبت نہیں دی جاسکتی ہے۔ خدائے متعال نے قرآن مجید میں دین اسلام کو مذکورہ بیان شدہ کیفیت میں توصیف فرمائی ہےاوراس کےعلاوہ یہودیت ونصرانیت کو کہ جن کی آسانی کتابیں توریت وانجیل ہیں اوران میں اجماعی احکام وقواعد وضوابط ہیں۔اسی صورت میں بیان فرمایا ہے، چنانچے فرما تا ہے: (وكيف يُحكّمونك وعندهم التورة فيها حكم الله ... انّا انزلنا التورة فيها هلي و نور يحكم بها النبيون النين اسلموا للنين هادوا والربينيون

8

والإحبار ... وقفينا على أثارهم بعيسى ابن مريم ... و التينه الانجيل فيه هدى و تور و مصدقاً لها بين يديه من التورة و هدى و موعظة للهتقين و ليحكم اهل الانجيل بما انزل الله فيه ... و انزلنا اليك الكتب بالحق مصد قاً لها بين يديه من الكتب ومهيهنا عليه فاحكم بينهم بما انزل الله ...)

(مائل ١٥٣٥ - ١٠٠٠)

اور یہ کس طرح آپ سے فیصلہ کرائیں گے جب کہ ان کے پاس توریت موجود ہے جس میں ملا عت اور نور ہے اور اس کے فرید کھا خدا بھی ہے ۔.. بیٹک ہم نے توریت کو نازل کیا جس میں ہدایت اور نور ہے اور اس کے ذریعہ اطاعت گزارا نبیاء یہود یوں کے لئے فیصلہ کرتے ہیں اور اللہ والے علماء یہود ... اور ہم نے اضیں انبیاء کے نقش قدم پرعیسی بن مریم کو چلا یا۔.. اور ہم نے اضیں انجیل دیدی جس میں ہدایت اور نور تھا اور وہ اپنے سامنے کی توریت کی تصدیق کرنے والی اور ہدایت تھی اور صاحبان تقوی کے لئے سامان تھے تھی ... اہل انجیل کو چاہئے کہ خدا نے جو تھم نازل کیا ہے صاحبان تقوی کے لئے سامان تھے تھی ... اہل انجیل کو چاہئے کہ خدا نے جو تھم نازل کیا ہے جو اس کے مطابق فیصلہ کریں ۔.. .. اور اے پینمبر! ہم نے آپ کی طرف کتاب نازل کی ہے جو اس کے مطابق فیصلہ کریں ۔.. . اور اے پینمبر! ہم نے آپ کی طرف کتاب نازل کی ہے جو کے مطابق فیصلہ کریں

توریت اور انجیل۔ جواس وقت یہودونصاری کے ہاتھ میں ہیں۔ بھی اسی مطلب کی تائید کرتی ہیں، کیونکہ توریت میں بہت سے قوانین اور تعزیراتی ضوابط موجود ہیں اور ظاہری طور پر انجیل بھی توریت کی شریعت کی تائیدوتصدیق کرتی ہے۔

#### تبيجه

مذکورہ بیان سے واضح ہوتا ہے کہ قرآن مجید کی اصطلاح میں دین کہ وہی زندگی کی روش ہے، اوراس سے انسان پہلو تہی نہیں کرسکتا۔ دین اورایک اجتماعی قانون کے درمیان جوفرق پایا جاتا ہے وہ یہ ہے کہ دین خدا کی طرف سے ہوتا ہے اوراجتماعی قانون لوگوں کے افکار کی پیداوار ہوتا ہے۔ دوسرے الفاظ میں دین لوگوں کی اجتماعی زندگی اور خدائے متعال کی پر ستش اوراس کی فرما نبر داری کے درمیان ایک ربط پیدا کرتا ہے، کین اجتماعی قانون میں اس رابط کی کوئی اہمیت نہیں ہوتی ہے۔

## خداكع قانون سرمرابطكا اچهااثر

دین انسان کی اجتماعی زندگی اور خدائے متعال کی پرستش کے درمیان رابطہ پیدا کرنے کے نتیجہ میں انسان کے تمام انفرادی واجتماعی اعمال کو خدائی ذمہ داری قرار دے کراس کو خدا کے خواب دہ جانتا ہے۔ چونکہ خدائے متعال اپنی لامحدود قدرت اور بے پناہ علم کی بنا پر ہر جہت سے انسان پر احاطہ رکھتا ہے اور اس کے دل ود ماغ کے تمام اسرار وافکار سے کمل طور پر آگاہ ہے اور اس سے کوئی چیز پوشیدہ نہیں ہے، اس لئے دین نے بشری قانون کی طرح امور کے نظم ونسق کو باقی رکھنے کے لئے محافظ اور نگہ بان مقرر کئے ہیں اور مخالفت وسرکشی کرنے والوں کی سزا کے لئے قوانین وضع کر کے بشری قانون کی نسبت ایک اور امتیاز حاصل کیا ہے اور وہ یہ کہ: دین، انسان کی حیرت اور ہوشیاری کی باگ ڈورکوایک باطنی وابدی محافظ کے اور وہ یہ کہ: دین، انسان کی حیرت اور ہوشیاری کی باگ ڈورکوایک باطنی وابدی محافظ کے اور وہ یہ کہ: دین، انسان کی حیرت اور ہوشیاری کی باگ ڈورکوایک باطنی وابدی محافظ کے

ہاتھ میں دیتا ہے۔ کیوں کہ دین سے نہ غفلت ہوتی ہے اور نہ خطا اور اس کی جزا اور سز اسے کوئی نے نہیں سکتا۔ خدائے متعال فرما تاہے:

(وهو معکم این ماکنتم ...) (حدید،) اورتم جهال بھی ہو، وہ تمہارے ساتھ ہے

(والله بما يعملون محيط) (انفال، ١٠)

اوراللہ ان کے کام کا احاطہ کئے ہوئے ہے

(وانكلالماليوفينهمربهاعمالهم...) (هود ١١٠٠)

اوریقیناتمهارا پروردگارسب کے اعمال کا پورا پورابدلہ دے گا۔

اگرہم قانون کے دائرہ میں زندگی کرنے والے کے حالات کادین کے دائرہ میں زندگی کرنے والے کے حالات کادین کے دائرہ میں زندگی کرنے والے کے حالات سے موازنہ کریں گے تو دین کی برتری واضح اور روشن ہوجائے گی ۔ کیونکہ جس معاشرے کے تمام افراد متدین ہوں اور اپنے دینی فرائض کو انجام دیں، ہر حالت میں خدائے متعال کو اپنے کا موں میں حاضر و ناظر جانیں ، تو وہ ایک دوسرے سے بد ظن نہیں ہوتے ہیں۔

اس کئے ایسے ماحول میں زندگی کرنے والے عوام الناس، ایک دوسرے کی زبان اور ہاتھ سے محفوظ رہتے ہیں اور نہایت ہی آرام ومسرت کی زندگی گزارتے ہیں اور انھیں کوابدی سعادت نصیب ہوتی ہے۔ لیکن جس ماحول میں صرف بشری قانون کی حکمرانی ہوتی ہے وہاں پر، جب تک لوگ اپنے کام پرکسی کونگرال محسوس کرتے ہیں اس وقت تک وہ کام میں کوتا ہی

نہیں کرتے، ورنمکن ہیکہ وہ ہرطرح کی کوتا ہی کے مرتکب ہوں۔

جی ہاں ،اخلاق کے پابند معاشرے میں ،جودلی سکون پایا جاتا ہے،وہ اسی دین کا مرہون منت ہوتا ہے نہ کہ قانون کا۔

دوسرے الفاظ میں ، دین ، ایسے عملی و اخلاقی عقائد وضوابط کا مجموعہ ہے ، جسے انبیاء خداکی طرف سے انسان کی راہنمائی اور ہدایت کے لئے لائے ہیں۔ان عقائد کو جاننا اور ان احکام پرعمل کرنا انسان کے لئے دونوں جہاں میں سعادت کا سبب بنتا ہے۔

اگر ہم دیندار ہوں اور خداو پینمبر کے احکام کی اطاعت کریں تو اس نا پائدار دنیا میں بھی خوش قسمت اور دوسری دنیا کی ابدی اور لامحدود زندگی میں بھی سعادت مند ہوں گے۔

وضاحت: ہم جانتے ہیں کہ سعادت مند وہ شخص ہے جس نے اپنی زندگی اشتباہ اور گمراہی میں نہ گزاری ہو،اس کے اخلاق لیندیدہ ہوں اور نیک کام انجام دیتا ہو۔خدا کا دین ہمیں

اسی سعادت اورخوش بختی کی طرف ہدایت کرتا ہے اور حکم دیتا ہے کہ:

اولاً: جن تیج عقائدکوہم نے اپنی عقل وشعور سے درک کیا ہے، انھیں مقدس ومحترم جانیں۔ ثانیاً: ہم پیندیدہ اخلاق کے مالک ہوں اور حتی الا مکان اجھے اور شائستہ کام انجام دیں، اس بناء پر دین تین حصوں میں تقسیم ہوتا ہے:

١-عقائد

۲۔اخلاق

٣ عمل

#### ١\_عقائد

اگرہم اپنی عقل و شعور کی طرف رجوع کریں تو دیکھیں گے کہ اس عظیم اور وسیح کا ئنات کی ہستی، اس چیرت انگیز نظام کے ساتھ، خود بخو دو جود میں آنا۔ اور اس کا اول سے آخر تک کا نظم ونسق، کسی فتظم کے بغیر ہوناممکن نہیں ہے۔ یقینا کوئی خالت ہے، جس نے اپنے لامحدود علم وقدرت سے اس عظیم کا نئات کو پیدا کیا ہے اور تمام امور میں پائے جانے والے ثابت ونا قابل تغیر قوانین کے ذریعہ کا ئنات کے نظام کو انتہائی عدل وانصاف کے ساتھ چلایا ہے ونا قابل تغیر قوانین کے ذریعہ کا ئنات کے نظام کو انتہائی عدل وانصاف کے ساتھ چلایا ہے کوئی بھی چیز عبث خلق نہیں کی گئی ہے اور کوئی بھی مخلوق خدائی قوانین سے مشتنی نہیں ہے۔ لہذا سے باور نہیں کیا جاسکتا ہے کہ ایسا مہر بان خدا ، جواپنی مخلوق پر اس قدر مہر بان ہے ، انسانی معاشر سے کوانسان جوزیا دہ تر نفسانی خواہشات کا اسیر بن کر ، گمر اہی اور بد بختی سے دو چار ہو تا ہے۔ کی عقل کے رخم وکرم پر چھوڑ دے۔

اس بنا پر ،معصوم انبیاء کے ذریعہ بشر کے لئے ایسے قواعد وضوابط کا بھیجنا ضروری ہے تا کہ ان یمل کر کے انسان سعادت وخوش بختی تک پہنچ جائے۔

چونکہ پروردگار کے احکام کی اطاعت کی جزااس دنیا کی زندگی میں مکمل طور پر ظاہر نہیں ہوسکتی ، لہذا ایک دددوسرے جہان کا ہونا ضروری ہے کہ جہاں پرلوگوں کا حساب و کتاب ہو، اگر کسی نے نیک کام انجام دیا ہے تواسے اس کی جزاملے اور اگر کسی سے کوئی برا کام سرز دہوا ہوتو اسے اس کی سزاملے۔

دین ،لوگوں کو ان اعتقادات اور دیگر تمام حقیقی عقائد۔جن کوہم بعد میں تفیصل سے بیان کریں گے۔کی طرف تشویق کر تاہے اور انھیں جہل و بے خبری سے پر ہیز کرنے کی تاکید کرتا ہے۔

#### ٢۔اخلاق

دین، کا ہم سے مطالبہ یہ ہے کہ زندگی میں پہندیدہ صفات اختیار کریں اور اپنے آپ کو قابل ستاکش اور نیک خصلتوں سے آراستہ کریں ۔ہم فرض شناس، خیرخواہ، انسان دوست، مہر بان ،خوش اخلاق اور انصاف پہند بن کرحق کا دفاع کریں ۔ اپنے حدود اور حقوق سے آگ نہ بڑھیں اور لوگوں کے مال ،عزت ، آبر و اور جان پر تنجاوز نہ کریں ۔ علم و دانش حاصل کرنے میں کسی بھی قسم کے ایثار اور فدا کاری سے در لیغ نہ کریں ،خلاصہ یہ کہ اپنی زندگی کے تمام امور میں عدل وانصاف اور اعتدال کو اپناشیوہ قرار دیں۔

#### ٣۔عمل

دین ہمیں بیتکم دیتا ہے کہ ہم اپنی زندگی میں وہ کام انجال دیں جن میں ہماری اپنی اور اپنے معاشرے کی خیر وصلاح ہو۔اور فسادو تباہی مجانے والے کاموں سے پر ہیز کریں۔اس کے علاوہ دین ہمیں بیتھی حکم دیتا ہے کہ خدائے متعال کی عبادت و پرستش کے عنوان سے پچھ اعمال جیسے نماز،روزہ وغیرہ۔جو بندگی اور فرما نبرداری کی نشانی ہے۔کو بجالائیں۔

یہ وہ قواعد وضوابط اور احکام ہیں جضیں دین لے کرآیا ہے اور ہمیں ان کی طرف دعوت دیتا ہے۔ چنا نچہ واضح ہے کہ ان ضوابط اور احکام میں سے بچھ کا تعلق عقیدہ سے بچھ کا اخلاق سے اور بچھ کا عمل سے ہے۔ جیان ہو چکا ہے کہ ان کو قبول کرنا اور ان پر عمل کرنا ہی انسان کے لئے سعادت وخوش بختی ہے ، کیونکہ ہم جانتے ہیں کہ انسان کے لئے سعادت حاصل کرنا ممکن نہیں ہے مگریہ کے حقیقت شناس ہواور بیندیدہ اخلاق واعمال پر مبنی زندگی بسر کرے۔

## دين كافطري ونا

انسان اپنی فطرت اور خداد ادطینت کے لحاظ سے دین کا خواہاں ہے، کیونکہ انسان اپنی زندگی کے سفر میں سعادت حاصل کرنے کے لئے مسلسل ہاتھ پاؤں مارتا ہے اور اپنی ضرور توں کو پورا کرنے کے لئے ان اسباب ووسائل سے استفادہ کرتا ہے جواس کے مقاصد میں مؤثر ہیں ، بیشک وہ ہمیشہ ایسے سبب کی تلاش میں ہوتا ہے جومؤثر ہواور وہ ناکام نہ ہو۔ دوسری طرف ہم عالم طبیعت میں کوئی ایسا سبب نہیں پاتے ہیں جس کا اثر دائی ہواور وہ بھی رکاوٹوں کے مقابلہ میں ناکام نہ ہو۔

انسان فطرت کے مطابق اپنی سعادت کے لئے ایک ایساسب چاہتا ہے جونا کام نہ ہواور ایک ایسا بیب چاہتا ہے جونا کام نہ ہواور ایک ایسا پشت پناہ بھی چاپتا ہے کہ جو بھی ساتھ نہ چھوڑ ہے تا کہ اپنی زندگی کواس سے منسلک کردے اور باطنی آرام وسکون حاصل کر سکے ،حقیقت میں دین بھی یہی چاہتا ہے۔ کیونکہ صرف خدائے متعال ہے جواپنے ارادہ میں ہرگز مغلوب ونا کام نہیں ہوتا ہے اور عذر وقصور

اس کے لئے قابل تصور نہیں ہے، اور خدائے متعال سے مربوط زندگی کے طریقوں کا نام ہی دین اسلام ہے۔

اس بناء پریہ کہا جاسکتا ہے کہ انسان کی فطری خواہش ، دین کے تین بنیادی اصولوں توحید، نبوت اور معاد کو ثابت کرنے کے بہترین دلائل میں سے ایک ہے، کیونکہ فطری ادراک دوستی اور شمنی کے مفہوم کو مخلوط نہیں کرتا ہے اور شکی کوسیر ابنہیں سمجھتا ہے۔

یہ جے کہ بعض اوقات انسان بیتمنا کرتا ہے کہ پرندے کے ماننداس کے بھی پر ہوتے تا کہ پرواز کرتا یا ایک ستارہ کے مانندآ سان پر ہوتا اور طلوع وغروب کرتا ہمیکن ان کی حقیقت محض ایک نصور ہے بیہ اور بات ہے کہ انسان دل کی گہرائیوں سے اپنی سعادت، مطلق راحت وسکون یا انسانی تقاضوں کی بنا پر وہ سنجیدہ زندگی کی خاطر ایک پناہ گاہ کی تلاش میں ہے اور ہرگز اس سے منہیں موڑتا ہے۔

اگر کا ئنات میں نا قابل مغلوب سبب (خدا) نہ ہوتا تو انسان اپنی ہے آلائش طبیعت سے اس کی فکر میں نہیں پڑتا اور اگر مطلق وآرام (جوآخرت کا سکون وآرام ہے) کا وجود نہ ہوتا تو انسان فطری طور پر اس کو پانے کی فکر ہی نہ کرتا اور اگر دین طریقہ (جونبوت کے ذریعہ ہم تک پہنچاہے) حق نہ ہوتا ، تو انسان کے باطن میں اس کی تصویر بھی نہ ہوتی۔

انسان مختلف قسم کی جسمانی وروحانی ، مادی ومعنوی ضرورتیں رکھتا ہے کہ جس کواجتاعی زندگی کے ذریعہ دور کیا جاسکتا ہے اور انسانی معاشرے کا ہر فرد عام وسائل کو استعال کر کے ،کسی رکاوٹ کے بغیر ،اس دنیا کی چندروزہ زندگی کوآرام وآسائش میں گزار تا ہے اور دوسری دنیا

کے لئے زادراہ حاصل کرتا ہے، پس انسانی معاشرے میں ایک ایسا قانون نافذ ہونا چاہئے جو خالق کا کنات کے ارادہ کے مطابق اور فطرت وخلقت سے ہم آ ہنگ ہو۔ اس قانون کے مطابق ہرایک کواپنی جگہ پر قرار پانا چاہئے اور معاشرے میں اپنی قدر ومنزلت کے مطابق اس سے استفادہ کرے اور دوسروں کے حقوق پر تجاوز کرنے سے پر ہیز کرے آخر کارمعاشرے کے تمام لوگ خدائے متعال کے ارادہ کے سامنے تسلیم ہو جائیں اور سب آپس میں بھائی بھائی اور حق وانصاف کے مقابلہ میں برابر ہوجائیں۔

#### دین کے فائد ہے

مذکورہ بیانات سے ثابت ہوگیا کہ فرداور معاشر ہے کی اصلاح میں دین ایک گہرااثر رکھتا ہے بلکہ یہ سعادت ونیک بختی کا منفر دوسیلہ ہے۔جومعاشرہ دین کا پابند نہ ہووہ حقیقت پبندی اور جدت فکر سے محروم ہے،ایسے معاشر ہے کے لوگ اپنی فیمتی زندگی کو گمراہی اور ظاہر داری میں گزارتے ہیں ،عقل کو پامال کر کے حیوانوں کی طرح تنگ نظری اور بیوقوفی میں زندگی گزارتے ہیں ،عقل کو پامال کر کے حیوانوں کی طرح تنگ نظری اور اس طرح انسانی خصو گزارتے ہیں اور اضلاقی انحطاط اور کردار کی پستی کا شکار ہوتے ہیں اور اس طرح انسانی خصوصیات وابیں۔

اس شم کا معاشرہ ،علاوہ اس کے کہ ابدی اور انہائی کمال وسعادت تک نہیں پہنچتا ہے ، اس دنیا کی ، اپنی مخضر اور نا پائد ارزندگی میں بھی انحر افات اور گمرا ہیوں کے منحوس نتائج سے دو چار ہوتا ہے اور کسی نہ سی وقت اپنی غفلت کے برے نتائج کو بھگتے گا اور واضح طور پر اسے معلوم ہوگا

که سعادت کا راسته دین ہی تھا اور سرانجام اپنے کردارسے پشیمان ہوگا۔ خدائے متعال قرآن مجید میں فرما تاہے:

(قدافلح من ذرگھا وقد خاب من دسها) (شمس ۱۰۰۹)

بینک وه کامیاب ہوگیا جس نے نفس کو پا کیزه بنالیا اوروه نامرادر ہاجس نے اسے آلوده کرلیا
البتہ جاننا چاہئے کہ جس چیز سے انسان کی سعادت اور فردومعا شرے کی خوش بختی وابستہ ہوہ دین ضوابط پر عمل کرنا ہے ۔ صرف نام سے کام نہیں چانا ، کیونکہ جس چیز کی اہمیت و قیمت ہے وہ خود حقیقت کا دعوی ۔ جو خص اپنے آپ کو مسلمان کہتا ہے کیکن اس کا باطن تاریک ہے اوروہ اخلاتی طور پر گراہوا اور بدکردار ہے ، اس کے باوجود سعادت کے فرشتہ کا منتظر ہے ، تو اسکی مثال اس بیاری کی جیسی ہے جو طبیب کے نسخہ کو جیب میں رکھ کرصحت یا بی کی تو قع رکھتا ہے ، یقینا ایسا انسان اس فکر کے ساتھ منزل مقصود تک نہیں بہنچ سکتا ہے ۔ خدا کے متعال اپنے کلام میں فرما تا ہے :

(انّ الذّين ء امنوا والّذين هادوا والنّضارٰی والصّائبين من امن بالله و اليوم الذّي و النّدو و عمل صالحاً فلهم اجرهم عندر بهم ...) (بقر ١٣٥) جولوگ بظاهرايمان لائے يا يهودي، نصاري اورصابيين (١) بين ان

۱۔ جنہوں نے مجوسی مذہب سے یہودی مذہب کی طرف تمائل پیدا کر کے مجوسیت اور یہو دیت سے ایک درمیانی دین ایجاد کیا، انھیں صابئین کہتے ہیں۔ میں سے جو واقعی اللہ اور آخرت پر ایمان لائے گا اس کے لئے پروردگار کے یہاں اجر وثواب ہے...

ممکن ہے اس آ میشریفہ کے مضمون سے بیق صور کیا جائے کہ جولوگ خدااور قیامت کے دن پر ایمان لائے اور انہوں نے نیک اعمال انجام دیے ہوں ،اگر چہ انہوں نے تمام پیغمبروں یا بعض پیغمبروں کو قبول بھی نہ کیا ہو، تب بھی وہ نجات پائیں گے۔لیکن جاننا چاہئے کہ سورہ نساء کی آیت نمبر ، ۱۵ اور ۱۵ میں پروردگار عالم ان لوگوں کو کا فر جانتا ہے جو تمام پیغمبروں یا بعض پیغمبروں بیا بحض پیغمبروں برایمان نہر کھتے ہوں۔

# تامريخ اديان كاليل خلاصه

ادیان کے وجود میں آنے کے بارے میں اجمالی تحقیق ، طمئن ترین راہ ہے ب پردین نقطہ نگاہ سے اعتماد کیا جاسکتا ہے۔قرآن مجید ہی کا بیان ہے، کیونکہ سے ہوشتم کی خطا، اشتباہ ، تعصب اور خوضی سے منزہ ویاک ہے۔

(انّاللّينعندالله الإسلام...) (آل عمران ١٠)

دین خدا، دین اسلام ہی ہے

جوانسان کی پیدائش کے پہلے ہی دن سے اس کے ساتھ تھا، جبیبا کہ قرآن مجید میں تاکید ہوئی ہے کہ، بشر کی موجودہ نسل کی ابتداء میں دو شخص ایک مرداور ایک عورت تھے۔مرد کا نام آدم اوراس کی بیوی کا نام حواتھا۔حضرت آدم پیغیبر تھے اوران پروی نازل ہوتی تھی۔حضرت اوراس کی بیوی کا نام

آ دم کا دین بہت سادہ اور چند کلیات پر مشتمل تھا، جیسے، لوگوں کوخدا کو یادکرنا چاہئے اور آپس میں ، خاص کرا پنے والدین کے ساتھ احسان و نیکی کرنا چاہئے، فساد قبل اور برے کاموں سے پر ہیز کرنا چاہے۔

آدم اوراُن کی بیوی کے بعد ،ان کی اولاد انتہائی سادگی اورا تفاق واتحاد کے ساتھ زندگی گزارتی تھی ، چونکہ دن بدن ان کی آبادی میں اضافہ ہوتا جار ہاتھا،لہذا رفتہ رفتہ انہوں نے اجتماعی زندگی اختیار کرلی۔

اس طرح وہ بتدر ت زندگی کے طور طریقوں کو سیکھتے تھے اور تہذیب و تمدن سے قریب ہوتے سے ۔ چونکہ آبادی بڑھتی گئی اس لئے وہ مختلف قبیلوں میں تقسیم ہو گئے اور ہر قبیلہ میں کوئی نہ کوئی بزرگ پیدا ہوتا تھا اور قبیلہ کے لوگ اس کا احترام کرتے تھے، یہاں تک کہ اس ک مرنے کے بعد اس کا مجسمہ بنا کر اس کا احترام وستائش کرتے تھے۔ اسی زمانہ سے لوگوں میں مرنے کے بعد اس کا مجسمہ بنا کر اس کا احترام وستائش کرتے تھے۔ اسی زمانہ سے لوگوں میں بت پرستی کا رواج پیدا ہوا، چنانچہ ائمہ علیہم السلام کی روایتوں میں آیا ہے کہ بت پرستی اسی طرح شروع ہوئی ہے اور بت پرستی کی تاریخ بھی اسی بات کی تائید کرتی ہے۔ رفتہ رفتہ طرح شروع ہوئی ہے اور بت پرستی کی تاریخ بھی اسی بات کی تائید کرتی ہے۔ رفتہ رفتہ ہوتا چلا گیا۔ اور بیا تفاقی طور پر پیدا ہونے والے اختلافات ان کی زندگی میں گونا گوں شکش اور لڑائی جھڑے۔ پیدا کرنے کا سبب بے۔

یہ اختلافات۔جوانسان کوسعادت کی راہ سے منحرف کر کے بدیختی اور ہلاکت کی طرف لے جاتے تھے۔اس امر کاسبب بنے کہ خدائے مہربان نے کچھا نبیاء کونتخب کر کے آسانی کتاب

کے ساتھ بھیجا تا کہ انسان کے اختلافات کو دور کریں، چنانچہ خدائے متعال اپنے کلام میں فر ماتا ہے:

(كأن النّاس امّة واحدة فبعث الله النبيّن مبشّرين ومنذرين وانزل معهم الكتّب بألحق ليحكم بين النّاس فيما اختلفوا فيه ...) (بقر ١٣٠٧)

( فطری اعتبار سے )سارے انسان ایک قوم تھے۔ پھر اللہ نے بشارت دینے والے اور ڈرانے والے انبیاء بھیجے اور ان کے ساتھ برق کتاب نازل کی تا کہ لوگوں کے اختلافات کا فیصلہ کریں

## دين اسلام او سراس كي آسماني كتاب

دین اسلام ، ایک عالمی اور ابدی دین ہے۔اس میں اعتقادی ،اخلاقی اور عملی ضوابط کے امور کا ایک سلسلہ ہے جن پر عمل پیرا ہونے سے انسان دنیا وآخرت کی سعادت وخوش بختی حاصل کرتا ہے۔

دین اسلام کے قواعد وضوابط۔جوخالق کا ئنات کی طرف سے بھیجے گئے ہیں۔ایسے ہیں کہ اگر انسانی معاشرے کا کوئی فردیا انسانی معاشروں میں سے کوئی معاشرہ ان پڑمل کرئے تواس کے لئے زندگی کے بہترین شرا کطاور ترقی یافتہ ترین انسانی کمال حاصل ہو سکتے ہیں۔
دین اسلام، کے نیک آثار ہر فرداور ہر معاشرے کے لئے مساوی ہیں اور چھوٹے بڑے،عالم وجاہل،مردوعورت،سفید فام وسیاہ فام اور مشرقی و مغربی، بلا استثناء اس مقدس

دین کے فوائداور خوبیوں سے فیضیاب ہوسکتا ہے ،اورا پنی ضرورتوں کو اچھی طرح پورا کرسکتا ہے۔

دین اسلام نے اپنے معارف وضوابط کوفطرت کی بنیاد پراستوا رکیا ہے اور انسان کی ضرورتوں کو مدنظر رکھا ہے، اور ان کو پورا کرتا ہے اور انسان کی فطرت اور ساخت بھی مختلف افراد ہنسلوں اور متعدد زمانوں میں کیسان ہے، اس لحاظ سے واضح ہے کہ انسانی معاشرہ مشرق سے لے کر مغرب تک ایک ہی قسم کا خاندان ہے اور وہ انسانی ساخت کے اصول وارکان میں آپس میں شریک ہیں اور مختلف افر اداور نسلوں کی ضرور تیں بھی مشابہ ہیں اور بشرکی آنے والے نسلیں بھی اسی خاندان کی اولاد ہیں اور یقیناانہی کے وارث ہیں اور اُن کی ضرور تیں اہی کی ضرور تیں جول گی۔

نتیجہ کے طور پر،اسلام ایک ایسادین ہے جوانسان کی واقعی اور فطری ضرور توں کو پورا کرتا ہے اور سجھی کے لئے کافی اور ابدی ہے۔

اسی گئے خدائے متعال نے اسلام کو دین فطرت کا نام دیا ہے اورلوگوں کوانسانی فطرت کوزندہ رکھنے کی دعوت دیتا ہے اور دین کے بزرگوں نے فرمایا ہے:

اسلام ایک آسان دین ہے جوانسان پر میں شخی نہیں کرتا۔

خدائے متعال نے دین اسلام کوفطرت کی بنیاد پر بنایا ہے لہذا اس کی کلیات سبھی کے لئے قابل فہم ودرک ہیں الیکن پھر بھی اس نے اس کے اصلی معارف وضوابط کی بنیادوں کو پیغیبرا کرم حضرت مجم مصطفی صلی الله علیه وآله وسلم پر نازل ہونے والی آسانی کتاب قرآن

مجید میں فرمایا ہے۔

دین مقدس اسلام، آخری آسانی دین ہے اس لئے یکمل ترین دین ہے۔ اس دین کے آنے کے بعد گذشتہ دین منسوخ ہوگئے، کیونکہ کامل دین کے ہوتے ہوئے ناقص دین کی ضرورت نہیں ہوتی ۔ دین اسلام ہمارے پیغیبر حضرت محمصطفی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ذریعہ بشر کے لئے بھیجا گیا ہے۔ نجات اور سعادت کا یہ دروازہ دنیا کے لوگوں کے لئے اس وقت کھولا گیا جب انسانی معاشرہ اپنی فکری ناتوانی کے دورسے گزرر ہاتھا اور انسانیت کے کمال کو حاصل کرنے کے لئے مکمل طور پر آمادہ ہو چکا تھا اور الہی معارف اور اس کے بلند مطالب کو حاصل کرنے کی لیافت پیدا کر چکا تھا۔

اسی لئے اسلام حقیقت پیندانسان کے لئے قابل فہم حقائق ومعارف اور پیندیدہ اخلاق لیکر آیا۔جوانسان کا امتیاز ہے،اور انسان کی زندگی کے انفرادی واجتماعی کاموں کومنظم کرنے والےضوابط،لائے اوران پرعمل کرنیکی نصیحت کی۔

ہم سب جانتے ہیں کہ دین اسلام کے معارف کلی طور پر تین حصوں میں تقسیم ہوتے ہیں:
اصول دین، اخلاق اور فروع فقہی نیز واضح رہے کہ اصول دین، یعنی دین کی اصلی بنیا دیں
، تین ہیں اور اگرانسان میں ان میں سے کوئی ایک نہ پائی جائے تو وہ دین سے خارج ہوجا تا
ہر:

۱ ـ توحيد، لينی خدا کی وحدانيت پر عقیده رکھنا ـ

۲ ۔ انبیاء کی نبوت پر عقیدہ رکھنا، جن کے آخری پیغمبر حضرت محم مصطفی صلی الله علیه وآله وسلم

بير.

۳۔ معاد پرایمان ، یعنی یہ عقیدہ ہو کہ ، خدائے متعال مرنے کے بعد بھی کوزندہ کرے گاان کے اعمال کا حساب لے گا۔ نیک لوگوں کو نیکی کی جز ااور برے لوگوں کو سزادے گا۔ مذکورہ تین اصولوں میں مزید دواصول اضافہ کئے جاتے ہیں جو مذہب شیعہ کے مخصوص عقائد ہیں کہ جن کے نہ پائے جانے پر انسان شیعہ مذہب سے خارج ہوتا ہے ، اگر چہ اسلام سے خارج نہیں ہوتا اور وہ دویہ ہیں:

١-امامت

۲ \_عدل

# دين،قرآن مجيد ڪي نظرميں

(ان الدّين عند الله الاسلام وما اختلف الّذين اوتوا الكتاب الأمن بعد ما جاً وهم العلم بغياً بينهم ومن يكفر بايات الله فأن الله سريع الحساب)
(آل عمر ان ")

دین،اللہ کے نزدیک صرف اسلام ہے اور اہل کتاب نے علم آنے کے بعد ہی جھگڑا شروع کیا صرف آپس کی شرارتوں کی بنا پر اور جو بھی آیات البی کا انکار کرے گا تو خدا بہت جلد حیاب کرنے والا ہے۔

انبیاء نے جس دین کی طرف لوگوں کو دعوت دی ہے وہ خدا پرتی اوراس کے احکام کے مقابلہ میں تسلیم ہونا ہے۔ ادبیان کے علمائ، باوجوداس کے کہ حق کی راہ کو باطل سے تشخیص دیتے تھے، تعصب و دشمنی کی وجہ سے حق سے منحرف ہوکر ہرایک نے ایک الگ راستہ اختیار کیا، اور نتیجہ کے طور پر دنیا میں مختلف ادبیان وجود میں آگئے ۔ حقیقت میں لوگوں کے اس گروہ نے تیجہ کے طور پر دنیا میں مختلف ادبیان وجود میں آگئے ۔ حقیقت میں لوگوں کے اس گروہ نتیجہ کے طور پر دنیا میں مختلف ادبیان وجود میں آگئے ۔ حقیقت میں لوگوں کے اس گروہ نے آبیات البی کی نسبت کفراختیار کیا ہے اور خدائے متعال ان کے اعمال کی جلد ہی سزادے گا:

(قرصن یہ تنا خید الاسلام دیناً فلن یقبل منه و هو فی الاخر قامن الخاسرین)

(آل عمران ۸۰)

اور جواسلام کےعلاوہ کوئی بھی دین تلاش کرے گا تووہ دین اس سے قبول نہ کیا جائے گا اور وہ قیامت کے دن خسارہ والوں میں ہوگا۔ (يا ايها الذين ء آمنوا ادخلوا في السّلم كأفّة ولا تتّبعوا خطوات الشيطان انه لكم عدوّم بين) (بقر ٢٠٠٨)

ایمان والو! تم سب مکمل طریقه سے اسلام میں داخل ہوجاؤ اور شیطانی اقدامات کا اتباع نه کرووه تمهارا کھلا ہواڈ ثمن ہے۔

(واوفوا بعهد الله اذاعاهد تم ولا تنقضوا الايمان بعد توكيدها وقد جعلتم الله عليكم كفيلاان الله يعلم ما تفعلون)

(نحل۹۱)

اور جب کوئی عہد کروتو اللہ کے عہد کو پورا کرواور اپنی قسموں کوان کے استحکام کے بعد ہر گز مت توڑو جب کہتم اللہ کو فیل اور نگران بنا چکے ہو کہ یقینا اللہ تمہارے افعال کوخوب جانتا ہے۔

اس آیة شریفه کامقصدیہ ہے کہ مسلمان جو بھی عہدو پیان خدا یا بندوں سے کریں ، انھیں اس پڑمل کرنا چاہئے اور اسے نہ توڑیں۔

(ادع الى سبيل ربّك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالّتي هي احسن ان ربّك هو اعلم بمن ضلّ عن سبيله وهو اعلم بالمهتدين) (نحل ۱۳۵)

آپاپنے رب کے راستہ کی طرف حکمت اور اچھی نصیحت کے ذریعہ دعوت دیں اور ان سے اس طریقہ سے بحث کریں جو بہترین طریقہ ہے کہ آپ کا پرور دگار بہتر جانتا ہے کہ کون اس کے راستہ سے بہک گیا ہے اور کون لوگ ہدایت یانے والے ہیں۔

مقصدیہ ہے کہ، دین کی ترقی کیلئے مسلمان کو ہرایک کے ساتھ اس کی عقل وہم کے مطابق اس

کے لئے مفید ہو،اوراگردلیل و برہان اور نصیحت سے کسی کی راہنمائی نہ کرسکا، تو جدل (جو کہ مطلب کو ثابت کرنے کا ایک طریقہ ہے) کے ذریعہ اس کو قتی کی طرف وعوت دے۔ (وا ذاقری القرآن فاستہعوالہ وانصتوالعلّک مدتر حمون) (اعراف ۲۰۶)

اور جب قرآن کی تلاوت کی جائے تو خاموش ہو کرغور سے سنوشا یدتم پر رحمت نازل ہوجائے

(يا ايها الذينء امنوا اطيعوا الله و اطيعوا الرسول و اولى الامرمنكم فأن تنازعتم في شيء فردوه الى الله و الرسول ان كنتم تومنون بالله و اليوم الاخر ذلك خير واحسن تأويلا) (نساءه)

ایمان والو! الله کی اطاعت کرواور رسول اور صاحبان امرکی اطاعت کرو جوشمصیں میں سے ہیں ، پھراگر آپس میں کسی بات میں اختلاف ہوجائے تو اسے خدااور رسول کی طرف پلٹا دو اگرتم الله اور روز آخرت پر ایمان رکھنے والے ہو ، یہی تمہارے حق میں خیر اور انجام کے اعتبار سے بہترین بات ہے۔

مقصدیہ ہے کہ اسلامی معاشروں میں ، اختلاف دور کرنے کا وسیلہ، قر آن مجیداور پیغمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ارشادات کے علاوہ کوئی اور چیز نہیں ہے، اور ان دودلیلوں کے ذریعہ ہراختلاف کوحل کرنا چاہئے اورا گرکسی مسلمان نے عقل سے اختلاف دور کیا، تووہ بھی اس لئے ہے کہ قرآن مجیدنے عقل کے حکم کوقبول کیا ہے۔

(فيمارحمة من الله لنت لهم ولو كنت فطّاً غليظ القلب لانفضّوا من حولك

فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم في الامر فأذا عزمت فتوكل على الله الله يحبّ المتوكّلين)

(آلعمران١٥٩)

پغیمر! بیاللدگی مہر بانی ہے کہتم ان لوگوں کے لئے نرم ہوور نہ اگرتم بدمزاج اور سخت دل ہوتے تو بیہ تمہارے پاس سے بھاگ کھڑے ہوتے ،لہذتم اضیں معاف کردو۔ان کے لئے استغفار کرواور ان سے جنگ کے امور میں مشورہ کرواور جب ارادہ کروتو اللہ پر بھروسہ کرو کہ وہ بھروسہ کرنے والوں کودوست رکھتا ہے

کیونکہ نیک برتاؤ، خیر خواہی اور امور میں مشورہ کرنا، انس و محبت کا وسیلہ ہے اور معاشرہ کے افراد کوا پنے سر پرست سے محبت کرنی چاہئے تا کہ وہ ان کے دلول میں نفوذ کر سکے۔خدائے متعال مسلمانوں کے سر پرست کوخوش اخلاقی اور مشورہ کا حکم دیتا ہے، اور بیحکم اس لئے ہے کہ ممکن ہے لوگ اپنی سوچ میں غلطی کریں لہذا حکم دیتا ہے کہ مشورت کے بعد اپنے فیصلہ میں آزاد ہواور اس لئے کہ خدا کے ارادہ سے کوئی مخالفت نہیں کرسکتا ہے، اپنے امور میں خدا پر توکل کر کے اپنے کام اسی کے سپر دکر ہے۔

## معاشر مے میں دین کا کر دار

دین،ایک بہترین روش ہے،جس سے انسانی معاشرہ کومنظم کیا جاسکتا ہے اور یہ دوسری تمام روشوں سے زیادہ لوگوں کو اجتماعی قوانین کی رعایت کرنے پر ابھار تاہے، اور جب ہم ان اسباب وعلل کا مطالعہ کرتے ہیں جو ماضی میں انسانی معاشرے کے وجود میں آنے کا سبب بنے ہیں تو پیر تقیقت مکمل طور پر واضح ہوجاتی ہے۔

انسان زندگی میں اپنی سعادت و کامرانی کے علاوہ کسی چیز کونہیں چاہتا ہے اور اس کے لئے کوشش کرتا ہے۔ البتہ یہ سعادت زندگی کے تمام وسائل کی فراہمی کے بغیر ممکن نہیں ہے۔ دوسری طرف انسان اپنے خدادادفہم و شعور سے درک کرتا ہے کہ وہ ان تمام ضرور توں کو تن تنہا پورانہیں کرسکا کہ جن سے وہ اپنی من پیند سعادت کو حاصل کرسکے۔ واضح ہے کہ زندگی کی تمام ضرور توں کو پورا کرنا ایک شخص کے بس کی بات نہیں ہے، خواہ وہ کتنا ہی طاقتور کیوں نہ ہو۔ اس لحاظ سے انسان اپنی ضرور توں کو پورا کرنے کے لئے اپنے ہی جیسے لوگوں سے مدد ہو۔ اس لحاظ سے انسان اپنی ضرور توں کو پورا کرنے کے لئے اپنے ہی جیسے لوگوں سے مدد کی جرایک ان وسائل میں سے کسی ایک کو حاصل کرنے کی ذمہ داری کو قبول کرتا ہے اور اسے فراہم کرتا ہے ، اس کے بعد تمام افراد اپنی فعالیتوں کے ماصل کو ایک جگہ جمع کرتے بیں اور ان میں سے ہر شخص اپنی فعالیت اور حیثیت کے مطابق حصہ لیتا ہے اور اس سے اپنی زندگی کو چلا تا ہے۔

اس طرح ،انسان اپنی سعادت کو پورا کرنے کے لئے اپنے ہم نوع انسانوں کا تعاون کرتاہے اوراُن سے تعاون لیتاہے ، یعنی مخضر ہے کہ تمام لوگ ایک دوسرے کے لئے کام کرتے ہیں اور معاشرے کا ہر فرد اپنی حیثیت اور فعالیت کے مطابق اپنا حصہ لے لیتا ہے۔

وین تعلیم 30

#### معاشر بے کوقوانین کی ضرورت

لوگوں کی محنت ومشقت کا ماحصل چونکہ ایک ہوتا ہے اور سب اس سے استفادہ کرنا چاہتے ہیں اس لئے معاشرے کو کچھ توانین کی ضرورت ہے تا کہ ان کی رعایت سے بغاوت اور لا قانونیت کو روکا جا سکے ۔واضح ہے کہ اگر معاشرے کا نظام چلانے کے لئے کچھ ضوابط وقوانین نہ ہوں تو افراتفری پھیلتی ہے اور انسانی معاشرہ اپنی زندگی کو ایک دن بھی جاری نہیں رکھسکتا۔

البتہ بیقوانین معاشرے اقوام، لوگوں کی فکری سطح اور حکومتی دفاتر کے اعتبار سے مختلف ہوتے ہیں۔ بہر حال کوئی بھی ایسامعاشر ہنہیں پایا جاسکتا جوایسے قوانین سے بے نیاز ہو کہ جن کا اکثر افراد احترام کرتے ہوں۔ تاریخ بشریت میں ہرگز ایسا کوئی معاشر ہنہیں پایا گیا جس میں کسی قسم کے مشترک آ داب ورسوم وقوانین وضوا بطنہیں تھے۔

## قوانين كے مقابله ميں انسان كا زاد ہونا

چونکہ انسان اپنے تمام کام اپنے اختیار سے انجام دیتا ہے، اس کئے وہ ایک طرح کی آزادی محسوس کرتا ہے اور وہ اس آزادی کومطلق یعنی بدون قیدوشر طاتصور کر کے مکمل آزادی چاہتا ہے اور ہوشم کی پابندی سے بھا گتا ہے۔ اسی وجہ سے وہ ہر طرح کی رکاوٹ ومحرومیت سے رنجیدہ ہوتا ہے اور مختصریہ کہ وہ ہر دھمکی سے اپنے اندر دباؤاور خاص ناکامی کا حساس کرتا ہے

،اس لحاظ سے اجتماعی قوانین چاہے کتنے ہی کم کیوں نہ ہوں ، چونکہ وہ ایک حد تک انسان کو پابند کرتے ہیں،لہذاوہ اسکی حریت پسندی کے خلاف ہوں گے۔

دوسری طرف انسان میسوچتا ہے کہ اگر معاشر اور اس کے ظم ونسق کے تحفظ کے لئے وضع کئے گئے قوانیین کے مقابلہ میں اپنی آزادی سے کسی حد تک دستبر دار نہ ہوجائے تو افر اتفری پھیل کر اس کی پوری آزادی و آسائش ختم ہوجائے گی ، چنانچہ اگر وہ کسی کے ہاتھ سے ایک لقمہ لے گاتو دوسر بے لوگ اس کے ہاتھ سے پورا کھانا چھین لیس گے اور اگروہ کسی پر ظلم کر ہے گاتو دوسر بے بھی اس پر ظلم کریں گے۔
تو دوسر بے بھی اس پر ظلم کریں گے۔

اس لحاظ سے اسے چاہیے کہ اپنی آ زادی کے ایک حصہ کو محفوظ رکھے ،اور اس کے دوسرے حصہ سے صرف نظر کرے گا۔ حصہ سے صرف نظر کرے گا۔

#### قوانين ڪي ترقي ميں ڪمزو بريان

مذکورہ مطالب کے پیش نظر،انسان کی آزاد پسند ذہنیت اوراجتماعی ضوابط کے درمیان ایک قسم کائکراؤاور تضادموجود ہے۔ یعنی قوانین ایک قسم کی زنجیر ہے جواس کے پاؤں میں پڑی ہے اوروہ ہمیشہ اس زنجیر کوتوڑنا چاہتا ہے تا کہ اس بچند سے سے رہائی پائے اور بیاجتماعی قوانین کے لئے سب سے بڑاخطرہ ہے جواس کی بنیادوں کو متزلزل کردیتا ہے۔

اسی کئے ہمیشہ قوانین اور عملی فرائض کی خلاف ورزی کرنے والوں کی سزاکے لئے پچھاور قواعدوضوابط بنائے جاتے ہیں تا کہ لوگوں کوقوانین کی خلاف ورزی کرنے سے روکا جاسکے

،اس سلسلہ میں بھی لوگوں کوقوانین کی اطاعت کرنے کی تشویق کے لئے انعامات کی امید دلائی جاتی ہے۔البتداس سے انکارنہیں کیا جاسکتا ہے کہ یہ مسئلہ ( یعنی سزا کاخوف اور جزا کاشوق) قوانین کے نفاذ میں کسی حد تک مدد کرتا ہے لیکن بہخلاف ورزی کے راستہ کوسو فیصد ہند کر کے قانون کے اثر وتسلط کو کممل طور پر تحفظ نہیں بخش سکتا ، کیونکہ تعزیراتی قوانیں بھی دوسرے کارآ مدقوا نین کے محتاج ہونے کی وجہ سے خلاف ورزی سے محفوظ نہیں ہیں اور انسان کی آزاد پیند طبیعت کی طرف سے انہیں ہمیشہ خطرہ لاحق رہتا ہے۔ چونکہ جولوگ مکمل طور پرنفوذ اورطاقت رکھتے ہیں وہ کسی خوف وہراس کے بغیر تھلم کھلامخالفت کر سکتے ہیں یا نفوذ کے ذریعہ،عدلیہاورانتظامی محکموں کواپنی مرضی کے مطابق عمل کرنے پرمجبور کر سکتے ہیں۔ جولوگ نفوذ وطافت نہیں رکھتے ہیں ،وہ بھی معاشرے کی ہدایت کرنے والوں کی غفلت یا كمزوري سے ناجائز فائدہ اٹھا كرمخفيا نہ طور يرخلاف ورزى كرسكتے ہيں ، يارشوت اور سفارش کے ذریعہ یامعا شرے کے بااثر اشخاص کے ساتھ دوسی اور رشتہ داری کے ذریعہ اپنے مقصد تک پہنچ سکتے ہیں اور اس طرح معاشرے کے نظم کو عام حالات سے خارج کر کے ناکارہ بنا سکتے ہیں۔

اس بات کا بہترین ثبوت ہیہ ہے کہ ہم مختلف انسانی معاشروں میں اس قسم کی مخالفتوں اور قانوشکنی کے ہزاروں نمونے روزانہ مشاہدہ کرتے ہیں۔

#### قانون ميں خامي ڪااصلي سرچشمه

اب دیکھنا چاہئے کہاس خطرہ کا سرچشمہ کہاں ہےاورانسان کی سرکش اور آزادی پیند طبیعت کو کیسے قابومیں کیا جائے اور نتیجہ میں قانون کی مخالفت کورو کا جائے؟

اس خطرہ کا سرچشمہ۔ جومعاشرے میں فساد ہر پاکرنے کا سب سے بڑا سبب ہے یہاں تک کہ قوانین کھورہ کا سرچشمہ۔ جومعاشرے میں فساد ہر پاکر نے کا سب سے بڑا سبب ہے بہاں تک کہ قوانین کو وجود میں لاتے ہیں ، کہ جن کا تعلق افراد کے مادی مراحل سے ہے ، وہ ان کی معنویات اور باطنی فطرتوں کی کوئی اعتنائہیں کرتے اور ان کا مقصد صرف ہما صنگی اور نظم و نسق کا تحفظ اور لوگوں کے اعمال کے درمیان توازن برقر اررکھنا ہوتا ہے تا کہ اختلاف اور کشکش کی نوبت نہ آئے۔ اجتماعی قانون کا تفاضا ہے ہے کہ قانون کی شقوں پر عمل کیا جائے اور معاشرے کے امور کو کنٹرول کیا جائے ۔ اس قانون کا انسان کے داخلی صفات اور باطنی جذبات سے کوئی تعلق نہیں ہے ، جوان اعمال کے محرک اور قوانین کے داخلی شمن ہیں۔

اس کے باوجود اگرانسان کی آزادی پسند فطرت اور دوسر سے سیکڑوں جبلیوں (جیسے خودخواہی اور شہوت پرسی جومفاسد کے اصلی سبب ہیں ) کی طرف توجہ نہ کی جائے تو معاشر ہے میں افراتفری اور لا قانونیت رائج ہوجائے گی اوراختلافات کا دامن روز بروز پھیلتا جائے گا، کیونکہ تمام قوانین کو ہمیشہ قوی باغیوں اور سرکشوں کے حملہ کا خطرہ لاحق ہوتا ہے جوانہی جبلتوں سے پیدا ہوتے ہیں اورکوئی قانون بُرے کوئٹرول کر کے اختلافات کونہیں روک سکتا ہے۔

### تمامرقوانين پردين ڪي ترجيح

قانون کے تحفظ کے لئے آخری طریقہ، تعزیراتی قوانین وضع کرنااور محافظ مقرر کرنا ہے لیکن حبیال کہ بیان کیا گیا، تعزیراتی قوانین اور محافظ انسان کی سرکشی اور دیگر جبلتون کوروک نہیں سکتے تا کہا جتماعی قوانین برمل ہوسکے۔

دین کے پاس مذکورہ وسائل کے علاوہ مزید دوطاقتور وسلے بھی موجود ہیں ،جن سے وہ ہر مخالف طاقت کومغلوب کر کے اسے تہس نہس کرسکتا ہے:

۱- ہردین دار فرددین کی راہنمائی سے اس حقیقت تک یہ پختا ہے کہ اس کی زندگی اس نا پائدار اور گزرجانے والی دنیا کی چندروزہ زندگی تک محدود نہیں ہے، بلکہ اس کے سامنے ایک ابدی اور لامحدود زندگی ہے، جوموت سے نابو نہیں ہوتی ۔ اس کی ابدی سعادت اور آسائش صرف اس میں ہے کہ وہ پرودردگار عالم کی طرف سے اس کے پیغیروں کے توسط سے بھیجے گئے قوانین کی پیروی کرے، کیونکہ وہ جانتا ہے کہ دینی قوانین، ایک ایسے دانا اور بینا پروردگار کی طرف سے بھیجے گئے ہیں، جوانسان کے باطن وظاہر سے آگاہ ہے اورا پنی مخلوق سے ایک لمحہ طرف سے بھیجے گئے ہیں، جوانسان کے باطن وظاہر سے آگاہ ہے اورا پنی مخلوق سے ایک لمحہ کی عافل نہیں رہتا ۔ ایک ایسادن آنے والا ہے جس دن وہ اسی انسان کو اپنے پاس بلائے گا، اس کے پنہاں اور آشکار اعمال کا حساب و کتاب لے گا اور نیک اعمال کی پاداش اور برے اعمال کی میز ادے گا۔

۲۔ ہر دیندا شخص اپنے دینی عقائد کے مطابق جانتا ہے کہ جب دینی حکم کو بجالا تا ہے تووہ

اپنے پروردگاری اطاعت کرتا ہے، اس کے باوجودوہ بندگی کی رسم کے مطابق کسی اجر پاداش
کامستحق نہیں ہے، لیکن پروردگار کے فضل وکرم سے اس کونیک پاداش ملے گی ، اس لحاظ سے
ہراطاعت کو انجام دے کر اس نے حقیقت میں اپنے اختیار سے ایک معاملہ اور ایک لین دین
کیا ہے۔ چونکہ وہ اپنی مرضی سے اپنی آزادی کے ایک حصہ سے دست بردار ہوا ہے اور اس
کے مقابلہ میں اپنے پروردگار کی خوشنودی ومہر بانی حاصل کی ہے ، اس لئے اسے اپنی نیکیوں
کی پاداش ملے گی۔

دیندار شخض، دینی قوانین وضوابط کی پیروی کر کے اپنی پوری خوثی سے معاملہ کرنے میں مشغول ہوجا تا ہے اور جو کچھاپنے اختیار سے دیتا ہے اس کے کئی گنا نفع کما تا ہے۔ وہ ایک چیز کو پچ کراس کے بدلے میں اس سے بہتر مال خرید لیتا ہے۔ لیکن جوشخص دین کا پابند نہیں ہوتا، چونکہ وہ ضوابط کی رعایت اور قانون کی پیروی کو اپنے لئے ایک نقصان تصور کرتا ہے اور اس کی آزادی لیند طبیعت اس کی آزادی کے ایک حصہ کو کھود سے سے ناراض ہوتی ہے۔ وہ اس موقع کی تلاش میں ہوتا ہے کہ اس زنچر کوتو ڑکر اپنی آزادی حاصل کرے۔

#### تثيجه

ندکورہ بیانات سے معلوم ہوتا ہے کہ معاشرے کی زندگی کے تحفظ کے لئے دین کا اثر غیر دینی طریقوں کی نسبت زیادہ تو می اور عمیق ہے۔

#### دوسروں کی کوشش

دنیا کے بیماندہ ممالک، جوقرن اخیر میں ترقی وپیش رفت کی فکر میں ہیں، اگر چہانہوں نے اجتماعی حکومت کوقبول کیا ہے، لیکن قانون کی ضعیف شقوں کی طرف توجہ بیں کی ہے اور دین کی طاقت سے استفادہ نہیں کیا ہے، اس لئے ان کی دنیا تاریک ہوئی ہے اور ان کی زندگی کا ماحول جنگل کے قانون میں تبدیل ہوا ہے۔

ان کے مقابلہ میں ، دنیا کی ترقی یا فتہ اور ہوشیار تو موں نے ، قوانین کی کمزوری سے آگاہ ہوکر ، قانون کو حتمی ناکامی سے نجات دلانے کے لئے ، کچھ کو ششیں کر کے ایک دوسراراستہ اختیار کیا ہے۔

ان قوموں نے تعلیم و تربیت کے نظام کوا یسے منظم کیا ہے کہ لوگوں میں خود بخو دیجی اخلاق پید ہوں اور جب وہ عملی میدان میں قدم رکھیں ، تو قانون کو مقدس اور نا قابل مخالفت سمجھیں۔
اس قسم کی تربیت قانون کے عام طور پر نافذہو نے کا سبب بنتھے اور نتیجہ میں قابل توجہ حد تک معاشرے کی سعادت کو پورا کر کے قانون کو ناکامی سے نجات دلائی جاتی ہے۔لیکن جاننا چاہئے کہ ایسے معاشروں میں پرورش پانے والے افکار دوقت مے ہوتے ہیں:
حانیان دوسی جیسے عقائد وافکار ، اپنے ماتحوں کے ساتھ خیرخواہی اور رحم دلی ، جو حقیقت پہندی پر استوار ہوں ، بیشک ان کو آسانی ادیان سے لیا گیا ہے اور قدیم زمانے سے (جبکہ ترقی یافتہ معاشرے وجود میں نہیں آئے تھے ) دین ، لوگوں کو ان افکار کی طرف دعوت دیتا ترباہے۔

لہذا، جوخوش بختی اور سعادت ان افکار کے ذریعہ ترقی یافتہ معاشروں میں نظر آرہی ہے، وہ دین کے برکات میں شار ہوتی ہے۔

۲۔ بیہودہ اور افسانوی عقائدوا فکار، جن کی خرافات کے بازار کےعلاوہ کہیں کوئی اہمیت نہیں ہے، مثال کے طور پر افراد کو تلقین کی جاتی ہے کہ اگر وطن کی نجات کی راہ میں کوئی تکلیف اٹھائی یافتل کئے گئے تو ہمہارا نام تاریخ کے صفحات میں سنہرے حروف سے لکھا جائے گاگر چہ اس قسم کے خرافاتی تصورات کا ایک عملی نتیجہ ہوتا ہے اور یہی ممکن ہے کوئی شخص اس پروپیگنڈ ہے سے متاثر ہو کر میدان جنگ میں جان ثاری کا ثبوت دے اور بہت سے دشمنوں کوئل کردے ، کین وہ فائد ہے کے بجائے قوم کو بہت بڑا نقصان پہنچا تا ہے ، کیونکہ یہ تفکر انسان کوخرافاتی بنا کر اس کی حقیقت پہندانہ فطرت کو بیکار بنادیتی ہے ، جولوگ خدا اور قیامت پرائیان نہیں رکھتے اور موت کو نابودی اور فنا سمجھتے ہیں ، ان کی نظر میں موت کے بعد البدی اور کا میاب زندگی کا مفہوم و معنی نہیں ہے۔

د ين تعليم

### انسان کے آمرام و آسائش میں اسلام کی اہمیت

جیسا کہ ہم نے بیان کیا ، دین قوانین ، دوسرے اجتماعی طریقوں کی بہنسبت متاز ہیں۔ تمام ادیان میں اسلام کو برتری حاصل ہے۔ اس لحاظ سے انسانی معاشروں کے لئے اسلام دوسرے تمام روشوں سے زیادہ مفید ہے۔ اور اسلام اور دوسرے ادیان اور اجتماعی طریقوں کے مواز نہسے بہ حقیقت واضح ہوجاتی ہے۔

## اسلام کا دوسس مے ادیان سے موازنہ

اسلام، تمام ادیان کے درمیان مفرددین ہے جوسو فیصد اجتماعی ہے۔ اسلام کی تعلیمات آج کل کے عیسائی دین کے مانند نہیں ہیں جوسرف لوگوں کی اخروی سعادت کو مدنظر کھتا ہے اور ان کی دینوی سعادت کے بارے میں خاموش ہے اور نہ ہی یہودیوں کے موجودہ دین کے مانند ہیں جوسرف ایک ملت کی تعلیم و تربیت کی مقبولیت کو مدنظر رکھتا ہے۔ اسلام کی تعلیمات مجوس اور دیگر مذاہب کے مانند صرف اخلاق واعمال سے مربوط چندموضوعات تک محدود نہیں ہیں ، بلکہ اسلام میں تمام لوگوں کے لئے دنیاو آخرت کی تعلیم و تربیت کو ہمیشہ کے لئے اور ہرزمان و مکان میں ، مدنظر رکھا گیا ہے بدیہی ہے کہ اس کے علاوہ معاشر سے کی اصلاح اور لوگوں کی دنیاو آخرت کی تعلیم و تربیت کو ہمیشہ کے لئے اور لوگوں کی دنیاو آخرت کی سعادت کے لئے کوئی اور راستہ نہیں ہے:

اور لوگوں کی دنیاو آخرت کی سعادت کے لئے کوئی اور راستہ نہیں ہے:

۔ صرف ایک معاشرہ یا ایک ملت کی اصلاح کرناحقیقت میں ایک فضول کوشش ہے اور ایک بڑے آلودہ تالاب یانہر کے ایک قطرہ یانی کوتصیفہ کرنے کے مانندہے۔ ثانیا: دوسرے معاشروں کے بارے میں غفلت کرتے ہوئے صرف ایک معاشرے کی اصلاح کرناایک ایساامرہے جواصلاح طلی کی حقیقت کے خلاف ہے۔ اسلامی تعلیمات میں کا ئنات اورانسان کی خلقت کے بارے میں انسان کے ذہن میں پیدا ہونے والے افکار ، اخلاق اور انسانی زندگی میں یائی جانے والی تمام سرگرمیاں ، کی تحقیق کی گئی۔ لیکن اسلام میں افکار کے بارے میں، جوعقا ئد حقیقت پیندانہ پہلوؤں پرمشمل ہیں اوران میں سرفہرست خدائے متعال کی وحدانیت ہے، وہ اصل اور بنیا د قراریائے ہیں۔اوراخلاق اسلامی میں،وہ حقیقت جسے عقل سلیم قبول کرتی ہے،وہ تو حید کی بنیاد پراستوار ہوئی ہے پھر اس کے بعداخلاق کی بنیادیر، تواعد وضوابط اورعملی قوانین بیان کئے گئے ہیں،جس کے نتیجہ میں ہرکالے گورے،شہری و دیہاتی ،مردوعورت، چیوٹے بڑے،غلام و آقا،حاکم ورعایا، امیر وغریب اور عام وخاص کے لئے انفرادی واجماعی فرائض بیان کئے گئے ہیں: (... كلمةً طيبةً كشجرة طيبةٍ اصلها ثابت وفرعها في السّماع) (ابراهيم ٣٠٠) .. كلمه طيبه كي مثال شجره طيبه سے بيان كى ہے جس كى اصل ثابت ہے اوراس كى شاخ آسان تک پہنچی ہوئی ہے۔

جو خص اسلام کے بنیادی معارف، اخلاقی تعلیمات اور فقه اسلامی پر محققانه نظر ڈالے، گاتووہ ایک ایسے بے کراں سمندر کا مشاہدہ کرے گاجس کی حدوداور گہرائیوں تک پہنچنے میں انسانی

عقل وشعور قاصر ہے اس کے باوجوداس کا ہر جزءودوسرے اجزاسے متصل اور متناسب ہے اور بیسب اجزاء مل کرخدا پرستی اور انسان پروری کوشکیل دیتے ہیں ، جیسا کہ خدائے متعال نے اپنے پیٹیمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پروحی کی ہے۔

40

# سماج کے سرسم و سرواج سے اسلام کا موازنه

جب ہم دنیا کے ترقی یافتہ معاشروں کے طور طریقوں پر سنجید گی سے نظر ڈالتے ہیں تومعلوم ہوتا ہے کہ اگر جدان معاشروں کی سائنسی اور صنعتی ترقی نے عقلمندوں کو متحر کر دیا ہے، وہ طاقت وترقی کے بل بوتے پرمریخ اور جاند پر کمندڈال رہے ہیں ،ان کی مکی تشکیلات نے انسان کوچیرت میں ڈال دیا ہے ۔لیکن یہی ترقی کے راستے اپنی قابل ستائش ترقی کے باوجود ، عالم بشریت پر بدیختی و بذهیبی ایسے مصائب کا سبب بنے ہیں ۔ پچپیں سال سے کم عرصہ میں دنیا کو دوبارخاک وخون میںغرق کرکے لاکھوں انسانوں کو نابود کر دیا ہے اوراس وقت بھی تیسری عالمی جنگ کا فرمان ہاتھ میں لئے ہوئے عالم بشریت کو نابود کرنے کی دھمکی دے رہے ہیں ۔انہی طریقوں نے اپنی پیدائش کے پہلے ہی دن سے انسان دوستی اور آزادی دلانے کے نام پردنیا کے دیگر ممالک اور ملتوں کے ماتھے پرغلامی کے داغ لگا کردنیا کے جار بڑے براعظموں کواپنی استعاری زنجیروں میں جکڑ کرسی قیدوشرط کے بغیر براعظم پورے کا غلام بنادیا ہے اورایک حقیر اقلیت کو کروڑوں بے گناہ انسانوں کے مال، جان ورعزت پر مسلط کردیاہے۔ البتہ یہ بات نا قابل انکار ہے کہ ترقی یا فتہ ملتیں اپنے ماحول میں مادی نعمتوں اور لذتوں سے سرشار ہیں اور بہت سے انسانی آرز وُوں جیسے اجتماعی انصاف اور ثقافتی و صنعتی ترقی تک پہنچ چکے ہیں لیکن وہ اس کے ساتھ ہی بے پناہ بدبختیوں اور بے شار تاریکیوں سے دو چار ہوئے ہیں کہ ان میں سے اہم ترین میہ ہے کہ بین الاقوامی شکش اور خون ریزیاں دنیا کے مستقبل کو وامی سطح پر اور ہر لمحہ ماضی سے بدتر وحوادث کی آ ماجگاہ ہنے ہوئے ہیں۔

واضح رہے کہ بیسب تلخ وشرین نتائج ،ان ملتوں ومعاشروں کی تہذیب وتدن اور زندگی کے طور طریقوں کے درخت کا کھل ہیں جو بظاہر ترقی کی راہ پرگامزن ہیں۔

لیکن جاننا چاہئے کہ اس کے میٹھے پھل جن سے انسان نے بہرہ مند ہوکر معاشر کے کو باسعادت بنادیا ہے، ان ملتوں کے بہت سے پیندیدہ اخلاق جیسے بچائی، چھ کام، فرض شاسی، خیرخوابی اور فدا کاری کا نتیجہ ہے، نہ صرف قانون کا! کیونکہ یہی قوانین پسماندہ ملتوں ، جیسے ایشیا اور افریقہ میں بھی موجود ہیں حالانکہ ان کی پستی اور بد بختی میں دن بدن اضافہ ہوتا جارہا ہے۔

لیکن اس درخت کا تلخ پھل جس سے انسان آج تک کو تلخ کام ہے وہ انسان کے لئے تاریکی اور بد بختی کاسبب بناہے اورخودان ترقی یافتہ ملتوں کو بھی دوسروں کی طرح نابودی کی طرف تھینچ رہا ہے۔ کچھ ناپیندیدہ اخلاق ہیں، جن کاسرچشمہ: حرص طمع، بے انصافی، بے حرمی غرور، تکبر، ضد، اور ہے دھرمی ہے۔

اگرہم دین مقدس اسلام کے قوانین پر سنجیدگی سے غور کریں ، توہم متوجہ ہوں گے کہ اسلام

مذکورہ صفات کے پہلے حصہ کا حکم دیتا ہے اور دوسرے حصہ سے روکتا ہے ، مخضریہ کہ کلی طور پر تمام حق اور نیک انسان کی مصلحت کے امور کی وعوت دیتا ہے اور انھیں اپنی تربیت کی بنیاد قرار دیتا ہے اور ہراس ناحق اور برے کام سے روکتا ہے جوانسان کی زندگی کے آرام میں خلل ڈالتا ہے (خواہ کسی خاص قوم وملت سے مربوط ہو)

#### تنيجه

مذكوره بيانات كے نتيجہ كے طور پر مندرجہ ذيل چند نكات ذكر كئے جاتے ہيں:

۱۔ اسلام کا طریقہ دوسرے تمام اجماعی طریقوں سے زیادہ پسندیدہ اور انسانیت کے لئے زیادہ مفید ہے:

(...ذلك دين القيّم ولكن اكثر النّاس لا يعلمون) (روم٠٠)

... یقینا یہی سیدهااور مستحکم دین ہے مگر لوگول کی اکثریت اس بات سے بالکل بے خبر ہے ۲ موجودہ دنیا کی تہذیب و تدن کے واضح نقوش اور میٹھے پھل سبھی دین مقدس اسلام کی برکتیں اور اس کے آثار کی زندہ شقیں اور اصول ہیں جو مغرب والوں کے ہاتھ لگ گئے ہیں ، کیونکہ اسلام ، مغربی تمدن کے آثار کے رونما ہونے سے صدیوں پہلے لوگوں کو انہی اخلاقی اصولوں کی طرف دعوت دے رہا تھا کہ یورپ والوں نے ان پر عمل کرنے میں ہم سے پیش قدمی کی۔

امیرالمؤمنین حضرت علی علیه السلام زندگی کے آخری کھات میں لوگوں سے فرماتے تھے:

تمہارا برتا وَابیا نہ ہو کہ دوسرے لوگ قرآن مجید پر عمل کرنے میں تم سے آگے بڑھ جائیں ۔(۱)

۳۔اسلام کے حکم کے مطابق اخلاق کواصلی مقصد قرار دینا چاہئے اور قوانین کواس کی بنیاد پر مرتب کرنا چاہئے ، کیونکہ پبندیدہ اخلاق کوفر اموش کرنا (جوانسان کو حیوان سے متاز کرنے کا سبب ہے ) انسان کو معنویت سے مادیت کی طرف ڈھکیل دیتا ہے اور اس کو بھیڑ ہے ، چیتے اور گائے جیسا درندہ بنادیتا ہے نیز اس میں گوسفند کے صفات پیدا کردیتا ہے۔

•••••

١- نيج البلاغه محى صالح ،ص٤٢٢ \_

اسى وجهسے پیغمبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا ہے:

يُعِثْتُ لِنَّمُم مكارم الاخلاق(١)

میری بعثت کااصلی مقصد،لوگوں کی اخلاقی تربیت ہے

۱\_ بحارالانوار، ج۷۷، ص۳۷۳\_

# طبيعى وسائل سےاسلام ڪي ترقي

غیرطبیعی وسائل، کہ جن کا کوئی مادی وجوزنہیں ہے، نا کام ہوتے ہیں اور جلدیا کچھ مدت بعد نا بود ہوجاتے ہیں، اسلام جیسے دین میں جو کہ بشریت پر ہمیشہ حکومت کرنا چاہتا ہے، ان غیر

طبیعی وسائل سےاستفادہ کرنامیحے نہیں ہے۔

یمی وجہ ہے کہ اسلام نے اپنی ترقی میں طاقت کا سہار انہیں لیا ہے ۔ یہ جوبعض لوگ کہتے ہیں ،

کہ اسلام تلوار کا دین ہے حقیقت میں بہلوگ صدر اسلام کی جنگوں کو ظاہری طور پر دیکھتے ہیں ،

جس کی وجہ سے وہ غلط نہی کا شکار ہوجاتے ہیں اور آئکھیں بند کر کے فیصلہ کر دیتے ہیں ۔

جودین علم وایمان کی بنیاد پر وجود میں آیا ہو، اس کے لئے بعید ہے کہ وہ اپنی ترقی اور لوگوں کے دلوں میں ایمان پیدا کرنے کے لئے تلوار کا سہار الے لے (اسلام میں جہاد کے فلسفہ کا کے دلوں میں ایمان پیدا کرنے کے لئے تلوار کا سہارا لے لئے زبائک ، جھوٹ اور سیاسی مطالعہ فرمائیں ) اسی لئے اسلام نے اپنے مقاصد کی تکمیل کے لئے نیرنگ ، جھوٹ اور سیاسی شعبدہ بازی کا سہار انہیں لیا ہے اور انہیں صحیح نہیں جانا ہے ، کیونکہ اسلام صرف یہ چاہتا ہے کہ شعبدہ بازی کا سہار انہیں لیا ہے اور انہیں صحیح نہیں جانا ہے ، کیونکہ اسلام صرف یہ چاہتا ہے کہ حق زندہ ہواور باطل نابود ہواور حق تک پہنچنے کے لئے باطل کی راہ پرگامزن ہونا ، حق کا بودی کا سبب بنتا ہے۔

خدائے متعال اپنے کلام میں فرما تاہے:

خدا ظالموں ، بدکاروں اور حق کو چھپانے والوں کو اپنے مقصد میں کا میاب ہونے نہیں دیتا (۱)

## تبليغ اوس دعوت اسلام

اسلام نے لوگوں کی ہدایت اور حق کو پھیلانے کے لئے ایک ایسے راستہ کا انتخاب کیا ہے جو انسان کی فطرت اور خلقت کے عین مطابق ہے اور وہ تبلیغ اور دعوت کا راستہ ہے، جو انسان کے لئے حقائق ،حقیقت پبندانہ فطرت اور سعادت طبی کو واضح کر کے اسے بیدار کر دیتا ہے۔ اور آسانی کے ساتھ اسے حق کے حوالے کرتا ہے۔

یہ روش، یعنی تبلیغ ودعوت، ایک الیمی روش ہے جسے تمام انبیاء علیہم السلام نے اختیار کیا ہے۔ اسلام، جو خاتم ادیان اور بھر پور صلاحیتوں کا حامل دین، میں اس سے زیادہ سے زیادہ استفادہ کیا گیا ہے اور اس راستہ کا پنانا مسلمانوں پرواجب کیا گیا ہے، تا کہ دین کی نشر واشاعت میں کوتا ہی نہ کریں۔

خدائے متعال اپنے پیغمبر ﴿ سےخطاب کرتے ہوئے فرما تاہے:

میرااورمیرے پیرؤں کاراستہ یہ ہے کہ وہ کممل بصیرت کے ساتھ لوگوں کوخدا کی طرف دعوت دیتے ہیں (۲)

•••••

۱- بقره ۱۵۹ و ۱۷ د

۲ - پوسف ۱۰۸ -

# تبليغكا طريقه

مذکورہ آبیشریفہ سے معلوم ہوتا ہے کہ دعوت و تبلیغ کا کام مکمل بصیرت سے انجام پانا چاہئے، مخضر بیہ کہ مبلغ کو تبلیغ سے مربوط دینی مسائل سے آگاہ ہونا چاہئے، اور تبلیغ کے طریقہ کار،

شرا كطاوراس كے آ داب سے پورى طرح باخبر ہونا جاہئے ۔البتہ بلیغ كے شرا كط و آ داب بہت زیاده بین، جیسے: خوش اخلاقی ، خنده پیشانی ، وقار و برد باری اور حق وانصاف کا احترام وغیره لیکن ان میں سب سے اہم علم عمل عمل ہے۔ کیونکہ جو شخص علم کے بغیر تبلیغ کرتا ہے، چونکہ وہ حقیقت ہےآ گاہٰ نہیں ہے اس لئے باطل کی تبلیغ کرنے والوں کی طرح ،لوگوں کی حق تلفی کرنے اور انھیں گمراہ کرنے میں پروانہیں کرتاہے اور جواینے علم پڑمل نہیں کرتا، حقیقت میں وہ جو کچھ کہتا ہے، اس کی اینے عمل سے تر دید کرتا ہے اور جس چیز کی اپنی زبان سے تعریف کرتاہے، اس کی اپنے کر دار ہے، مذمت کرتا ہے جو شخص کسی چیز کی طرف دوسروں کودعوت دیتا ہے، لیکن خوداس پڑمل نہیں کرتا،اس کی مثال اس شخص کی تی ہے، جوایک ہاتھ ہے کسی چیز کو کھنیجتا ہے اور دوسرے ہاتھ سے اسے ڈھکیلتا ہے۔ خدائے متعال اپنے کلام میں فرما تاہے: کیاتم،لوگوں کونیکی کاحکم دیتے ہواوراینے آپ کوبھول جاتے ہو؟ (۱) ہمارے آٹھویں امام حضرت امام رضاعلیہ السلام نے فرمایا ہے: لوگوں کواینے گفتار وکر دار سے دعوت دو، نہصرف گفتار سے (۲)

۱۔(اتامرون النّاس بالبّر وتنسون انفسکم ...) (بقرہ/ ۶۶)۔ ۲۔ بحار الانوار ، جی مس ۰۸ ۳۔

#### اسلامرمين تعليت وتربيت

اسلام، جہل و نادانی کی سرزنش کرتے ہوئے علم و دانش کی مدح کرتا ہے، اور اپنے پیروؤں کو علم و فضیلت حاصل کرنے کی تشویق کرتا ہے، جبکہ دوسرے ادیان کی کتابیں آزادانہ خور وفکر اور خالفوں کی باتوں کی تحقیق کرنے سے منع کرتی ہیں۔ اسلام کی آسانی کتاب (قرآن مجید) حق کوقبول کرنے ، کا حکم دینی ہے خواہ وہ مخالف ہی کی طرف سے کیوں نہ ہواور انسان کے ساتھ استدلال اور آزادانہ طریقہ سے گفتگو کرتی ہے اور لوگوں کو آسان و زمین اور ان میں موجود ہر چیز کی پیدائش، انسان کی خلقت، اسلاف کی تاریخ اور کا کنات کی فطری گردش کے بارے میں غور وفکر کی تاکید کرتی ہے۔ بارے میں غور وفکر کی تاکید کرتی ہے۔ بارے میں غور وفکر کی تاکید کرتی ہے۔

اس موضوع کے بارے میں جوآیات اور روایات پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور آپ کے جانشینوں سے ہم تک پینچی ہیں ، وہ بے ثار ہیں۔ پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم علم حاصل کر نا ہرمسلمان پر حاصل کرنا ہرمسلمان پر واجب ہے(۱)۔

•••••

۱- طلب العلم فریضه علی کل مسلم (بحارالانوار، ۲۷۲،۱ک)۔

## اسلامي تعليمات كيدوا بمرشا بكاس

مختلف انسانی معاشروں میں موجود ہرروش میں کچھاسرار پوشیدہ ہوتے ہیں،اگروہ اسرار عام لوگوں پر ظاہر ہوجائیں، تو معاشرے کو چلانے والے حکام اوران کی شہوانی خواہشات متاثر ہوتی ہیں، اس لئے وہ ہمیشہ کچھ حقائق کولوگوں سے پوشیدہ رکھتے ہیں اوراس مطلب کا سبب ہیہ کہ بہت سے مطالب اور ضوابط ان کے دماغ کی ایج ہوتے ہیں، چونکہ انھیں اپنی عقل اور معاشرے کی مصلحت کے خلاف پاتے ہیں، اس لئے ڈرتے ہیں کہ اگر بیاسرار فاش ہوگئے تو ان پراعتراضات کی بوچھار ہوجائے گی اوران کے مفاد خطرہ میں پڑجائیں گائی۔

اسی وجہ سے عیسائیوں کے کلیسااور دوسرے ادیان کے روحانی مراکز انسان کوآزادانہ غور وفکر

کرنے کی اجازت نہیں دیتے ، بلکہ دینی معارف اور مذہبی کتابوں کی توضیح وتفسیر کاحق صرف

اپنے سے مخصوص کرتے ہیں اور لوگوں کوان کی ہر بات چون و چرااور بحث ومباحثہ کے بغیر
قبول کرنا ہوتی ہے۔ اسی روش نے بہت می دینی روشوں کونقصان پہنچایا ہے اور عیسائیوں کی
موجودہ روش اس بیان کی سچائی کی گواہ ہے۔ لیکن اسلام اپنی حقانیت پر اطمینان و اعتماد
رکھتا ہے اور اپنی راہ میں کسی قسم کے مہم اور تاریک گوشہ کونہیں یا تا اس لئے دوسرے تمام
مزہبی اور غیر مذہبی طریقوں کے برخلاف حسب ذیل دومسائل پرزیادہ تو جہ دیتا ہے:
۱۔ اسلام کسی بھی حقیقت کو پوشیدہ نہیں رکھتا اور نہ ہی اپنے پیرؤں کو اس بات کی اجازت

دیتاہے کہ کسی حقیقت کو چھپائیں، کیونکہ اس مقدس دین کے توانین فطرت اور خلقت کے قانون کے مطابق مرتب ہوئے ہیں اور حق وحقیقت کی روسے اس کی کوئی چیز قابل تر دیز ہیں ہے۔

اسلام میں، حقائق کو چھپانا گناہان کبیرہ میں شار ہوتا ہے اور خدائے متعال نے سورہ بقرہ کی آتیت نمبر ۹۵ میں حق کو چھیانے والوں پر لعنت کی ہے۔

۲۔ اسلام اپنے پیرؤں کو حکم دیتا ہے کہ حقائق اور معارف کے بارے میں آزادانہ طور پرغورو فکر کریں اور جہاں پر بھی معمولی ساابہام نظر آئے، وہیں رک جائیں اور آگے نہ بڑھیں تاکہ ان کاروشن ایمان شک وشہہ کی تاریکی سے ہمیشہ کے لئے محفوظ رہے اور اگر شک وشہہ سے دو چار ہوجا ئیں تو نہایت انصاف اور حق پہندی سے اس کور فع کرنے کی کوشش کریں اور آزادانہ طور پران کو حل کریں ۔ خدائے متعال فرما تا ہے: جس چیز کا محصی علم نہیں ہے اس کے پیچھے مت جاؤ۔ (۱)

#### آزادىفكراوىرحق پوشى

غور وخوض کے ذریعہ حقائق کو درک کر کے انھیں قبول کرنا انسان کے ذہن و د ماغ کی گرال قیمت پیدا وار ہے اور انسان کو حیوان پر امتیاز ، فضیلت ، شرف اور فخر بخشنے کا واحد سبب ہے ، اور انسان دوسی وحقیقت پیندی کی فطرت کر دیا جائے ، تقلیدی افکار کو تھوپ کر انسان کی آزادی فکر کوسلب کرلیا جائے یا حقائق کو چھپا کر اس کی عقل کو گمراہ کر دیا جائے ۔ مختصریہ کہ

اسبابات کی اجازت نہیں دیتی کہ خدا پہندا فکار کونا کارہ بنادیا جائے ۔لیکن اس حقیقت سے بھی غافل نہیں رہنا چاہئے کہ جہاں پرانسان کسی حقیقت کو بھیے کی طاقت نہیں رکھتا یامد مقابل کی ہٹ دھرمی اور شخت رویہ کی وجہ سے ومنزلت کے لئے، ۲۸ (ولا تقف مالیس لک ہملم...) (اسرائ /۳۲)۔

انسان کے ذہن ود ماغ کی گمراہی اور دوسرے مالی، جانی اور عزت کو پہنچنے والے خطرات مے مخفوظ رکھنے کے لئے حقائق کی پردہ پوشی کوجائز جھتی ہے۔

ائمہ اطہار علیہم السلام نے اپنی بہت میں حدیثوں میں لوگوں کو بعض ایسے حقائق کے بارے میں غور وفکر کرنے سے منع کیا ہے جن کو سمجھنے کی انسان میں استعداد نہیں ہوتی ۔خدائے متعال نے بھی اپنے کلام میں دوموقعوں پر تقیہ کے طور پر حق چھیانے کو جائز جانا ہے۔ (۱)

•••••

۱ ـ سوره آل عمران، آیت ۲۸ اور سوره نحل آیت ۱۰۶ ـ

#### شيجه

اسلام چندموا قع پرخق وحقیقت کے چھپانے کو بلاما نع بلکہ ضروری سمجھتا ہے: ۱۔ تقیہ کے موقع پر: بیالی جگہ ہے کہ جہاں حق کے آگے بڑھنے کی کوئی امیدنہیں ہو، بلکہ اس کے اظہار سے مال، جان اور عزت کوخطرہ لاحق ہوتا ہے۔ ۲۔ ایسے موقع پر جہاں حق کسی کے لئے قابل فہم نہ ہو بلکہ اس کا اظہار گمراہی کا سبب بنے یا خود حق کی بے حرمتی کا باعث ہو۔

۳۔ایسے مواقع پر جہاں آزاد فکر، استعداد کے نقدان کی وجہ سے، حق کو برعکس دکھاتے اور گمراہی کا سبب ہنے۔

## سماجي زندگي ميں اسلام ڪي خدمات

# افرادكي منافعكا تحفظاوس مفعاختلاف

گزشتہ بحثوں سے واضح ہوا کہ دین مقد س اسلام ، ایک مکمل اجمّا عی طریقہ ہے ، اور واضح ہے کہ ایک مکمل اجمّا عی طریقہ ہے ، اور واضح ہے کہ ایک معاشر ہے کی مکمل سعادت اور سب سے بڑی آرز ویہ ہوتی ہے کہ اس کی ضروریات زندگی پوری ہوں اور زندگی کو لاحق کشکش اور ان زیاد تیوں کاحتی الامکان سدّ باب کیا جائے جن سے زندگی اور اس کے امن وامان کوخطرہ لاحق ہے تا کہ معاشرہ آرام اور تکامل کی طرف بڑھ سکے۔

البتہ ایک انسان کی فطری آرز و بیہ ہوتی ہے کہ بیہ اپنی زندگی میں حقیقت پسندی کے ساتھ ساتھ جسم وروح کے لحاظ سے سالم ہواوراس کے شایان شان روٹی ، کپڑا، مکان اس کے پاس ہو۔ اوروہ خاندان کو شکیل دے کراپنی جوانی اور بوڑھا پے کی آرز وُں کو پاسکے ،اور امن وامان کے ماحول میں آرام کی زندگی گزارے ،اس طرح انسانیت کی شاہراہ پرکسی مزاحمت

اورروکا وٹ کے بغیرا پنی تلاش وکوشش کوجاری رکھے اور تکامل تک پہنچ جائے۔

ایک انسانی معاشرہ بھی اپنے افراد کے لئے ،اس سے بڑھ کرآرزو نہیں رکھتا ہے اسلام نے اس انفرادی اور اجتماعی آرزوکوملی جامہ پہنایا ہے ، کیونکہ اس نے معاشر ہے کوایک ایسا نہج دے دیا ہے کہ اگر اس کو حقیقت بینی کی روشنی میں قبول کیا جائے تو انسان کی زندگی کے مفادات محفوظ رہیں گے اور ان کے اختلافات دور ہوجا کیں گے۔

## اسلام كاطريقه كالراوس اسكى بنياد

اسلام نے اپنی پہلی توجہ انسان کی حقیقت پیندی کے نہج پر مرکوز ہے، کیونکہ بیہ مقدس نہج انسان کی تربیت کرنا چاہتا ہے اور ایسے بے زبان حیوان نہیں پالنا چاہتا کہ جس کا مقصد پیٹ بھرنا اور جنسی خواہشات کو پورا کرنا ہو۔انسان ایک ایسی زندہ مخلوق ہے ، جو جذبات اور ہمدرد یوں کے علاوہ عقل اور حقیقت پیندی کی توانائی سے بھی مسلح ہے۔

انسان اپنی فطرت، یعنی اپنی خالص حقیقت پیندانه فطرت کے مطابق ، درک کرتا ہے کہ وہ عالم ہستی کا ایک جزو ہے اور عالم ہستی کے دیگر اجزاء کے مانند ماورائے طبیعت ، یعنی ایک لامتنائی زندگی ، قدرت اور علم سے وابستہ ہے ، عقل بھی اسی (خدا) کی مخلوق ہے۔ اسی لئے اسلام نے اپنی روش کو توحید کی بنیاد پر استوار کیا ہے اور جو شخص خدا پر ست نہ ہو ، وہ اسے انسان نہیں جانتا۔

یہاں پر توحید سے مرادخدا کی یکتائی پرعقیدہ رکھنا ہے،جواپنے دین کے ذریعہ انسان کو

سعادت کی دعوت دیتا ہے اور ایک دن اسکے اعمال کا حساب لیکراسے مناسب جزادےگا۔ خدائے متعال اپنے کلام میں فرما تاہے:

یہسب (لیعنی توحید سے بے خبرلوگ) جانوروں جیسے ہیں بلکہان سے بھی کچھزیادہ گمراہ ہیں ۔(۱)

توحید کے جومعنی بیان کئے گئے ہیں ان کے مطابق وہ اسلام کی پہلی اصل اور اس کا بنیا دی ستون ہے۔

اسلام کا دوسراستون پسندیده اخلاق ہے، جوتوحید پراستوار ہے، کیونکہ اگراانسان توحید کےمطابق اخلاق ندر کھتا ہو، تواس کا مقدس ایمان محفوظ نہیں رہے گا۔

اوراسی طرح، حبیبا که بیان کیا گیا، قوانین اور ضوابط خواه کتنے ہی ترقی یافتہ کیوں نہ ہوں، ہرگزایک ایسے معاشر ہے کؤئمیں چلا سکتے جس میں اخلاقی انحطاط یا یا جاتا ہو۔

اس لحاظ سے، اسلام میں عقیدہ توحید کے مطابق اخلاقیات کا ایک طویل سلسلہ جیسے: انسان دوستی، رحم دلی، عفت اور عدالت کے جیسے دوسرے امورانسانی معاشرے کے لئے مرتب کئے گئے ہیں جوتو حید کے عقیدہ کے نفاذ کے ضامن اور قوانین وضوابط کے محافظ ہیں۔

معاشرے کی سعادت میں مفید ومؤثر ہونے کی وجہ سے اخلاق کادوسرا درجہ ہے، چوں کہ توحید پہلے درجہ پرہے۔

توحیداوراخلاق کے اصولوں کو مستحکم اور استوار کرنے کے بعد اسلام نے قوانین کا ایک طویل سلسلہ وضع کیا ہے، جن کا تعلق اخلاق سے رابطہ ہے، یعنی مذکورہ قوانین کا سرچشمہ پسندیدہ

•••••

۱۔(۔۔۔ان ہم الا کالانعام بل ہم اضل سبیلا) (فرقان ٤٤) قوانین وضوابط ہیں جومعاشرے کے حیات بخش مفاد کا تحفظ کرتے ہیں اورلوگوں کے اختلافات کودورکرتے ہیں۔

## سماجي اختلافات

انسان کے اختلافات، جواتحاد وا تفاق کے رشتہ کوتو دیتے ہیں اور اجتماعی نظام کو درہم برہم کر دیتے ہیں، دوشم کے ہیں:

۱۔وہ اختلافات جو اتفاقی طور پر دوافراد کی ذاتی چیقاش کے نتیجہ میں رونما ہوتے ہیں، جیسے دوافراد کے درمیان کسی موضوع پر ہونے والا جھگڑ ااور ایسے اختلافات کوعدلیہ رفع کرتی ہے

\_

۲۔وہ اختلافات جوطبیعی طور پر معاشرے کو دو مختلف گروہوں میں تقسیم کردیتے ہیں ،اور اجتماعی انصاف کی طرف کسی قسم کی توجہ کئے بغیر ،ایک گروہ کو دوسرے گروہ پر مسلط کیا جاتا ہے ، ہے اور کمز ورطبقہ کی سعی و کوشش کے ماحصل کو طاقتور گروہ کے نام مخصوص کیا جاتا ہے ، جیسے: حاکم وکھوم ، دولت مند وفقیر ، عورت ومر داور ملازم وافسر کے طبقے ترقی یا فتہ اور بدین معاشروں میں اسی صورت میں زندگی کرتے ہیں اور ہمیشہ طاقتور لوگ کمز ورول اور ایپ

ماتحتوں کااستحصال کرتے ہیں۔

منافع کی حفاظت اور رفع اختلافات کے بارے میں اسلام کا عام نظریہ اسلام کلی طور پر،معاشرے کی سعادت، جو کہ لوگوں کے مفاد کی حفاظت اور ان کے اختلافات کے سلاً باب کی مرہون منت ہے،کودوچیزوں کے ذریعہ فراہم کرتا ہے:

۱۔طبقاقی امتیاز کو کلی طور پر لغو کر کے اس کی اہمیت کوختم کردیتا ہے،اس معنی میں کہ اسلامی معاشرے میں لوگ آپس میں بھائی بھائی ہیں اور کسی کو ہر گزید حق نہیں ہے کہ دولت یا اجتماعی طاقت کے بل بوتے پر دوسروں پر برتری جتائے اور انھیں حقیر وخوار سمجھے اور ان سے فروتنی اختیار کرنے اورتسلیم ہونے کا تقاضا کرے، یا اپنے مخصوص عہدہ کی بنا پرخود کو بعض اجتماعی ذمہ داریوں سے مشنیٰ قرار دے پاکسی جرم کے مرتکب ہونے پرخودکومعاف اور سزاسے بری سمجھے۔ قوانین وضوابط کے نفاذ میں معاشرے کے سرپرست کا حکم نافذ ہے اورسب کواس کے سامنے سرتسلیم خم کرنا چاہئے اوراس کا احترام کرنا چاہئے ،لیکن اس کواینے ذاتی اغراض و مقاصد میں بیتو قعنہیں رکھنی چاہئے کہ دوسر بےلوگ اس کے سامنے سرتسلیم خم کریں یا جو پچھ وہ انجام دے اس کے بارے میں انھیں اعتراض و تنقید کرنے کا حق نہیں ہے کیونکہ وہ معاشرے کا فرمانروا ہے،اس کئے اسے بعض عام اور ساجی ذمہ داریوں اور فرائض سے مشثیٰ قرار دیا جائے۔اسی طرح ایک دولت مند شخص کو بیچی نہیں ہے کہوہ اپنی دولت کو اپنے لئے فخر ومباہات کا سبب قرار دیکرغریبوں،محتاجوں اوراینے ماتحتوں کی سرکونی کرے۔اس کے علاوہ معاشرے کے فرمانرواؤں کو بیتو قع نہیں کرنی چاہئے کہ لوگ ان کی اطاعت کرتے

ہوئے ان کی ہرفضول بات کومعاشرہ کے بہماندہ اور ناداروں کے مسلم حق کے مقابلہ میں فوقیت دیں۔

نیز اسلام ہرگز اس بات کی اجازت نہیں دیتا ہے کہ سی بھی طبقہ میں ایک طاقتورلوگ ناحق کمزوروں پرمطلق حکمرانی کریں۔خدائے متعال اپنے کلام میں فرما تا ہے: اسلام کے پیروآپس میں بھائی اور مساوی ہیں۔(۱)

•••••

١ (المّما المؤمنون اخولا...) (حجرات/١٠) ـ

نیز فرما تاہے:

خدا کادین تمہاری (اہل کتاب اور مسلمان) آرزؤں اور خواہشوں کا تابع نہیں ہے، جو بھی برا کام انجام دے گا، اسے سزاملے گی۔(۱)

البتہ دین اسلام میں کچھ خصوصیات ، جیسے: دین کے پیشواؤں کی اطاعت اور والدین کا احت و روالدین کا احت اور والدین کا احترام ، ہیں کہ اس میں مساوات نہیں ہے بلکہ صرف ایک طبقہ کے لئے دوسر بے طبقہ کی نسبت کچھ فرائض ہیں ایکن اس سلسلہ میں بھی جس کے حق میں بی تھم ہے ، وہ دوسروں پر برتری نہیں جتلا سکتا ، یعنی وہ دوسروں کے مقابلہ میں اپنے مقام پر فخر نہیں کر سکتا ہے۔ جی ہاں ، چونکہ انسان فطری طور پر امتیاز وفضیلت طبی کی جبلت رکھتا ہے ، اسلام نے اس کی اس فطری جبلت کوسرکوب کئے بغیراس کے لئے ایک عمل معین فرما یا ہے اور وہ تقوی ہے۔ اسلام میں جیتی قدر و قیمت پر ہیزگاری کے لئے ہے اور چونکہ تقویٰ کا حساب چکانے والا

خدائے متعال ہے،اس لئے بیامتیاز جس قدرزیادہ ہوجائے،کوئی رکاوٹ ایجاد نہیں کرتا،اس کے برعکس طبقاتی امتیاز معاشرے میں فساد پھیلانے کاسب سے بڑا سبب اور افراد کے آپس میں ایک دوسرے کے لئے رکاوٹ کا باعث بنتا ہے۔

اسلام کی نظر میں ،ایک پر ہیز گارفقیر، بے تقوی سر مایہ داروں کے ایک گروہ پر فضیلت رکھتا ہے اور ایک پر ہیز گاعورت سیکڑوں لا ابالی مردوں سے بہتر ہے۔

•••••

١٠(ليس بأمانيكم ولا اماني اهل الكتاب من يعمل سوء ايجزبه ...) (نساء ١٢١).

خدائے متعال فرما تاہے:

انسانو! ہم نے تم کوایک مرداور عورت سے پیدا کیا ہے اور پھرتم میں شاخیں اور قبیلے قرار دیئے ہیں تا کہ آپس میں ایک دوسرے کو پہچان سکو، بیشک تم میں سے خدا کے نز دیک زیادہ محترم وہی ہے جوزیادہ پر ہیز گارہے۔(۱)

نیز فرما تاہے:

میں تم میں سے کسی بھی عمل کرنے والے کے عمل کو ضائع نہیں کروں گا ، چاہے وہ مرد ہو یاعورت،سبایک نوع سے ہیں اورانسان ہیں۔(۲)

۲۔ چوں کہ تمام افراد، انسانیت اور معاشرے کے رکن ہونے کے لحاظ سے شریک ہیں اور تمام لوگوں کا کام اور ان کی کوشش محترم ہے، لہذا کچھ قوانین بنائے گئے ہیں تا کہ ان کی روشنی

میں ہر فرد کے مفادات کا تعین ہوسکے اور اجتماعی تجاوز اور کشکش کا راستہ خود بخو دبند ہوجائے۔
ابندائی اصول کو مدنظر رکھتے ہوئے بی قوانین کچھاس طرح بنائے گئے ہیں کہ معاشرے کے
مختلف طبقاتی فاصلے بالکل ختم ہو جائیں ، دوریوں کو نز دیکیوں میں بدل دیا جائے۔ ان
بیانات کی روشنی میں مفادات کے تحفظ اور معاشرے کے اختلافات کو دور کرنے کے سلسلہ
میں اسلام کا خاص طریقہ اجمالی طور پرواضح ہوجاتا ہے۔

ا (ياايها النّاس انّا خلقنكم من ذكرٍ و انثى وجعلنكم شعوباً وقبائل لتعارفوا انّ اكرمكم عندالله اتفكم ...) (ججرات ").

المراد الله الله الله على عاملٍ منكم من ذكرٍ او انثى بعضكم من بعض ...) (العبران ١٠٠٠) .

#### عداوت واختلاف سراسلام كامقابله

معاشرے کے مختلف طبقات میں طبیعی طور پر پیدا ہونے والے اختلافات، جیسے رعایا اور حاکم کا طبقہ، غلام و مالک اور کام لینے والے ومزدور کے درمیان اختلافات دوطریقوں سے وجود میں آتے ہیں:

۱۔ایک شخص کا دوسرے شخص کے حقوق پر تجاوز کرنے سے: مثلا کام لینے والا، مزدور کی

مزدوری ادانہ کرے ایک مالک اپنے نوکر کی پوری اجرت نہ دے اس کے حق میں ظلم اور ناانسافی کرے یا حاکم اپنی رعایا میں سے سی کے حق میں ظالمانہ تھم جاری کرے۔
اسلام نے اس مشکل کوحل کرنے کے لئے بہت سے قوانین مقرر کئے ہیں، کہ ان کو نافذ
کرنے سے ہرایک کے حقوق محفوظ رہ سکتے ہیں اور ہر شخض اپنے کھوئے ہوئے حقوق کو پاسکتا
ہے۔اسلام نے اس کام کے لئے معاشرے کی ہر فرد کو اجازت دی ہے کہ اگر کوئی شخض اس کے ساتھ ظلم کرے (چاہے وہ حاکم وقت ہی کیوں نہ ہو) تو قاضی کے پاس شکایت کرنی حاہئے۔

امیرالمؤمنین حضرت علی علیه السلام کی خلافت کے زمانہ میں ایک مسلمان کا حضرت کے ساتھ کچھ اختلاف ہوگیا، اس نے قاضی کے پاس جا کر استغاثہ کیا۔ حضرت ایک عام شخص کی طرح اس قاضی (جسے خود آپ نے منصوب فرمایا تھا) کے پاس حاضر ہوئے اور فیصلہ ہوا۔ تعجب کا مقام یہ ہے کہ حضرت نے قاضی سے فرمایا کہ شکایت کرنے والے اور میر بے درمیان برتاؤ میں کسی قسم کا فرق نہ کرے۔

۲ ۔ ایک طاقتور شخص کا کمزور اور اپنے ماتحت کے اوپر دھونس جمانا اور اس کے ساتھ زیادتی
کرنا، جیسے ایک کام لینے والا اپنے مزدوروں کوذلیل وخوار سمجھے، کوئی مالک اپنے سامنے کھڑار
کھے، اور اسے اپنے سامنے جھک کر تعظیم کرنے پرمجبور کرے یا حاکم اپنی رعایا سے اعتراض
اور استغاثہ کاحق چھین لے، کیونکہ اس قسم کے برتاؤ میں غیرخدا کی پرستش کا پہلو پایا جاتا ہے،
اس لئے اسلام نے ان چیزوں سے حتی کے ساتھ منع فرمایا ہے۔ اسلام میں کوئی بھی خفس اپنے

ماتحت سے انجام فریضہ کے علاوہ کسی قسم کی تو قع نہیں رکھ سکتا ہے اور ان پراپنی بزرگی وعظمت کا مظاہرہ نہیں کرسکتا ہے۔ اسلام میں بہت سے ایسے اخلاقی احکام موجود ہیں جولوگوں کو سچائی، انصاف اور حسن اخلاق کی دعوت دیتے ہیں اور عہدو پیان کی رعایت کرتے ہیں، نیکی اور خدمت کرنے والوں کی تشویق کرتے ہیں اور ، بدکر داروں ، نا اہلوں اور برے لوگوں کو سزادیتے ہیں۔

یہ ایسے پسندیدہ اخلاق ہیں کہ اگر معاشرے میں بیہ نہ ہوں تو معاشرہ بدبختی سے دو چار ہوجائے گااور دنیاوآ خرت میں نا کامی و بدبختی میں مبتلا ہوگا۔

ممکن ہے کہ کسی کوان قوانین سے بے اعتنائی اوران پر عمل نہ کرنااس کے لئے بظاہر معمولی فائدہ ہو الیکن دوسری طرف بیایک نا پاک اور خطرناک ماحول کو پیدا کرتا ہے کہ جواس کواس معمولی فائدہ سے محروم کرنے کے علاوہ اور بھی بہت سے فائدوں سے اس کومحروم کرتا ہے اور اس شخص کی مثال اس آ دمی کی ہی ہے جوا یک عمارت کے سنگ بنیاد کو باہر نکال کراس پرایک ئی عمارت تعمیر کرتا ہے اور اس طرح اس عمارت کی ویرانی کا سبب بنتا ہے۔

## ى فعاختلافكےلئے ایك عامروسیله

اسلام نے اپنے پیروؤں کو حکم دیا ہے کہ وہ معاشرے کے فائدے کے بارے میں سوچیں اور اورخود خواہی سے پر ہیز کرکے اپنے ذاتی مفاد کواسلامی معاشرے کے فائدہ میں دیکھیں اور معاشرے کے نقصان کو اپنا نقصان سمجھیں۔

ایک مسلمان کو پہلے حقیقی مسلمان ہونا چاہئے، اس کے بعد وہ ایک تاجر، کسان، صنعت گریا مزدور ہے: اور جو شخص خاندان کو تفکیل دینا چاہتا ہے، اسے پہلے مسلمان ہونا چاہئے اس کے بعد اپنے فیصلہ پر عمل کرے مختصریہ کہ وہ جو بھی کام انجام دینا چاہے اور جو بھی مقام اور عہدہ سنجالنا چاہے، اس کے لئے بچے دین وایمان کی ضرورت ہے۔

اییا شخص ہرکام اور ہر فیصلہ کے سلسلہ میں سب سے پہلے اسلام ومسلمین کی مصلحتوں اور فائدوں کو مدنظر رکھتا ہے،اس کے بعدا پنی ذاتی مصلحت کو مدنظر رکھتا ہے اور وہ ہزگر کوئی ایسا کام انجام نہیں دیتا جس میں اسلام وسلمین کے لئے نقصان ہوا گر چپاس کام میں اس کا ذاتی فائدہ بھی نہ ہو۔

البته معلوم ہے اگر کسی معاشرے میں اس قسم کی فکر پیدا ہوجائے تو اس معاشرے کے افراد میں بھی اختلاف پیدانہیں ہوگا۔خدائے متعال فرما تاہے:

(واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا...)

(آلعمران۱۰۳)

اوراللہ کی رسی کومضبوطی سے پکڑے رہواورآ پس میں تفرقہ نہ پیدا کرو

نیز فرما تاہے:

(و ان هذا صراطى مستقياً فاتبعوه ولاتتبعوا السّبل فتفرق بكم عن سبيله ...) (انعام ١٠٠٠)

اوریہ ہماراسیدھا راستہ ہے اس کا اتباع کرو اور دوسرے راستوں کے بیچھے نہ جاؤ کہ راہ

خداسے الگ ہوجاؤ گے...۔

پغیبراسلام صلی الله علیه وآله وسلم فرماتے ہیں:

مسلمانوں کوآپس میں بھائی بھائی ہونا چاہئے تا کہ اغیار کے مقابلہ میں ایک طاقت کی صورت میں آئیں۔(۱)

کافی، جراص۳۰۳)۔

۱ ـ سفینهالیجار، ج۲ ، ص ۱۹ ـ

## نمان, روزه اوس حجياس فعاختلافات كاوسيله

اسلام کے فخر ومباہات میں سے ایک مسکلہ عبادت ہے اور وہ یہ ہے کہ دوسرے ادیان کے لوگ، جیسے یہود و نصاری اپنے دینی احکام کے مطابق عمومی عبادت خانوں کے علاوہ عبادت خانوں کے علاوہ سے محروم ہیں اور ان کے مذہبی قانون کی نظر میں وہ کلیسا اور اپنے عبادت خانوں کے علاوہ کہیں عبادت انجام نہیں دے سکتے اور نماز نہیں پڑھ سکتے ہیں ۔لیکن اسلام میں اِن پابند یوں کوختم کردیا گیا ہے اور ہر مسلمان پر واجب ہے کہ اپنی عبادت کو جہاں چا ہے انجام دے مسجد میں ہویا کہیں اور مسلمان معاشرے میں ہویا کفر کے معاشرے میں اوگوں کے درمیان ہویا تنہا ہوت مندی کی حالت میں ہویا بیاری کی حالت میں ۔

بہر حال اپنی عبادت کوانجام دینا چاہئے ،اور یہ بذات خود اسلام کی کامیابی کے اسرار میں سے ایک ہے۔ سے ایک ہے۔ سے ایک ہے۔ پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے:

میرے لئے تمام روئے زمین عبادت خانداور پرستش گاہ ہے۔(۱)

اسی کئے شریعت اسلام نے نماز، روزہ اور جج کو پہلے مرحلہ میں انفرادی قرار دیا ہے، اس معنی میں کہ ہرفر دسے اس کی انجام دہی کا مطالبہ کیا ہے اور جماعت میں شریک ہونے کولازم نہیں کیا ہے اور جماعت میں شریک ہونے کولازم نہیں کیا ہے اور کیا ہے کین دوسرے مرحلہ میں ان عبادتوں کے اجتماعی فوائد کو بھی نظر انداز نہیں کیا ہے اور انھیں اجتماعی انہیں ہیں اپنی بندگی ونیاز مندی کا اظہار کرتا ہے لہذا جماعت میں حاضر ہونا مستحب قرار دیا ہے۔
اسی طرح روزہ جو انفرادی ریاضت کے لئے قرار دیا گیا ہے اور مسلمانوں کو سال میں ایک مہینہ دن کے میں کھانے پینے اور جنسی آمیزش سے پر ہیز کرنا چاہئے اور اس کے ذریعہ اپنے اندر پر ہیز گاری اور تقوی پیدا کرے، اس کے باوجود اس کے کہ یہایک انفرادی فریضہ ہے۔

اوراس میں اجتماعی پہلونہیں پایا جاتا الیکن شوال کی پہلی تاریخ کو ماہ مبارک رمضان میں فریضہ کے انجام کے شکرانہ میں مسلمان عید منائیں اور ان پر فرض ہے کہ نماز عید فطر کو باجماعت پڑھیں۔

اسی طرح جج میں جس کے ذریعہ ،خدا کی دعوت پر لبیک اور مادی میلانات سے دوری اور پروردگار کی ذات کی طرف توجہ کرنا ہوتا ہے، باوجود یکہ بیا ایک انفرادی عبادت ہے، لیکن چونکہ عبادت کی ایک خاص و معین جگہ ہے، لہذا دنیا کے مسلمان مجبور اایک جگہ پرجمع ہو

تے ہیں اور ایک دوسرے کے حالات سے آگاہ ہوتے ہیں۔اس کے علاوہ ذی الحجہ کی دسویں تاریخ کو جس دن جج کے بعض اعمال انجام دیئے جاتے ہیں۔اسلامی عید قرار دیا گیا ہے اور مسلمانوں پرواجب ہے کہ ایک جگہ جمع ہوکر نماز عید پڑھیں۔

اسلام میں جو بیہ اجتماعات مقرر ہوئے ہیں ، یہ لوگوں کے طبقاتی اختلافات کو دور کرنے کا بہترین وسیلہ ہے ، کیونکہ طبقاتی اختلافات کو جڑ سے اکھاڑ کر بچینک دینے کے لئے موثر ترین طریقہ ایک دوسرے کے درمیان موجود غلط فہمی کو دور کرنا ہے اور بیہ خاصیت اجتماعی عبادت میں مکمل طور پرموجود ہے کیونکہ جو خدا کی عبادت کو اخلاص کے ساتھ انجام دیتا ہے ، اس کا خدا کے سواکسی اور کے ساتھ سرو کا رنہیں ہوتا ہے اور خدا کی رحمتوں کے دروازے ہرایک کے لئے کھلے ہیں اور اس کی ابدی نعمتوں کا خزانہ بھی ختم ہو نیوالانہیں ہے اور اس کی ذات اقد س کے بغیر ہرایک کو قبول کرتی ہے ، جس کے نتیجہ میں اجتماعی عبادت کے دوران جوانس ، اور الفت و محبت لوگوں میں پیدا ہوتی ہے وہ اختلافات اور کدورتوں کو دور کرنے کا بہترین موسلہ ہے۔

چنانچہ پہلے بھی اشارہ کیا جاچکا ہے، کہ ہم سب جانتے ہیں کہ دین مقد ت اسلام کے معارف کلی طور پر تین حصول میں تقسیم ہوئے ہیں: اصول دین، اخلاق اور فقہی فروع۔ واضح ہے کہ اس کے علاوہ اصول دین ، یعنی دین کی بنیاد، تین اصولوں پر مشتمل ہے کہ انسان ان میں سے ایک کے نہ ہونے پر دین سے خارج ہوجا تا ہے:

۱۔ تو حید ، یعنی کا ئنات کے یرور دگار کی میکائی کا اعتقاد۔

۲۔ خدائے متعال کے انبیا علیہم السلام پر عقیدہ رکھنا ہے جن کے آخری پینمبر حضرت محمد مصطفے صلی اللّه علیہ وآلہ وسلم ہیں۔

۳۔معاد پرایمان، یعنی بیعقیدہ رکھنا کہ خدائے متعال موت کے بعدسب کوزندہ کرے گااور ان کے اعمال کا حساب و کتاب لیا جائے گا، نیک لوگوں کوان کی نیکی کی جزادی جائے گی اور برے لوگوں کوانکی برائی کی سزادی جائے گی۔

مذکورہ تین اصولوں میں دواصولوں کا اور اضافہ کیا جاتا ہے، جوشیعہ عقائد کا حصہ اور مسلمات میں سے ہیں ، اور انسان ان میں سے کسی ایک پر عقیدہ نہر کھنے کی وجہ سے شیعہ مذہب سے خارج ہوجا تا ہے، اگر چہاسلام کے دائرہ سے خارج نہیں ہوتا، بید دواصول حسب ذیل ہیں: اسلام کے دائرہ سے خارج نہیں ہوتا، بید دواصول حسب ذیل ہیں: اسلام

۲ رامامت

توحير

۲ \_ نبوت

۳\_معاد

٤ ـعدل

ه رامامت

التوحيل

#### اثباتصانع

انسان جب حقیقت بینی کی فطرت سے کام لیتا ہے تو عالم هستی کے ہر گوشہ و کنار پرنظر ڈالنے سے اسے پروردگار عالم اورخالق کا کنات کے وجود کی بہت می دلیلیں نظر آتی ہیں، کیونکہ انسان اپنی حقیقت پیندانہ فطرت سے محسوس کرتا ہے کہ مخلوقات میں سے ہرایک، وجود کی نعمت سے مالا مال ہے اوران میں سے ہرایک اپنے وجود میں، قہری طور پرایک معین راستہ کو طے کررہا ہے اورایک مدت کے بعدوہ اپنی جگہ کودوسرے کے لئے چھوڑ تا ہے، اس نے ہرگز اپنے اس وجود کو نود ہی اپنے سے فراہم نہیں کیا ہے اور جس منظم راہ پرگامزن ہے، اسے خود ہی اپنے اسے خود ہی ملے کے اسے خود ہی اسے خود ہی اسے خود ہی اسے کو دوسرے کے اسے خود ہی اسے خود ہی ملے کے اس کے اسے خود ہی اسے خود ہی اسے خود ہی اسے کو داختیاں اپنے لئے خود اختیار ملے کے داشتہ کی ایجاد اور انسانی خصوصیات کو اپنے لئے خود اختیار مداخلت نہیں رکھتا، کیونکہ انسان نے ، انسانیت اور انسانی خصوصیات کو اپنے لئے خود اختیار مداخلت نہیں رکھتا، کیونکہ انسان نے ، انسانیت اور انسانی خصوصیات کو اپنے لئے خود اختیار

نہیں کیا ہے، بلکہ انسان کو پیدا کیا گیا ہے اور انسانی خصوصیات اسے عطا کی گئی ہیں۔
اسی طرح حقیقت پہندا نہ انسانی فطرت اس بات کو قبول نہیں کرتی ہے کہ بیسب اشیاء خود بخود وجود میں آئی ہوں گی اور کا ئنات میں موجود نظام یوں ہی کسی حساب و کتاب کے بغیر وجود میں آئی ہوں گی اور کا ئنات میں موجود نظام یوں ہی کسی حساب و کتاب کے بغیر وجود میں آگئے ہوں گے، جبکہ انسان کا ضمیر اس قسم کے اتفاق کو منظم طور پر ایک دوسرے کے او پر چنی گئی چندا پنٹوں کے بارے میں قبول نہیں کرتا۔ یہاں پر انسان کی حقیقت پہندا نہ فطرت اعلان کرتی ہے کہ عالم هستی کی ضرور کوئی پناہ گاہ ہے، جو هستی کا سرچشمہ، اور کا ئنات کو پیدا کرنے اور اسے باقی رکھنے کے لئے اس کی حفاظت کرنے والا ہے، اور وہ لامحد ودوجود اور علم وقدرت کا سرچشمہ، خدائے متعال کی ذات ہے، اور اس کا ئنات کے وجود کا سرچشمہ خدا کی ذات ہے، اور اس کا ئنات کے وجود کا سرچشمہ خدا کی ذات ہے، اور اس کا ئنات کے وجود کا سرچشمہ خدا کی ذات ہے، اور اس کا ننات کے وجود کا سرچشمہ خدا کی ذات ہے، اور اس کا ننات کے وجود کا سرچشمہ خدا کی ذات ہے، اور اس کا ننات کے وجود کا سرچشمہ خدا کی ذات ہے، اور اس کا ننات کے وجود کا سرچشمہ خدا کی ذات ہے، وار اس کا ننات کے وجود کا سرچشمہ خدا کے متعال فر ما تا ہے:

(النَّى اعطى كلشيء خلقه ثم هدى) (طه٠٥)

(خالق کا ئنات)وہ ہے جس نے ہرشے کواس کی مناسب خلقت عطا کی ہے اور پھر ہدایت بھی دی ہے۔

اس فطرت کی وجہ سے، جہال تک تاریخ بتاتی ہے، انسانی معاشرہ کی اکثریت، کا ئنات کیلئے ایک خدا کے قائل رہے ہیں اور اسلام کے علاوہ دوسرے تمام ادیان جیسے نصرانیت، یہودیت، مجوسیت اور بدھ مت اس سلسلہ میں ہم عقیدہ ہیں اور جو پروردگار کے وجود کے خالف ہیں ،ان کے پاس اسکے وجود کے انکار کے سلسلہ میں ہرگز کوئی دلیل نہیں ہے بلکہ حقیقت میں وہ کہتے ہیں کہ: ہم پروردگار کے وجود کی کوئی دلیل نہیں رکھتے ہیں کہتے ہیں کہ

ہمارے پاس اس کےعدم وجود کی کوئی دلیل ہے۔

مادہ پرست انسان کہتاہے: میں نہیں جانتا یہ ہیں کہتاہے نہیں ہے دوسرے الفاظ میں مادہ پرست انسان مذہزب ہے ندمنکر۔

خدائے متعال اپنے کلام میں اس مطلب کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرما تاہے:

(وقالوا ما ہى اللّ حياتنا الدّ نيانموت ونحيا وما يهلكنا اللّ الدّ هرومالهم بذلك من علم ان ہم الا يظنون)

(جاثيه ۲۶)

اور بیلوگ کہتے ہیں کہ بیصرف زندگانی دنیا ہے اس میں مرتے ہیں اور جیتے ہیں اور زمانہ ہی ہم کو ہلاک کر دیتا ہے اور انھیں اس بات کا کوئی علم نہیں ہے کہ بیصرف ان کے خیالات ہیں اور بس۔

#### ابتدائح خلقت كي بحث

انسان اپنی خدا داد فطرت سے ہر مظہر وحادثہ کا مشاہدہ کرنے کے بعداس کے وجود میں آنے کی علت تلاش کرتا ہے اور ہر گزاخمال نہیں دیتا ہے کہ کوئی چیز خود بخو داور کسی سبب کے بغیر وجود میں آئی ہوگی ۔ اگر کسی ڈرائیور کی گاڑی خراب ہوجاتی ہے تو وہ گاڑی سے اتر کر گاڑی میں اس جگہ کو دیکھتا ہے جہاں خراب ہونے کا اختال ہوتا ہے تا کہ گاڑی کے رکنے کا سبب معلوم کر سکے اور اسے ہر گزیقیں نہیں ہوتا ہے کہ گاڑی کے بغیر رک گئی، اور گاڑی کو پھر

چلانے کے لئے اس کے تمام وسائل سے استفادہ کرتا ہے اور ہر گزاس اتفاق کا منتظر نہیں رہتا ہے کہ گاڑی خود بخو د چلے گی۔

انسان کواگر بھوک لگ جائے تو وہ روٹی کی فکر میں پڑتا ہے اور جب اسے پیاس گتی ہے تو پانی علاق کرتا ہے اور اگر سردی محسوس کرتا ہے تولباس اور آگ ڈھونڈ تا ہے۔وہ بھی کسی اتفاق کے ذریعہ ان ضرور توں کو دور کرنے کا انتظار نہیں کرتا اور اس خوش فہمی میں آ رام سے نہیں بیڑھتا۔

جو خض کسی عمارت کو تعمیر کرنا چا ہتا ہے وہ لامحالہ اس کے ساز وسامان ،معماراور مزدور وغیرہ کا انتظام کرتا ہے اور وہ بالکل بیامید نہیں رکھتا کہ اس کی آرز وخود بخو د پوری ہوجائے۔انسان جب ہے ہے اسی وقت زمین پر پہاڑ ،جنگل ، وسیع در یا اور سمندر موجود ہیں۔اور اس وقت سے سورج ، چانداور جھکنے ہوئے ساروں کو آسان پر منظم اور سلسل متحرک د کھر ہاہے۔اس کے باوجود دنیا کے سائنسدان اپنی انتھک علمی کوشش اور تگ دو سے مخلوقات اور جیرت کے باوجود دنیا کے سائنسدان اپنی انتھک علمی کوشش اور تگ دو سے مخلوقات اور جیرت انگیز مظاہر کے وجود میں آنے کے اسباب وعلل کے بارے میں بحث کررہے ہیں اور وہ ہرگز مین سے کہ جب سے ہم ہیں اسی وقت سے ان کواسی طرح د کھے رہے ہیں ،لہذا بیہ خود بخو د بیدا ہوئے ہیں۔

اسی جنجو کی فطرت اور اسباب وملل کی بحث و تحقیق نے انسان کو مجبور کردیا ہے کہ وہ عالم ہستی اور اس کے حیرت انگیز نظام کی پیدائش کے بارے میں کھوج کرے کہ کیا یہ وسیع کا نئات ، جس کے اجزاا یک دوسرے سے مربوط ہیں اور حقیقت میں ایک عظیم مظہر ہے، خود بخو دوجود

میں آیا ہے یا اس کا سرچشمہ کہیں اور ہے؟ اور کیا یہ چیرت انگیز نظام، جو ثابت اور بلا استثناء قوانین کے مطابق کا کنات کے گوشہ و کنار میں جاری ہے اور ہر چیز کواس کے خاص مقصد کی طرف راہنمائی کرتا ہے، ایک بے انتہا قدرت اور علم کی طرف سے جاری اور اس کا نظام چلایا جاتا ہے، یاکسی حادثہ اور اتفاق کے نتیجہ میں پیدا ہوا ہے؟

#### معرفتخدااوسملتيل

ہم جانتے ہیں کہ عہد حاضر میں روئے زمین پر دین داروں کی اکثریت ہے،اور وہ خالق کا سُنات پراعتقادر کھتے ہیں اوراس کی پرستش کرتے ہیں کل کے انسان کی حالت بھی آج کے انسان کی سی تھی ، جہاں تک تاریخ بتاتی ہے،وہ یہ کہ انسانوں کی اکثریت دین دارتھی اوروہ کا سُنات کے لئے ایک خدا کے قائل تھے۔

اگر چہ خداشاس اور دین دارمعاشروں میں، فکری اختلاف بھی تھااور ہر قوم چشمہ تخلیق کو مخصوص اوصاف سے متصف کرتی تھی ، لیکن اصل مقصد میں وہ اتفاق نظر رکھتے تھے ، تی قدیم ترین تدن کے آثار جنمیں انسان نے کشف کیا ہے ، ان میں دین اور خداشاسی کی علامتیں پائی جاتی ہیں اور الی علامتیں بھی ملی ہیں کہ جن سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ ماورائے طبیعت پر بھی اعتقاد وایمان رکھتے تھے ۔ حتی جدید ہر اعظموں جیسے امریکہ اور آسٹریلیا اور قدیکی ہراعظموں کے دور دراز جزائر جو آخری صدیوں میں کشف ہوئے ہیں ، ان کے اصل بیشند سے بھی خدا کے معتقد تھے، اور وہ تصور کا کنات کے سلسلہ میں اختلافات نظر کے با وجود با شند سے بھی خدا کے معتقد تھے، اور وہ تصور کا کنات کے سلسلہ میں اختلافات نظر کے با وجود

کائنات کاایک سرچشمہ تسلیم کرتے تھے اگر چیقدیم دنیا سے ان کے رابطہ کی تاریخ معلوم نہ ہو سکی۔

اس بات پرغور کرنا کہ خدا کا اعتقاد انسانوں کے درمیان ہمیشہ سے موجود تھا، اس مطلب کو واضح کرتا ہے کہ خدا کو پہچانا انسان کی فطرت ہے اور انسان اپنی خدا دا دفطرت سے، کا ئنات کی تخلیق کے لئے ایک خدا کو ثابت کرتا ہے۔خدائے متعال نے انسان کی اس فطری خصوصیت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا ہے:

(ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن الله ...) (زخرف ،) اگران سے پوچھلو كے كه نميس سن پيدا كيا ہے؟ تويقينا كہيں كے خدانے نيز فرما تاہے:

(ولئن سألتهم من خلق السلوات و الارض ليقولن الله ...) (لقمان ٢٥)

اگران سے بوچھلوگے کہ خصیں کس نے پیدا کیا ہے؟ تو یقینا کہیں گے: خدا

# انسان کیزندگی میں تجسس کا اثر

اگرانسان نے خالق کا ئنات اوراس کے نظام کے پیدا کرنے والے۔جو کہاس کی فطرت کا اقتضاء ہے ۔ کے بارے میں مثبت جواب دیا ،تو اس نے کا ئنات اوراس کے حیرت انگیز نظام کی پیدائش کے لافانی مبداءکو ثابت کیا اوراس نے تمام چیزوں کوخدا کے محکم ارادہ سے

جواسکی لامحدود قدرت وعلم پر مبنی ہے۔ اور نتیجہ میں وہ پورے وجود میں ایک قسم کے اطمینان واعتماد کو محسوس کرتا ہے۔ اور وہ اپنی زندگی میں رونما ہونے والی ہر قسم کی مشکلات اور سختیوں سے دو چار ہونے پر ہر گرنا امید نہیں ہوتا ہے بلکہ ان سے نیٹنے کے لئے ہر قسم کی تدبیر سے کام لیتا ہے، کیونکہ وہ جانتا ہے کہ کوئی بھی علت وسبب خواہ وہ کتنا قوی ہو۔ اس کی باگ ڈور خدا کے ہاتھ میں ہے اور ہر چیزاس کے زیر فرمان ہے۔

ایسا شخض کبھی اسباب وعلل کے سامنے سرایاتسلیم نہیں ہوتا اور جب بھی دنیا کے حالات اس کے مطابق ہوتے ہیں توغرور و تکبر سے اس کا د ماغ خراب نہیں ہوتا اوروہ اپنی اور کا ئنات کی حقیقی حیثیت کوفراموش نہیں کرتا ، کیونکہ وہ جانتا ہے کہ ظاہری اسباب علل خودمختار نہیں ہیں بلکہ ان کا تعلق تھم خدا سے ہے۔آخر کارا بیاانسان پیرجان لیتا ہے کہ عالم جستی میں خدائے متعال کےعلاوہ کسی اور کے سامنے سرتسلیم خمنہیں کرنا جاہئے اور خدا کے فرمان کےعلاوہ کسی بھی فرمان کے سامنے مطلق طور پرتسلیم ہیں ہونا جاہئے لیکن جس نے مذکورہ سوالات کامنفی جواب دیا، وہ اس امیداور حقیقت پیندی عالی منشی اور فطری شجاعت کا حامل نہیں ہے۔ یمی وجہ ہے کہ ہم مشاہدہ کرتے ہیں کہ جن ملتوں میں مادیت کا غلبہ ہے وہاں روز بروزخودکشی کے واقعات زیادہ رونما ہوتے ہیں،اور جن کااعتقاد حسی اسباب ملل تک محدود ہووہ چھوٹے سے چھوٹے نامناسب حالات کے رونماہونے پراپنی سعادت وکامیانی سے ناامید ہوکراپنی زندگی کا خاتمہ کردیتے ہیں،کیکن جولوگ خدا شاسی کی نعمت سے مالا مال ہیں،وہ موت کے د ہانے پر بھی نا امید نہیں ہوتے ، کیونکہ وہ خدائے قادر وبینا پر ایمان رکھتے ہیں ،اس کئے

مطمئن واميد وارہوتے ہيں۔

حضرت امام حسین علیہ السلام اپنی زندگی کے آخری کمحات میں جبکہ چاروں طرف سے دشمن کے تیروتلوار کا نشانہ بنے ہوئے تھے، فرماتے ہیں:

تنہا جو چیزاس نا گوارمصیبت کومیرے لئے آسان بنار ہی ہے، وہ بیہے کہ میں خدائے متعال کومتنقل اپنے اعمال پرنا ظرد مکھتا ہوں۔

### توحید کے بامر مے میں قرآن مجید کا اسلوب

اگرانسان پاک طبیعت اور مطمئن دل سے ، کا ئنات پر نظر ڈالے تواس کے ہر گوشہ و کنار میں وجود خدا کے آثار و دلائل کا مشاہدہ کر ہے گا اور اس حقیقت کے ثبوت میں ہر در و دیوار سے گواہی سن لے گا۔ اس د نیا میں جو چیز بھی انسان کے سامنے آتی ہے وہ خدا کی پیدا کی ہوئی اور مظہر ہے ، یا کوئی خاصیت خدا نے اس میں پیدا کر دی ہے ، یا ایک ایسانظام ہے جو خدا کے حقیقت کی گواہی دیتا ہے ، کیونکہ نہ اس کا پناوجود اس کا پناوجود اس کا گواہی دیتا ہے ، کیونکہ نہ اس کا اپناوجود اس نے آپ سے ہونے والی خاصیتیں اس کے اختیار میں ہیں اور نہ اس نے اپنی زندگی کی اس نظام کوخود بنایا ہے جواس کی پیدائش سے ابھی تک جاری ہے اور وہ یہ فرض کر سکتا ہے کہ اس کا نئات کا نظام انفاقی طور پر وجود میں آگیا ہے ، اور نہ ہی وہ ایپ وجود اور اپنے وجود اور اپنے وجود اور اپنے وجود اور اپنے وجود اور یہ نظام کواس ماحول کی طرف نسبت دے سکتا ہے جس میں وہ پیدا ہوا ہے ، کیونکہ مذکورہ وجود اور یہ نظام خود اس کی طرف نسبت دے سکتا ہے جس میں وہ پیدا ہوا ہے ، کیونکہ مذکورہ وجود اور یہ نظام خود اس کی طرف نسبت دے سکتا ہے جس میں وہ پیدا ہوا ہے ، کیونکہ مذکورہ وجود اور یہ نظام خود اس کی طرف نسبت دے سکتا ہے جس میں وہ پیدا ہوا ہے ، کیونکہ مذکورہ وجود اور یہ نظام خود اس کی طرف نسبت دے سکتا ہے جس میں وہ پیدا ہوا ہے ، کیونکہ مذکورہ وجود اور یہ نظام خود اس

ماحول کی بیداوار نہیں ہےاور نہوہ اتفا قاُوجود میں آیا ہے۔

یہاں پرانسان کواس کے سواکوئی چارہ نہیں کہ عالم هستی کے لئے ایک سرچشمہ تسلیم کرے جو اشیا کوخلق کرنے والا اوران کی پرورش کرنے والا ہے۔ وہی ہر مخلوق کو پیدا کرتا ہے اوراس کے بعد بقا اورایک خاص نظام کی شاہراہ پراس کے مخصوص کمال کی طرف ہدایت کرتا ہے ، چونکہ انسان عالم هستی میں اشیاء کوآپس میں ایک دوسرے سے مربوط اور ایک خاص نظام سے منسلک یا تا ہے ، اس لئے مجبورا فیصلہ کرتا ہے کہ خلقت کا سرچشمہ اور اس کے نظام کو چلانے والا ایک ہی ہے۔

انسان پر بید حقیقت معمولی تو جہ سے واضح ہوجاتی ہے، اور اس میں کسی قسم کا ابہام نہیں پایاجا تا۔ سوائے اس کے کہ انسان بھی زندگی کی شمکشوں میں ایسا گرفتار ہوتا ہے کہ اپنی عقل و شعور کی تمام توانا ئیوں کو حیاتی مبارزوں کی راہ میں استعال کرتا ہے اور اپنے تمام وقت کو زندگی کی دوڑ دھوپ میں صرف کرتا ہے، اور اس قسم کی چیزوں کے بارے میں غور کرنے کی تھوڑی ہی بھی فرصت نہیں نکال پاتا اور نتیجہ میں اس حقیقت سے غافل رہتا ہے، یا یہ کہ طبیعت کے دل فریب مظاہر سے متاثر ہو کر ہوں را نیوں اور عیاشیوں میں سرگرم ہوتا ہے۔ چونکہ ان حقائق کی پابندی انسان کو بہت ہی مادی لا ابالیوں سے روکتی ہے، اس لئے وہ فطری طور پر ان حقائق کی پابندی انسان کو بہت ہی مادی لا ابالیوں سے روکتی ہے، اس لئے وہ فطری طور پر ان حقائق کی پابندی انسان کو بہت ہی مادی لا ابالیوں سے روکتی ہے، اس لئے وہ فطری طور پر ان

اس کئے قرآن مجید میں مخلوقات کی پیدائش اوران میں جاری نظام کے بارے میں گونا گون

طریقوں سے بہت زیادہ تو جہدلائے گئی ہے اور برہان ودلائل پیش کئے گئے ہیں، کیونکہ اکثر لوگ خاص کروہ لوگ جوفطرت کے دل فریب مظاہر کے شیفتہ ہو چکے ہیں اوروہ اپنی زندگی کی سعادت و کامیابی کوعیا شیوں وخوش گزرانیوں میں پاتے ہیں، اور مادیات ومحسوسات سے انس ومحبت کی وجہ سے فلسفی فکراور نظریات کی عقلی تحقیق سے محروم ہیں۔

لیکن انسان ہر حالت میں عالم هستی کا ایک جزو ہے اور کا ئنات کے دیگر اجزاء اور اس میں جاری جزئی اور کلی نظاموں سے ایک لمحہ بھی بے نیاز نہیں ہے، اور ہر لمحہ اپنے ذہن کو عالم هستی اور اس میں جاری نظام کی طرف متوجہ کر سکتا ہے، اور کا ئنات کے خالق کے وجود کو یاسکتا ہے۔خدائے متعال اپنے کلام یاک میں فرما تا ہے:

(انَّ فى السلوات و الارض لايت اللمومنين، و فى خلقكم و ما يبثُ من دابّة آيت لقوم يوقنون و اختلاف اليل و النّهار و ما انزل الله من السمآء من رزق فاحيا به الارض بعد موتها و تصريف الريح ء ايت لقوم يعقلون) (جاثيه ١٠٠٠)

بیشک آسانوں اور زمینوں میں صاحبان ایمان کے لئے بہت سی نشانیاں پائی جاتی ہیں۔ اور خود تمہاری خلقت میں بھی اور جن جانوروں کووہ پھیلا تا رہنا ہے ان میں بھی صاحبان یقین کے لئے بہت سی نشانیاں ہیں۔ اور رات دن کی رفت وآمد ہیں اور جورز ق خدانے آسان سے نازل کیا ہے، جس کے ذریعہ سے مردہ زمینوں کو زندہ بنایا ہے اور ہواؤں کے چلنے میں اس قوم کے لئے نشانیاں پائی جاتی ہیں جوعقل رکھنے والی ہے۔

#### مثالاوس وضاحت

قرآن مجید میں آیتیں ہیں، جن میں انسان کو چاند، ستاروں، زمین ، آسان ، سورج ، پہاڑوں، دریاؤں، نبا تات، حیوانات اور خودانسان کی خلقت کے بارے میں غور وفکر کرنے کی دعوت دی گئی ہے، اور ان میں سے ہرایک کا جو حیرت انگیز نظام ہے اس کی یاددہانی کرائی گئی ہے۔

حقیقت میں کا نئات کے اہداف کی طرف بڑھا تاہے، وہ نہایت ہی جیرت انگیز اور تجب خیز ہے۔
کا نئات کے اہداف کی طرف بڑھا تاہے، وہ نہایت ہی جیرت انگیز اور تجب خیز ہے۔
گیہوں کا ایک دانہ یا بادام کی ایک گھلی زمین سے اگنے کے بعد ایک پودے یا میوہ
دار درخت میں تبدیل ہوجا تاہے۔ اور بیدانہ یا گھلی مٹی میں قرار پانے کے بعد شگافتہ ہو
کراس کی سبزنوک باہر نکاتی ہے اور اس میں جاتی ہے، جب یہ پودا اپنے مقصد کی منزل تک
بہنچتا ہے تو اس دوران مختلف اور عظیم نظام سرگرم ہوتے ہیں کہ جن کی عظمت و وسعت کا
مشاہدہ کر کے عقل متحیررہ جاتی ہے۔

ستارے، آسان اور چیکتا ہواسورج اور درخشان اور زمیں ہرایک اپنی وضعی وانتقالی گردشوں اور پیکتا ہواسورج اور درخشان اور زمیں ہرایک اپنی وضعی وانتقالی گردشوں اور اپنے اندر پوشیدہ توانا ئیوں سے اور اسی طرح اس دانہ یا گھی میں قرار دی گئی، پر اسرار طاقتیں، اور سال کے موسم، اور ان کے حالات، ابر وہوا اور بارش، اور شب وروز، گندم کے ایک پودے کے اگئے میں مدد کرتے ہیں، اس نئے پودے کو پرورش کے لئے اپنے گہوارہ میں سلاتے ہیں، دایا اور نرسوں کے مانندایک دوسرے کا تعاون کرتے ہوئے کوشش کرتے

ہیں یہاں تک کہ بیداندا پنی بالیدگی ورشد کے آخری مرحلہ تک پہنچ جائے۔

یمی مثال انسان کے ایک نومولود بیچ کی ہے کہ جس کا نظام پیدائش ایک پودے یا کسی دوسر می چیز کی پیدائش سے کہیں زیادہ پیچیدہ ہے۔ بیخلقت کے منظم و پیچیدہ نظام کے لاکھوں بلکہ کروڑوں سال کی سرگرمیوں کا ماحصل ہے۔

ایک انسان کی روز مرہ کی زندگی کی گردش۔اپنے وجود سے باہر عالم هستی سے رکھنے والے رابطہ کے علاوہ ۔اپنے وجود کے اندرایک حیرت انگیز نظام سے نشاط سے مربوط ہے کہ دور اندیش سائنسدانوں کی فکریں صدیوں سے مسلسل ان کے ظاہر کا مشاہدہ کرنے میں سرگرم عمل رہی ہیں اور ہرروز ان اسرار سے پر دہ اٹھا یا جاتا ہے اور ابھی بھی ان کی معلومات مجہولات کی نسبت بہت کم ہیں۔

# قرآن مجيد كي نظر مين خداشناسي كاطريقه

جس شیر خوار بچ نے دودھ پینے کے لئے ماں کا بیتان پکڑرکھا ہے اور دودھ پی رہا ہے، حقیقت میں وہ دودھ چاہتا ہے،اس کے علاوہ اگر کسی چیز کو ہاتھ میں اٹھا تا ہے تواسے کھانے کے لئے اٹھا یا تھا اور جو کے لئے اٹھا یا تھا اور جو کے لئے اٹھا یا تھا اور جو اس کے حالے اٹھا یا تھا اور جو اس کے حالے اٹھا یا تھا اور جو اس کی احساس کرتا ہے کہ اس نے غلطی کی ہے اور اٹھائی ہوئی چیز کھانے کی نہیں ہے، تواسے سے بنک دیتا ہے۔

اسی ترتیب سے، انسان جس مقصد کے پیچے دوڑتا ہے، اصل میں وہ حقیقت کو چاہتا ہے، اگر اس کے لئے واضح ہوجائے کہ اس نے غلطی کی ہے اور غلط راہ پر چلا ہے، تو اپنی غلطی اور خطاسے ناراض ہوتا ہے اور غلط مقصد کی راہ کی محنت پر افسوس کرتا ہے اور مخضر یہ کہ انسان ہمیشہ اشتباہ اور خطاسے پر ہیز کرتا ہے اور حتی الامکان حقیقت تک پہنچنے کی کوشش کرتا ہے۔ ہمیشہ اشتباہ اور خطاسے پر ہیز کرتا ہے اور جبلت کی روسے حقیقت پسند ہے، یعنی لامحالہ ہمیشہ حقیقت کی جبتو اور حق کی پیروی کرنے والا ہوتا ہے، اس نے اس فطری عادت کوسی سے یا داور کہیں سے ہیں سیکھا ہے۔

انسان اگر بھی سخت روبیا ختیار کر کے حق کے سامنے ہتھیا رنہیں ڈالتا ہے، وہ اس لئے ہے کہ وہ خطا واشتباہ سے دو چار ہوتا ہے اور حق وحقیقت اس کے لئے واضح نہیں ہوتی ہے اگر اس کے لئے کت واضح نہیں ہوتی ہے اگر اس کے لئے کت واضح ہوتا تو غلط راستہ پر نہ چلتا۔

کھی انسان نفسانی خواہشات کی پیروی میں ایک قسم کی دماغی بیاری سے دو چار ہوتا ہے اور حق کی شیرینی کا مزہ اس کے منہ میں کڑوا بن جاتا ہے، اس وقت تن کوجانتے ہوئے بھی اس کی پیروی ہیں کرتا ہے۔ اس کے باوجود کہوہ تن کی حقانیت اور بیکہ اسے اس کی پیروی کرنی چاہئے ، کااعتراف کرتا ہے۔ بیکن اسکی اطاعت کرنے سے سرشی کرتا ہے۔ چنانچ بہت سے ایسے اتفا قات بھی ہوتے ہیں کہ انسان مضر اور نقصان دہ چیزوں کا عادی ہوکر، اپنی انسانی فطرت، جو کہ خطرہ اور ضرر سے محفوظ رکھتی ہے، کو پیامال کرتا ہے، اور ایک ایسے کام کو انجام دیتا ہے، جس کے بارے میں جانتا ہے کہ وہ نقصان دہ ہے۔ (جیسے: سگریٹ، شراب اور نشر آور چیزوں کے عادی لوگ ) قرآن مجید انسان کوتی پیندی اور حق کی پیروی کرنے کی وعوت دیتا ہے اور اس سلسلہ میں زیادہ تا کید کرتا ہے اور گونا گون بیانات کے ذریعہ انسان سے درخواست کرتا ہے کہ تی پیندی اور تی کی پیروی کی فطرت کو اپنے اندر زندہ رکھے۔

خدائے متعال فرما تاہے:

(...فهاذا بعد الحق الاالضلل...) (یونس،۳) اورق کے بعد ضلالت کے سوا کچھ ہیں ہے۔

(والعصر انّ الانسان لفي خسر الّا الذين ء آمنوا وعُملوا الصّلحت وتواصوا بألحق وتواصوا بألصّبر) (عصر ١٠٠)

قسم ہے عصر کی ، بیٹک انسان خسارہ میں ہے۔علاوہ ان لوگوں کے جوایمان لائے اور انھوں نے نیک اعمال کئے اور ایک دوسر ہے کوئق اور صبر کی وصیت ونصیحت کی۔ واضح ہے کہ خداوند عالم کی بیساری تاکیدیں اس لئے ہیں کہ اگرانسان اپنی حقیقت پسندی کی فطرت کوزندہ خدر کھے اور حق وحقیقت کی پیروی کی کوشش نہ کر ہے تواپنی سعادت و کامیا بی کا فطرت کوزندہ خدر کھے اور حق وحقیقت کی پیروی کی کوشش نہ کر ہے گا اور جو چاہے گا پیند نہ ہوگا اور وہ نفسانی خواہشات اور اپنی مرضی کے مطابق جو چاہے گا کے گا اور جو چاہے گا کر کے گا۔ اور غلط تصورات اور خرافی افکار میں گرفتار ہوگا اور اس وقت ایک چو پایہ کی طرح اپنی راہ (جوانسانی سر مایہ ہے) سے بھٹک کر ، ہوا و ہوں ، لا ابالی اور اپنی نا دانی کی پھینٹ چڑھ جائے گا۔ خدائے متعال فر ما تاہے:

(ارء يت من اتخذ الهه هؤه افانت تكون عليه و كيلا · امر تحسب ان اكثر همد يسمعون او يعقلون إن همد الله كالانعام بل همد اضل سبيلا) (فرقان

کیا آپ نے اس شخص کود یکھا ہے جس نے اپنی خواہشات ہی کواپنا خدا بنالیا ہے ،کیا آپ اس کی بھی ذمہ داری لینے کے لئے تیار ہیں؟ کیا آپ کا خیال ہے ہے ان کی اکثریت کچھنتی اور جس ہے ہمرگز نہیں ہے سب جانوروں جیسے ہیں بلکہ ان سے بھی کچھزیادہ کم کردہ راہ ہیں۔ البتہ جب انسان کی حقیقت پیندانہ فطرت زندہ ہوتی ہے اور تن کی پیروی کرنے کی عادت اس میں کار فرمار ہتی ہے، تو یکے بعد دیگر ہے اس کے لئے حقائق واضح ہوتے چلے جاتے ہیں اور وہ جس حق وحقیقت کو پالے گا اسے دل سے قبول کرے گا اور سعادت وخوشختی کی راہ میں روز ہروز آگے ہڑھتا چلا جائے گا۔

خداوندمتعال تمام صفات کمالیه کاما لک ہے

#### كمالكيايم؟

ایک گھرکواس وقت کامل گھر کہہ سکتے ہیں، جب ایک گھرانے کی ضروریات زندگی کے تمام چیزیں اس میں موجود ہوں، چنانچہاس میں مہمان خانہ، باور چی خانہ، شسل خانہ وغیرہ کے لئے کافی کمرے موجود ہوں، جس گھر میں جس قدریہ وسائل کم ہوں اسی قدر اسے ناقص سمجھا حائے گا۔

اسی طرح ایک انسان میں اس کی فطری خلقت کے مطابق جن چیزوں کا موجود ہونا ضروری ہے، اگر وہ سب اس میں پائی جاتی ہوں تو وہ کامل ہے، اگر ان میں سے کسی ایک کی کمی ہو، لینی وہ ہاتھ، پاؤل یا آئکھ سے محروم ہوتوائی اعتبار سے ناقص سمجھا جائے گا۔

لہذا مذکورہ بیان سے معلوم ہوا کہ صفت کمال وہ چیز ہے کہ جوخلقت کی ضرور توں کو پیدا کرتی ہے اور اس کے نقص کو دور کرتی ہے ، ملم کی صفت کے مانند کہ جہل کی تاریکی کو دور کر کے عالم کے لئے معلوم کو واضح کر دیتا ہے اور قدرت کہ صاحب قدرت شخص کے مقاصد اور اغراض کو ممکن بنادیتی ہے اور اسے ان پر مسلط کر دیتی ہے ایسے ہی دوسر سے صفات ہیں جیسے صفت حیات وغیرہ۔

ہماراضمیر فیصلہ کرتا ہے کہ خالق کا ئنات (جوھستی عالم اور مخلوقات عالم کا سرچشمہ ہے، ہر فرض کی گئی ضرورت کو پورا کرتا ہے اور ہر نعمت و کمال کوفرا ہم کرتا ہے ) تمام صفات کمال کا مالک ہے، کیونکہ ایک حقیقت پیندنظر کے مطابق یہ تصور نہیں کیا جاسکتا کہ کوئی شخص ایس نعمت کسی کو

بخش دے جوخودنہ رکھتا ہویا جس عیب میں وہ خود مبتلا ہو دوسروں سے اس کو دور کرے۔خدائے متعال اپنے کلام پاک میں اپنے تمام صفات کمال کی ستائش کرتا ہے اورخود کو ہر سم کے عیب وفقص سے پاک ومنزہ قرار دیتا ہے:

(وربّك الغنيّ ذوالرّحة ...) (انعام ١٣١)

تیرا پروردگار بے نیاز اور مہربان ہے

(الله لا اله الله هوله الاسماء الحسني) (طه ١)

وہ اللہ ہےجس کے علاوہ کوئی خدانہیں ہے،اس کے لئے بہترین نام ہیں۔

وہ زندہ، عالم، دیکھنے والا، سننے والا، قادر، خالق اور بے نیاز ہے، پس خدائے متعال کوتمام صفات کمال کا مالک اور اس کی ذات اقدس کو ہرصفت نقص سے پاک ومنزہ جاننا چاہئے، کیونکہ اگراس میں نقص ہوتا تواسی لحاظ سے نیاز مند ہوتا اور اس اعتبار سے اس سے بالاترکسی اور خدا کو ہونا چاہئے تھا جواس کی نیاز مندی کودور کرسکتا۔

(سبحانه و تعالى عمّا يشركون) (يونس ه) وه ياك وياكيزه ب اوران ك شرك سے بلندو برتر ہے

## توحيد او ريكتائي

(لوكان فيهما آلهة الرالله لفسدتا ...) (انبياء ٢٠٠)

یا در کھوا گرز مین وآسان میں اللہ کےعلاوہ اور خدا بھی ہوتے تو زمین وآسان دونوں برباد ہوجاتے۔

#### وضاحت

اگر کا نئات پر کئی خداؤں کی حکومت ہوتی ، جیسا کہ بت پرست کہتے ہیں کہ کا نئات کے ہر شعبہ کا ایک الگ خدا ہے۔ زمین وآسان اور دریا وجنگل کا الگ الگ خدا ہوتا ہے۔ اگر ایسا ہوتا تو کا نئات کی ہر جگہ پر خداؤں کے در میان اختلاف کی وجہ سے الگ الگ انتظام بر قرار ہوتا تو کا نئات کی ہر جگہ پر خداؤں کے در میان اختلاف کی وجہ سے الگ الگ انتظام بر قرار ہوتا اور اس صورت میں کا نئات کا کام لامحالہ تباہی و بربادی سے دوچار ہوتا ، چونکہ ہم دیکھتے ہیں کہ کا نئات کے تمام اجزاء آپس میں ہم آ ہنگ اور کمل طور پر موافق ہیں اور سب مل کرایک نظام کو شکیل دیتے ہیں ، اس بنا پر ، کہناچا ہے کہ خالق کا نئات ایک سے زیادہ ہیں ہے۔ یہاں پر یہ تصور نہیں کرناچا ہے کہ فرض کئے گئے خدا ، چونکہ عاقل ہوں گاور وہ جانتے ہوں یہاں پر یہ تصور نہیں کرناچا ہے کہ فرض کئے گئے خدا ، چونکہ عاقل ہوں گاور وہ جانتے ہوں گئا دتلاف کا نئات کو تباہی و بربادی کی طرف لے جائے گا ، لہذا وہ ہر گز آپس میں اختلاف نہیں کریں گے ، کیونکہ اس صورت میں وہ ایک دوسرے کے کام میں مؤثر ہوں گاور ہر ایک دوسرے کی موافقت اور اجازت کا مختاج ہوگا اور اسلیا بی کوئی کام انجام نہیں دوسرے کی موافقت اور اجازت کا مختاج ہوگا اور اسلیا ہی کوئی کام انجام نہیں دوسرے کی موافقت اور اجازت کا مختاج ہوگا اور اسلیا ہی کوئی کام انجام نہیں دوسرے کی موافقت اور اجازت کا مختاج ہوگا اور اسلیا ہے۔

### خدائےمتعالڪاوجود،قدستاوسعلم

اس وسیع وعریض کا ئنات کے آپس میں ملے ہوئے اجزاء ،اور اس کی عام اور جیرت انگیز گردش ، اور کا ئنات کے گوشہ و کنار میں جاری ، آپس میں مرجبط اور آئکھوں کوخیرہ دینے والے جزئی نظام اور نتیجہ کے طور پر مختلف انواع کے مظاہرا پنے خاص مقصد کی طرف، انتہائی
نظم وترتیب کے ساتھ حرکت میں ہیں ، یہ نظم ہر عقلمند انسال کے لئے واضح کر دیتا ہے کہ عالم
هستی اور جو پچھاس میں ہے اپنے وجود و بقا کے لئے ایک لا فانی وجود سے متصل ہیں ، جس
نے اپنی لامحدود قدرت وعلم سے کا ئنات اور کا ئنات میں موجود ہر شئے کوخلق کیا ہے اور اپنی
ہر مخلوق کو پر ورش کے گہوارہ میں قرار دیا ہے اور اپنی خاص عنایتوں سے ان کے مطلوب کمال
کی طرف ابھارتا ہے یہ وہ ہی ہے جس کی هستی لا فانی ہے اور ہر چیز کو جانتا ہے اور اس پر قادر
ہے ، خدائے متعال فرما تا ہے:

(له ملک السموات والارض یکی ویمیت وہوعلی کل ثیء قدیر ﷺ ہوالا وّل والا خر والظاھر والباطن وہوبکل شیء علیم)(حدید ۳۲)

آسمان وزمین کاکل اختیارات کے پاس ہے اور وہی حیات وموت کا دینے والا ہے اور ہر شے پراختیارر کھنے والا ہے۔ وہی اول ہے وہی آخر وہی ظاہر ہے وہی باطن اور وہی ہرشے کا جانبے والا ہے۔

### خداکیقدرت

(...ولله ملك السلوات والارض وما بينهما يخلق ما يشاً و والله على كل شي عقدير) (ما ئده ١٠)

اور اللہ ہی کے لئے زمین وآسان اور ان کے درمیان کی کل حکومت ہے۔وہ جیسے بھی چاہتا ہے پیدا کرتا ہے اور ہرشے پرقدرت رکھنے والا ہے

#### وضاحت

جب ہم کہتے ہیں کہ فلال شخص موٹر کارخرید نے کی قدرت رکھتا ہے، تو ہمارا مقصد یہ ہوتا ہے ، کہ جوموٹر کارخرید نے کا مختاج ہے، اورا گر ، کہ جوموٹر کارخرید نے کا مختاج ہے، اورا گر ہم کہ ہم کہ میں کہ فلال شخص ہیں کلوگرام وزنی پھر اٹھانے کی طاقت رکھتا ہے، تو ہمارا مقصد سے ہوتا ہے کہ اس میں ہیں کلوگرام پھر اٹھانے کی طاقت موجود ہے۔ حقیقت میں ، کسی چیز پر توانائی وقدرت رکھنے کے میمعنی ہیں کہ اس کے تمام ضروری وسائل اس کے پاس ہیں، اور چونکہ عالم هستی میں جس وجود کو بھی فرض کیا جائے ، اس کی نیاز مندی اور زندگی کی گردش کی ضرورت خدا کے وجود سے پوری ہوتی ہے، یہ کہنا چاہئے کہ خدائے متعال ہر چیز کی قدرت و توانائی رکھتا ہے اوراسی کی ذات پاک کا ئنات کا سرچشمہ ہے۔ متعال ہر چیز کی قدرت و توانائی رکھتا ہے اوراسی کی ذات پاک کا ئنات کا سرچشمہ ہے۔

#### خداكاعلم

) لا يعلم مَن خلق ...) (ملك ١٠) كيا پيدا كرنے والانہيں جانتا ہے؟

دين تعليم 86

#### وضاحت

چونکہ ہرمخلوق اپنی پیدائش وھستی میں خدائے متعال کی لامحدود ذات کی محتاج ہے،اس کئے اس مخلوق اور خدا کے درمیان پردے اور رکاوٹ کا تصور نہیں کیا جاسکتا ہے یااس کا خداسے پوشیرہ ہونا تصور نہیں کیا جاسکتا، بلکہ اس کے لئے ہر چیز آشکار ہے اور ہر چیز کے داخل وخارج پرتسلط اورا حاطہ کرتا ہے۔

#### خداكيرحمت

جب ہم ایک ناتوان مختاج کو د کیھتے ہیں ہو اپنی توانائی کے مطابق اس کی ضرورت کو پورا کرتے ہیں، یاکسی مصیبت زدہ بے چارہ کی مدد کرتے ہیں یاایک نابینا کا ہاتھ پکڑ کراسےاس کی منرل مقصود تک پہنچاتے ہیں۔ایسے کا موں کوہم مہر بانی اور رحمت شار کرکے پہندیدہ اور قابل ستائش جانتے ہیں۔

جن کامول کو کارساز اور بے نیاز خدا انجام دیتا ہے ، وہ رحمت کے علاوہ کچھنہیں ہو سکتے ،

کیونکہ وہ اپنی بے شار نعمتوں کو بخش کر بھی کو بہرہ مند کرتا ہے اور ہر بخشش سے خود کسی کا نیاز

مند ہوئے بغیر مخلوقات کی ضرور توں کے ایک حصہ کو پورا کرتا ہے ، چنا نچیفر ما تا ہے :

(۔۔۔ون تعدد الله لا تحصوها ۔۔۔) (ابراهیم ۳۳)

اگرتم اس کی نعمتوں کو شار کرنا چاہو گے تو ہر گزشا زہیں کر سکتے ۔

(ورحمتی وسعت کال شی کی ۔۔۔) (اعراف ۱۵۹)

ديني تعليم

اورمیری رحمت نے تمام چیزوں کا احاطہ کیا ہے۔

#### تمام صفات كماليه

(وربّك الغنى ذوالرّحة ...) (انعام ١٣٠) تهارك يروردگار بنياز اورصاحب رحت ب

#### وضاحت

کا نئات میں موجود ہرخو بی اورزیبائی ،جس کمال کی صفت کے بارے میں تصور کریں ،وہ
ایک نعمت ہے جسے خدائے متعال نے اپنی مخلوقات کوعطا کیا ہے اوراس کے ذریعہ خلقت کی
ضرورتوں میں سے کسی ایک کو پورا کیا ہے ،البتہ اگر وہ خوداس کمال کا مالک نہ ہوتا ،تواس کمال
کو دوسروں کو بخشنے میں عاجز ہوتا اور خود بھی ضرورتوں میں دوسروں کا شریک بن جاتا ، پس
خداوند عالم کے تمام صفات کمال خوداسی کے ہیں اوراس نے کوئی کمال کسی دوسرے سے
حاصل نہیں کیا ہے اوراس نے کسی کے سامنے دست نیاز دراز نہیں کیا ہے ، بلکہ خود تمام صفات
کمال ، جیسے: حیات ، علم ،قدرت وغیرہ کا مالک ہے اور تمام صفات عیب اور نیاز مندی
واحتیاج کے اسباب جیسے: نا توانی ، نا دانی ،موت ،گرفتاری وغیرہ سے یاک ومنزہ ہے۔

وین تعلیم 88

#### ۲۔نبوت

### انسان كوپيغمبر كي ضروبرت

خدائے متعال نے اپنی کامل قدرت سے جو کہ ہراعتبار سے بے نیاز ہے کا ئنات اور کا ئنات میں گونا گوں مخلوقات کوخلق کیا اور اضیں بیشار نعمتوں سے نواز ا ہے۔
انسان اور تمام دوسری جان دار وغیر جان دار مخلوقات کی پرورش پیدائش کے دن سے لیکر کا ئنات کے آخری دن تک ،خدا ہی کرتا ہے ،اور ان میں سے ہرایک ،خاص نظم ونسق اور خاص تربیت سے ایک معلوم و معین مقصد کی طرف ہدایت پاتے ہیں اور اس کی طرف بڑھتے جاس جبکہ تمام کھات میں وہ اپنی شایان شان عنایتوں سے نواز سے جاتے ہیں۔
اگر ہم صرف اپنی زندگی کے بارے میں غور وخوض کریں ، یعنی شیرخوارگی ، بچپن ، جوانی اور ا

ار م صرف ایل رندی فے بار سے یک تورو دونوں کریں ، یکی سیر تواری ، چین ، بوای اور بوڑھا ہے کے دور پر نظر ڈالیس ، تو خدائے متعال کا وہ کامل لطف وکرم جو ہمار ہے شامل حال ہے ، کے بار سے میں ہمار اضمیر گوا ہی دے گا ، اور جب بید مسئلہ ہمار سے لئے واضح ہوجائے گا تو یقینا ہماری عقل فیصلہ دے گی کہ خالق کا نئات ، اپنی مخلوق کے لئے سب سے زیادہ مہر بان ہے ۔ اسی مہر بانی کی وجہ سے ہمیشہ ان کے حالات کے مطابق مصلحت کی رعایت کرتا ہے اور حکمت و مصلحت کی رعایت کرتا ہے اور حکمت و مصلحت کے بغیر ہر گز ان کے فساد و تباہی کے کا موں سے راضی نہیں ہوتا ۔ انسان ، خدا کی ایک ایسی مخلوق ہے ۔ کہ جس کی فلاح و بہود اور سعادت اس میں ہے کہ ۔ انسان ، خدا کی ایک ایسی مخلوق ہے ۔ کہ جس کی فلاح و بہود اور سعادت اس میں ہے کہ

حقیقت پسنداور نیک منش ہو ، یعنی اس میں صحیح عقائد ، پسندیدہ اخلاق اور نیک کردار ہونا چاہئے۔

ممکن ہے کوئی ہے کہے کہ انسان اپنی خدا دادعقل سے اچھے اور برے کو پہچان سکتا ہے اور چاہ کو راہ سے تشخیص دے سکتا ہے ، لیکن ہے جا ننا چاہئے کہ عقل اسلیے ہی اس گرہ کو کھول کر انسان کی حقیقت پیندی اور نیکی کی طرف رہنمائی نہیں کرسکتی ، کیونکہ انسانی معاشرے میں جو مشاہدہ کیا جارہا ہے وہ ہے کہ زیادہ تر برائیاں ان لوگوں سے انجام پارہے ہیں ، جوعقل و شعور اور برے بھلے کی تمیز رکھتے ہیں ، لیکن خود پرستی ، منافع پرستی اور ہوس رانی کے نتیجہ میں ان کی عقل برتی ہوئی کے جذبات اور ہواوہ وس کی تابع ہوکر گمراہی سے دو چار ہوتی ہے ۔ لہذا خدائے متعال کوایک دوسرے راستہ سے یا ایک ایسے وسیلہ سے سعادت کی طرف ہماری راہنمائی کرنا چاہئے جو بھی ہواوہ وس سے مغلوب نہ ہواور اپنی رہبری میں بھی اشتباہ وغلطی کا شکار نہ ہو، ایسا راستہ صرف نبوت کا ہے۔

# انبياءكىتبليغ

ہماری عقل جوفیصلہ کرتی ہے اوراس کے مطابق حکم دیتی ہے کہ انسان کے لئے نبوت کے نام کا ایک راستہ کھلا ہونا چاہئے۔ یہ چیزعملا بھی مورد تاکید قرار پاکرانجام پایا ہے۔انسانوں میں سے (انبیائ) نامی کا ایک گروہ خدائے متعال کی طرف سے منتخب ہوا ہے۔جنہوں نے لوگوں کی ہدایت کے لئے اعتقادی کچھ ملی قوانین وضوابط پیش کئے اوران کو سیجے راستے پر چیلئے گوں کی ہدایت کے لئے اعتقادی کچھ ملی قوانین وضوابط پیش کئے اوران کو سیجے کے استے پر چیلئے

کی دعوت دی ہے

ان پنیمبروں نے اپنے دعوی کے سیح ہونے اوراپنے دین کے سیح ہونے کو معقول طریقوں سے لوگوں کے لئے ثابت کیا، اوراپئے تربینی مکتب میں پھی شائسۃ افراد کی پرورش کی۔
عقل معاش، جسے ہم عقل علمی بھی کہتے ہیں (وہ شعورجس سے ہم اپنی زندگی کو چلاتے ہیں) ہمیں بیاجازت دیتی ہے کہ ہم اپنی زندگی کے فائدے کے لئے ہر قابل استفادہ چیز سے استفادہ کریں، جیسے: فضا، ہوا، درختوں، ان کے پھل، پتوں اور لکڑیوں حیوانات، ان کے گوشت، دودھ، اون اور کھال سے استفادہ کریں۔ اسی طرح ہم اپنی بے شارضر ور توں کے گوشت، دودھ، اون اور کھال سے استفادہ کریں۔ اسی طرح ہم اپنی بے شارضر ور توں کے پیش نظر اپنے ہم نوع انسانوں کی سرگرمیوں سے بھی اپنے نفع میں استفادہ کرتے ہیں۔
کے پیش نظر اپنے ہم نوع انسانوں کی سرگرمیوں سے بھی اپنے نفع میں استفادہ کرتے ہیں۔
کے جائز ہونے کی تصدیق کی ہے، اس لئے ہے کہ اگر کوئی ہم سے بو چھے کہ بھوک کے وقت کوں کھانا کھاتے ہو؟ پیاس کے وقت کیوں پانی پیتے ہو؟ یا ہوا میں کیوں سانس لیتے ہم کیوں کھانا کھاتے ہو؟ پیاس کے وقت کیوں پانی پیتے ہو؟ یا ہوا میں کیوں سانس لیتے ہو؟ تواس کے پیسوالات مضحکہ خیز ہوں گے۔

لیکن جب ہم اپنے ہم نوع انسان کے کام وکوشش سے استفادہ کرنے کے لئے ان سے پہلی باررابطہ برقرار کرتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ وہ بھی ہماری طرح ہیں جس طرح ہم ان کی سر گرمیوں کے نتیجہ سے گرمیوں کے نتیجہ سے استفادہ کرنا چاہتے ہیں ،اسی طرح وہ بھی ہماری سرگرمیوں کے نتیجہ سے استفادہ کرنا چاہتے ہیں ۔ کیونکہ ہم اپنی سرگرمیوں کے نتیجہ کو انھیں مفت میں دینے کے لئے تیار نہیں ہیں ۔ سیار نہیں ہیں ۔ سیار نہیں ہیں ۔ کے بیار نہیں ہیں ۔ کیونکہ ہم اور کے سے وہ اسے مفت میں دینے کے لئے تیار نہیں ہیں ۔

یمی وجہ ہے کہ ہم اجماعی طور پرایک دوسرے کا تعاون کرنے پر مجبور ہوتے ہیں اور اپنے ہم نوع انسان کی زندگی کی ضرور توں کو پورا کرنے میں ان کی مدد کرتے ہیں تا کہ اس کے مقابلہ میں وہ بھی ہماری مدد کریں۔

اسی احتیاج وضرورت کے پیش نظر ، مختلف انسان آپس میں جمع ہو گئے اور ایک دوسرے کی مدداور کام سے استفادہ کرتے ہیں ، حقیقت میں مختلف افراد کے کام اور ان کی کوششیں ایک دوسرے پر بٹ جاتی ہیں ، اور اس کے بعد ہرایک اپنی حیثیت اور اجتماعی سرگرمی کے مطابق اس سے استفادہ کرتا ہے۔

### معاشر مميں قوانين و قواعد ڪي ضروب ت

حیسا کہ بیان کیا جاچکا کہ انسان مجبور ہوکر اجھا کی تعاون پر آمادہ ہوتا ہے ورنہ فطری طور پر وہ صرف اپنی زندگی کے نفع کا خواہان ہے، لہذا جب بھی اسے موقع ملتا ہے وہ دوسرول کے منافع پر تجاوز کرتا ہے جبکہ اس نے اپنے منافع سے کوئی چیز دوسرول کو انہیں دی ہے کہ تعادل برقر ارر ہے ۔ اسی لئے ہر معاشر ہے میں کچھ قوا نین ومقر رات کا ہونا ضروری ہے تا کہ ان کی رعایت کرنے سے، انسان کی اجھا کی قدر و قیمت محفوظ رہے، اور ان کو تجاوز کرنے سے روکا جا سکے ۔ قوانین وضوابط کولوگوں کے اتفاق نظریا ان کی اکثریت کی رائے سے منطور کیا جانا جانا جا تا کہ ہر فردا ہے افرادی واجھا کی فرائض سے آگاہ ہوجائے۔

### قواعد وضوابطكي تكويني بنياد

قوانین وضوابط ایسے فرائض ہیں جوانسانی زندگی کی مصلحتوں کی حفاظت کے لئے وضع ہوئے ہیں ۔اس لحاظ سے ان کی قدرو قیمت اجتماعی ہے نہ فطری وتکوینی ۔یعنی فطرت میں حکم فرما قوانین کا خود بخو دکوئی اثر نہیں ہے، بلکہ جب معاشرے کے لوگ انھیں جاری کرتے ہیں تو یہ جاری ہوتے۔

اس کے باوجود بی وضوابط، فطرت و تکوین سے بے ربط بھی نہیں ہیں، بلکہ ان میں تکوین کی اصل موجود ہے ۔ فطرت اور انسان کی فطری ضرورت ان کا سرچشمہ ہے ۔ یعنی خدائے متعال نے انسان کی خلقت کچھاس طرح کی ہے کہ خواہ نخواہ اجتماعی افکار کے ایک سلسلہ کو وجود میں لاکر انھیں قابل استفادہ قرار دیتا ہے اور اپنی تکوینی زندگی کوان پرتظیق کرتا ہے اور اپنی تکوینی زندگی کوان پرتظیق کرتا ہے اور اینے وجودی مقاصد تک پہنچتا ہے۔

## زندگی کے قوانین کی طرف تصوینی ہدایت

ہم جانتے ہیں کہ خدائے متعال اپنی عنایت کا ملہ اور بے پناہ محبت کی بدولت اپنی ہر مخلوق کواس کے وجودی مقصد تک پہنچا تا ہے اور انسان بھی اس قانون سے مستنی نہیں ہے، پس خدائے متعال کے لئے ضروری ہے کہ انسان کے لئے پھھا یسے قوانین وضوابط وضع کر ہے جو اس کی زندگی کی راہ ورسم کو تشکیل دے اور ان پر عمل کے ذریعہ انسان کی مصلحین اور منافع پورے ہو سکیں اور ان کو حاصل کرنے کے لئے صرف عقل کافی نہیں ہے۔ کیونکہ بھی خود عقل پورے ہو سکیں اور ان کو حاصل کرنے کے لئے صرف عقل کافی نہیں ہے۔ کیونکہ بھی خود عقل

بھی درک کرنے میں خطا کرتی ہے اور اکثر اوقات عقل عادت ، تقلید اور وراثت میں ملی صفات سے متاثر ہوکر ہواوہوں سے مغلوب ہوکر انسان کو ہلاکت کی طرف لے جاتی ہے ۔ جبیبا کہ ہم جان چکے کہ عقل انسان کو منافع طبی کے قانون کی طرف رہنمائی کرتی ہے ، اور اگر انسان بھی دوسرول کے لئے حق کا قائل ہوتا ہے اور عام قانون کی پیروی کرتا ہے ، تو وہ بنابر مجبوری اور اپنے شخصی منافع کو حاصل کرنے کے لئے ہوتا ہے ، اسی وجہ سے اکثر لوگ جب قدرت و توانائی کے عروج پر پہنچتے ہیں تو اپنے مقابلہ میں کسی حریف اور مخالف کو پچھ نہیں سمجھتے قدرت و توانائی کے عروج پر پہنچتے ہیں تو اپنے مقابلہ میں کسی حریف اور مخالف کو پچھ نہیں اور مقانون و کم کی سرکشی کرتے ہیں اور دوسرول کے منافع کو اپنے لئے مخصوص کراتے ہیں اور ان کے حقوق کو پیامال کرتے ہیں۔

لہذا خدائے متعال کو چاہئے کہ لوگوں کوان کی زندگی کی راہ ورسم کے بارے میں ایک ایسے طریقہ سے راہنمائی کرے، جو ہرقسم کی خطاولغزش سے محفوظ ہو اور وہ طریقہ (نبوت) ہے، اور وہ بیہ کہ خدائے متعال اپنے بعض بندوں کوراہ فکر وعقل کے علاوہ ایک اور راہ وحی ) سے معارف وا حکام کے ایک سلسلہ کی تعلیم دے تا کہ ان پڑمل کے ذریعہ لوگوں کی حقیقی سعادت کی طرف رہنمائی کرسکے۔

#### شبحه

مذکورہ بیان سے معلوم ہوا کہ خدائے متعال کو چاہئے کہ اپنے بعض بندوں کو غیبی تعلیم کے قوانین سے آگاہ کر کے بھیج جوانسانی سعادت کے ضامن ہیں۔خداکے پیغام لانے والے انسان کو پیغیمریا خدا کارسول کہتے ہیں ،اور خدا کی طرف سے لائے گئے پیغامات کے مجموعہ کو دین کہتے ہیں۔

یہ بھی معلوم ہوا کہ خدا کی طرف سے بھیجے گئے دینی معارف اور الہی قوانین کو سیح طور پرتبدیلی،اورکی بیشی کے بغیرلوگوں کے پاس پہنچنا چاہئے ۔ یعنی خدا کا پیغمبروحی الهی کوحاصل کرنے میں خطانہ کرے اوراس کی حفاظت میں بھول چوک اور لغزش سے دو چارنہ ہواوراس کولوگوں تک پہنچانے میں غلطی یا خیانت نہ کرے۔جبیبا کہ ہم نے بیان کیا کہ ضروری معارف اورزندگی کے قوانین کی طرف لوگوں کی ہدایت نظام خلقت کا جزوہے اور بیانسان کی تخلیق کا ایک مقصد ہے۔خلقت اپنی راہ کو طے کرنے میں ہر گز خطااورلغزش کو قبول نہیں کرتی ،مثال کے طور پر میمکن نہیں ہے کہ نظام خلقت ،انسان کے تناسل سے ایک پتھریا یودے کو وجود میں لائے یا گیہوں کے دانہ کو بونے کے بعد ایک حیوان پیدا ہویا انسان کی آ نکے موجودہ حالت میں معدہ کا کام انجام دے یا کان دل کا کام انجام دے۔ اس چیز سے معلوم ہوتا ہے کہ خدا کے انبیاء کومعصوم ہونا جائے ۔لیغنی جس کا م کووہ خود واجب جانتے ہوں اسے ترک نہ کریں اور جس کام کو وہ خود گناہ جانتے ہوں انہیں انجام نہ دیں ، کیونکہ ہم (انسان)اینے ضمیر سے جانتے ہیں کہ جواپنی بات پڑمل نہ کرے، حقیقت میں وہ اس بات کے صحیح اور سچ ہونے کا قائل نہیں ہے۔اس صورت میں اگر پیغیبر گناہ کا مرتکب ہو جائے ،تو کوئی اس کی بات پریقین نہیں کرے گا اور تبلیغ کا مسلہ بےاثر ہوگا اورا گر بعد **می**ں تو بہ اوراظهارندامت بھی کرتا ہے تو بھی ہمارا دل اس کی طرف سے صاف نہیں ہوگا اور ہر حالت

مين تبليغ كامقصد فوت يرجائ گا۔ خدائے متعال فرما تاہے:

(عالم الغیب فلایظهر علی غیبه احداً کمالاً من ارتضی من رسول فائه یسلک من بین یدیه و من خلفه رصداً کم ان قدابلغو ارسلت رتبم \_\_.) (جن ۲۸۲۸) وه عالم الغیب ہے اور اپنے غیب پر کسی کو بھی مطلع نہیں کرتا ۔ گرجس رسول کو پسند کر لے تواس کے آگے بیچھے نگہ بان فرشتے مقرر کر دیتا ہے ، تا کہ وہ دیکھ لے کہ انہوں نے اپنے رب کے پیغامات کو پہنچادیا ہے۔

### انسان اوبردوسرى مخلوقات كى پدايت ميں فرق

توحید کی بحثوں سے واضح ہوتا ہے کہ اشیاء کی تخلیق خدا کی طرف سے ہے، لہذاان کی پرورش بھی اسی سے مربوط ہے۔ واضح الفاظ میں بید کہا جائے کہ کا ئنات کی ہر مخلوق ، اپنی پیدائش کے آغاز سے اپنی بقااور نقائص کو دور کرنے میں سر گرم عمل ہوتی ہے اورا اپنی کمیوں وضر ورتوں کو یکے بعد دیگر رفع کرتی ہے اورا مکان کی حد تک اپنے آپ کو کامل اور بے نیاز کرتی ہے۔ اپنی بقا کے سفر میں ایک منظم حرکت کے تحت اپنے وجود کو جاری رکھتی ہے، اس سفر کو منظم کرنے مطابق ایک منظم کر کہ ہوتی ہے۔ اس نظر یہ کے مطابق ایک قطعی نتیجہ نکاتا ہے اور وہ یہ ہے کہ کا ئنات کی ہر شم کی مخلوق ایک خاص سرگرمی ہوتی ہے۔ دوسرے الفاظ میں ، کا ننات کے مظاہر میں سے ہر معیتن گروہ کے لئے، اپنی بقا کے سفر میں کچھ معیتن فرائض میں ، کا ننات کے مظاہر میں سے ہر معیتن گروہ کے لئے، اپنی بقا کے سفر میں کچھ معیتن فرائض

ہیں جوخدائے متعال کی طرف سے انھیں عطا ہوتے ہیں۔ چنانچہ قر آن مجیداس حقیقت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرما تاہے:

( ـ ـ ـ ـ ربّنا الذي عطى كال شي يُ خلقهُ ثمّ مدى ) (ط. ٥)

... ہمارارب وہ ہے جس نے ہرشے کواس کی مناسب خلقت عطا کی ہے اور پھر ہدایت بھی دی

خلقت کے تمام اجزااس کلی تھم میں شامل ہیں اور ان میں سے ہرگز کوئی مشتیٰ نہیں ہے آسان کے ستارے اور بھارے پیروں تلے زمین اور ان میں موجود عناصر اور ابتدائی مظاہر کوظاہر کرنے والی ترکیبیں اور نباتات وحیوانات مجھی کی یہی حالت ہے۔ اس عام ہدایت میں انسان کی حالت بھی دوسری مخلوقات کے مانند ہے ، سوائے یہ کہ انسان اور دوسری مخلوقات کے درمیان ایک فرق ہے۔

### انسان اوسردوسرى مخلوقات ميل فرق

مثال کے طور پرکرہ زمین کو لاکھوں سال پہلے خلق کیا گیا ہے، جواپنی تمام پوشیدہ توانائیوں کو استعال میں لاکرا پنے دائر ہو حدود میں جب تک مخالف عوامل مانع نہیں ہوتے اس وقت تک سرگرم عمل ہے اورا پنی وضعی وانتقالی حرکت کے نتیجہ میں اپنے وجودی آثار کو ظاہر کرتا ہے اور اس طرح اپنی بقاکی ضمانت حاصل کرتا ہے اور جب تک کوئی اس سے قوی مخالف عامل رکاوٹ نہ سے ، اسی سرگرمی کو جاری رکھے گا، اور اپنے فرائض کو نبھانے میں کسی قسم کی کوتا ہی نہیں کرے گا۔

بادام کا درخت سطی سے باہر آنے کے وقت سے کامل درخت کی صورت اختیار کرنے تک، تغذیہ، رشد ونمووغیرہ میں، دوسرے الفاظ میں اپنے تکامل کے سفر کی راہ میں پھوٹر ائض انجام دیتا ہے کہ اگر کوئی قو کی تر مخالف عامل رکاوٹ نہ بنے تواپنے فرائض کو انجام دینے میں ہرگز کو تا ہی نہیں کریگا اور کوئی کو تا ہی کر بھی نہیں سکتا۔ ہر دوسری مخلوق کی بھی یہی حالت ہے لیکن انسان ، اپنی خصوصی سرگر میوں کو اپنے اختیار سے انجام دیتا ہے اور جو کام انجام دیتا ہے، اس کا سرچشمہ اس کی فکر اور اس کا فیصلہ ہوتا ہے۔ ممکن ہے انسان بھی ایک ایسے کام کو انجام دیتا ہے اور کوئی مخالف عامل بھی انجام دینے سے پہلو تہی کرے، جو سو فیصدی اس کے نفع میں ہوا ور کوئی مخالف عامل بھی رکاوٹ نہ بنے اور اس کے مقابلہ میں ایک ایسے کام کوجان ہو جھ کر انجام دے جس میں موفیصدی ضرراور نقصان ہو، مثلاً بھی دوائی کھانے سے پر ہیز کرتا ہے اور بھی جام زہر نوش کر کے خود کئی کرتا ہے۔ ورکھی جام زہر نوش کر کے خود کئی کرتا ہے۔

البتہ واضح ہے کہ جو مخلوق مختار پیدا کی گئ ہے ہو، عام ہدایت اس کے لئے جمری نہیں ہوگی۔ یعنی انبیاء، خیر وشر اور سعادت و بد بختی کی راہ کو خدائے متعال کی طرف سے لوگوں کو بیان کرتے ہیں اور دین کے پیروئں کو ثواب کا مژدہ سنا کر پروردگار کی رحمت سے امیدوار بناتے ہیں سرکشوں اور باغیوں کو خدا کے عذاب سے ڈراتے ہیں اور وہ ان میں سے ہرا یک کو اختیار کرنے میں آزاد ومختار ہوں گے۔

صحیح ہے کہ انسان اپنے خیروشراور نفع ونقصان کو اجمالاعقل سے سمجھتا ہے۔لیکن یہی عقل، اکثر اوقات اپنے کو گم کر کے نفسانی خواہشات کی پیروی کرتی ہے،اور کبھی غلط راستہ پر چلتی ہے لہذا خدا کی ہدایت عقل کے علاوہ کسی اور راستہ سے بھی انجام پانی چاہئے اور وہ اس راستہ کوخطا و لغزش سے بالکل محفوظ ہونا چاہئے۔ یا دوسرے الفاظ میں خدائے متعال اپنے احکام کواجمالی طور پر عقل سے لوگوں کو سمجھا تا، اور ایک دوسرے راستہ سے اس کی تصدیق فرما تا۔ بیر استہ، وہی نبوت کا راستہ ہے کہ خدائے متعال اپنے سعادت بخش احکام کووجی کے ذریعہ اپنے بندوں میں سے کسی ایک کو سمجھا تا ہے اور اسے مامور کرتا ہے کہ انھیں لوگوں تک بہنچائے اور انھیں امید و خوف کے ذریعہ شوق دلا کراورڈ راکران احکام پر عمل کرنے کے لئے مجور کرے۔خدائے متعال اپنے کلام پاک میں فرما تا ہے:

(انَّا وحينا ليك كما وحينا الى نوحٍ والنَّبيّن من بعده ـــرسلاً مبشّر بن ومنذرين لئلا يكون للنَّاس على اللَّرِيّة بعدالرّسل ــ) (نسائ ١٦٥١٦٣)

ہم نے آپ کی طرف اسی طرح وجی نازل کی ہے جس طرح نوح اوران کے بعد کے انبیاء کی طرف وجی کی تھی ... بیسارے رسول بشارت دینے والے اور ڈرانے والے اس لئے بھیجے گئے تا کہ رسولوں کے آنے کے بعد انسانوں کی ججت خدا پر قایم نہ ہونے پائے

و ين تعليم 99

# پيغمبر ڪي صفات

مذكوره بيان سے واضح ہوا كه پنيمبر ميں حسب ذيل صفات ہونى چا ہئيں:

۱-اپنے فریضہ کوانجام دینے میں خطاسے محفوظ اور معصوم ہونا چاہئے اور ہرطرح کی فراموثی اور دوسری ذہنی آفتوں سے بھی محفوظ ہونا چاہئے تا کہ جو چیز اس پر وحی ہوتی ہے اس کوشیح طور پر حاصل کر کے ،کسی لغزش فلطی کے بغیر لوگوں تک پہنچا دے ،کیونکہ اگر ایسا نہ کیا تو البی ہدایت است کا قانون اپنی کلی حیثیت کو کھوکر انسان پر ابڑا نداز نہیں ہوسکتا ہے۔

۲۔ پیغمبر کواپنے کر داروگفتار میں لغزش اور گناہ سے محفوظ ہونا چاہئے چونکہ گناہ کی صورت میں تبلیغ مور واقع نہیں ہوتی ،جس کے قول وفعل میں اختلاف ہو،لوگ اس کے قول کو قابل قدر نہیں جانبے حتی اس کے کر دار کو بھی جھوٹ کی دلیل سمجھ کر کہتے ہیں: (اگروہ سے کہتا تووہ اپنی بات یرعمل کرتا)

ان دومطالب کوایک عبارت میں جمع کیا جاسکتا ہے: تبلیغ کے جمجے وموفقر واقع ہونے کے لئے پیغمبر کا خطااور معصیت سے معصوم ہونا ضروری ہے، جبیبا کہ قرآن مجید کی دلیل بھی بیان کی گئی۔(۱)

•••••

۱-جن۲۸۲٦

۳۔ پیغیبر کواخلاقی فضائل کا مالک ہونا چاہئے ، جیسے: عفت ، شجاعت ، عدالت وغیرہ کیونکہ یہ سب پیندیدہ صفات شار ہوتی ہیں اور جو ہرقسم کی معصیت سے محفوظ ہواور دین کی مکمل طور پر اطاعت کرتا ہواس کا دامن کبھی اخلاقی ، ہرائیول سے داغدار نہیں ہوسکتا۔

# انبياء ، انسانوں کے درمیان

تاریخ کی روسے مسلم ہے کہ لوگوں کے درمیان کچھ پنجمبر تھے جنہوں نے دعوت کے ذریعہ انقلاب برپاکیا ہے، کیکن پھر بھی ان کی زندگی کے بارے میں تاریخ زیادہ واضح نہیں ہے مصرف حضرت مجمد مصطفی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی زندگی کی تاریخ میں کسی طرح کا ابہام نہیں ہے۔ اور قرآن مجمد ، جوآنحضرت نلاکی آسانی کتاب ہے اور اس میں آپ نلا کے دین کے عالی مقاصد درج ہیں ،گزشتہ انبیاء کی دعوت کے موضوع کو بھی واضح کرتا ہے اور ان کے مقاصد کو بھی بیان کرتا ہے۔ اور ان کے مقاصد کو بھی بیان کرتا ہے۔

قرآن مجید بیان کرتا ہے کہ خدائے متعال کی طرف سے بہت سے انبیاء رلوگوں کی طرف آئ مجید بیان کرتا ہے کہ خدائے متعال کی طرف آئے ہیں اور انہوں نے متفقہ طور پر توحید اور دین کی دعوت کی ہے، چنانچے فرما تا ہے:

اور ہم نے آپ سے پہلے کوئی رسول نہیں بھیجا مگریہ کہ اس کی طرف وحی کرتے رہے کہ میرے علاوہ کوئی خدانہیں ہے،لہذا سب لوگ میری ہی عبادت کرو۔

ديني تعليم 101

### صاحبشريعتانبيا

قرآن مجید بیان فرما تا ہے کہ خدا کے سارے نبی آسانی کتاب کے حامل نہیں تھے اور نہ ہی متقل شریعت لے کرآئے تھے۔خدائے متعال فرما تا ہے:

(شرع لکم من الدّين ماوصّی به نوحاً والّذی وحينا اليك وما وصّينا به

ابرهیمومولمیوعیلی...) (شورئ ۱۳)

اس نے تمھارے لئے دین میں وہ راستہ مقرر کیا ہے جس کی نصیحت نوح کو کی ہے اور جس کی

وحی پیغیبر!تمھاری طرف بھی کی ہےاورجس کی نصیحت ابراہیم ،موسی اورعیسی کوبھی کی ہے...

اس بناپر بڑے انبیاء میں سے پانچ نبی جوصاحب شریعت اور آسانی کتابوں کے حامل

تھے،حسب ذیل ہیں:

۱\_حضرت نوح عليه السلام

۲ \_ حضرت ابراہیم علیہ السلام

٣ \_ حضرت موى (كليم )عليه السلام

٤ \_حضرت عيسى (مسيح) عليه السلام

ه \_حضرت محرمصطفي صلى الله عليه وآله وسلم

ان انبیاء میں سے ہرایک کی شریعت اپنے گزشتہ نبی کی شریعت کوکمل کرنے والی تھی۔

رین تعلیم 102

### اولوالعزم پيغمبراوس دوسس مانبيا

ہم یہ بیان کر چکے کہ جو پینمبر آسانی کتاب اور مستقل شریعت لے کر آئے تھے وہ پانچ ہیں لیکن خدا کے رسول صرف یہی پانچ افراد نہیں تھے، بلکہ ہرامت کا ایک نبی تھا اور خدا کی طرف سے لوگوں کے لئے بہت سے انبیاء بھیجے گئے ہیں، کہ ان سے میں صرف بیس افراد کا نام قرآن مجید میں موجود ہے، چنانچہ خدائے متعال فرما تاہے:

(...منهم من قصصنا عليك ومنهم من لم نقصص عليك ...) (غافر ١٠٠)

... جن میں سے بعض کا تذکرہ آپ سے کیا ہے اور بعض کا تذکرہ بھی نہیں کیا ہے

(ولكل امّةٍ رسول ...) (يونس،)

اور ہرامت کے لئے،ایک رسول ہے۔

( ...ولكل قوم هاد ... ) (رعد)

اور ہرقوم کے لئے ایک ہدایت کرنے والا ہے...

جی ہاں، اولوا العزم پیغیبروں میں سے ہرایک کے بعد جتنے بھی پیغیبر آئے ہیں، انہوں نے انسانوں کو انہی پیغیبروں کی شریعت کی طرف دعوت دی ہے اور اس طرح، بعثت ودعوت کا سلسلہ جاری رہا، یہاں تک کہ خدائے متعال نے پیغیبرا کرم حضرت محمد بن عبداللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو گزشتہ پیغیبروں کے سلسلہ کوختم کرنے اور آخری احکام وکامل ترین وین ضوابط کو پہنچانے کے لئے مبعوث فرما یا اور آپ کی آسانی کتاب کوآخری آسانی کتاب قرار دیا نتیجہ میں، آنحضرت صلی اللہ علیہ والہ وسلم کا دین قیامت تک جاری رہے گا اور آپ کی شریعت

ئِينَ عَلَيم 103

#### ہمیشہ کے لئے زندہ رہے گی۔

### احضرت نوح عليه السلام

سب سے پہلے بیغمبر جسے خدائے متعال نے شریعت اور آسانی کتاب کے ساتھ عالم بشریت میں بھیجا، حضرت نوح علیہ السلام تھے۔

حضرت نوح علیہ السلام لوگوں کو توحید، یکتا پرستی کی ترغیب اور شرک و بت پرستی سے پر ہیز کرنے کی دعوت دیتے تھے۔ چنانچہ قرآن مجید میں ان کے قصول سے واضح ہے کہ طبقاتی اختلافات کو ختم کرنے اور ظلم وستم کو جڑسے اکھاڑنے کے لئے آپ بیسخت جہاد ومبارزہ کرتے تھے اور استدلال کے زریعہ جو اس زمانہ کے لوگوں کے لئے نیا تھا ، اپنی تعلیمات کہنچاتے تھے۔

آپ بنز نے ایک طولائی مدت تک جاہل ، ضدی اور سرکش لوگوں سے دست بگر یبان ہونے کے بعدایک جھوٹے گروہ کی ہدایت کی اور خدائے متعال نے ایک طوفان کے ذریعہ کفار کو ہلاک کر کے زمین کوان کے ناپاک وجود سے پاک فر مایا۔حضرت نوح علیہ السلام نے اپنے کے پیروؤں کے ساتھ نجات پانے کے بعد دنیا میں ایک نے دین معاشرہ کی بنیا دڑالی۔ یہ معزز پنیمبر، شریعت تو حید کے بانی اور خدا کے پہلے پچھ مور ہیں ، کہ جنہوں نے ظلم وستم اور سرکشی کا مقابلہ کیا اور دین حق وحقیقت کی عظیم خدمت کی لہذا خدائے متعال کی طرف سے خاص درودوسلام کے مشتحق قراریائے اور رہتی دنیا تک زندہ ویائندہ رہیں گے:

ديني لعليم 104

(سلام على نوج فى العلمين) (صافات،) سارى خدائى مين نوح پر ہماراسلام

#### ٢ ـ حضرت ابر إله يسم عليه السلام

حضرت نوح علیہ السلام کے بعد ایک طویل عرصہ گزر چکا تھا۔ اور اس عرصہ میں اگر چہ بہت سے انبیاء جیسے حضرت ہود علیہ السلام ، حضرت صالح علیہ السلام اور ان کے علاوہ دوسر بے انبیاء لوگوں کی خدائے متعال اور حق کی طرف رہنمائی فرماتے رہے، لیکن پھر بھی دن بدن شر ک و بت پرتی کا بازار گرم ہوتا جارہا تھا ، یہاں تک کہ تمام عالم میں بت پرتی پھیل گئ اور خدائے متعال نے اپنی حکمت سے حضرت ابراھیم علیہ السلام کومبعوث فرمایا۔ حضرت ابراھیم علیہ السلام کومبعوث فرمایا۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام فطری انسان کے ایک کامل نمونہ تھے۔ آپ نے پاک و بے آلائش

حضرت ابراہیم علیہ السلام فطری انسان کے ایک کامل نمونہ تھے۔ آپ نے پاک و بے آلائش فطرت سے حقیقت کے لئے جستجو کر کے خالق کا ئنات کی وحدانیت کو پایا اور اپنی زندگی کے آخری کھات تک شرک وظلم سے لڑتے رہے۔

جیسا کہ قرآن مجید سے ثابت ہے اور اہل بیت کی روایتیں بھی دلالت کرتی ہیں، کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا بچین شہر کے شور وغل سے دور ایک غار میں گزرا۔ آپ کی ملاقات صرف کبھی بھی اپنی والدہ سے اس وقت ہوتی تھی جب وہ آپ کے لئے کھانا پانی لے کر آتی تھیں۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام ایک دن اپنی والدہ کے ساتھ غارسے باہر نکلے اورشہرتشریف

لائے۔اوراپنے بچپا آزر کے پاس گئے، وہ جو چیز بھی دیکھتے تھے وہ ان کے لئے نگ اور جیرت انگیز ہوتی تھی۔ان کی پاکیزہ فطرت ہزاروں جیرت و تعجب کے عالم میں بڑی بے چینی و بے تابی کے ساتھ ان چیز وں کی خلقت کی طرف متوجہ تھی جن کا وہ مشاہدہ کرتے تھے اور وہ ان کی تخلیق کے ساتھ ان چیز وں کی خلقت کی طرف متوجہ تھی جن کا وہ مشاہدہ کرتے تھے اور وہ ان کی تخلیق کے اسرار تک چہنچنے کی جبتجو میں تھے، جب انہوں نے ان بتوں کو دیکھا کہ جنہیں آزراور دوسرے لوگوں نے تراشا تھا اور وہ ان کی پرستش کرتے تھے۔تو انکی حقیقت کے بارے میں جو وضاحت کی جاتی تھی بارے میں جو وضاحت کی جاتی تھی وہ اس سے مطمئن نہیں ہوتے تھے۔

جب حضرت ابراہیم نے کچھ لوگوں کوستارہ کر ہرہ ، کچھ لوگوں کو چانداور کچھ لوگوں کوسورج کی پوجا کرتے ہوئے پایا ، جو کہ ایک مدت کے بعد ڈوب جاتے تھے، تو آپ نے ان کے رب ہونے کو قبول نہ کیا۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اس کے بعد خدائے واحد کی پرستش اور شرک سے اپنی بیزاری کالوگوں میں بلاخوف اعلان کر دیا اور اب وہ بت پرستی اور شرک سے مقابلہ کرنے کے علاوہ کسی اور چیز کے بارے میں نہیں سوچتے تھے۔ بت پرستوں کے ساتھ انتھک مقابلہ کرتے اور ان کوتو حید کی طرف دعوت دیتے تھے۔

آخر کارا یک بت خانہ میں داخل ہوئے اور بتوں کا توڑنا ان لوگوں میں سب سے بڑا جرم شار ہوتا تھا آپ کے خلاف مقدمہ دائر کیا گیا۔مقدمہ کی ساعت کے بعد آپ کوآگ میں جلانے کی سزا سنادی گئی،کاروائی مکمل کرنے کے بعد آپ کوآگ میں ڈال دیا گیا،کیکن خدائے

متعال نے آپ کی حفاظت فرمائی اور آپ آگ سے بچے وسالم باہر نکل آئے۔
حضرت ابراہیم علیہ السلام نے بچھ مدت کے بعد اپنی جائے بیدائش ملک بابل سے سرز مین شام اور فلسطین کی طرف ہجرت کی اور اس علاقہ میں اپنی دعوت کو جاری رکھا۔
زندگی کے آخری ایام میں خدائے متعال نے آپ کو دو فرزند عطا کئے۔ ان میں سے ایک حضرت اسحاق تھے جو اسرائیل کے والد اور دوسرے اساعیل تھے جو مصری عرب کے باپ

حضرت ابراہیم نے حضرت اساعیل کوشیر خواری کے ایام میں ہی خدا کے حکم سے ان کی والدہ کے ہمراہ حجاز لے جا کر تہامہ کے پہاڑوں کے پچ میں ایک بے آب و گیاہ اور باشندوں سے خالی سرز مین میں چھوڑ دیا، اس طرح صحرانشین عربوں کوتو حید کی دعوت دی۔ اس کے بعد خانہ کعبہ کی سنگ بنیاد ڈالی اور اعمال حج انجام دینے کا تشرع فرمایا کہ اسلام کے ظہور اور پیغیبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی دعوت تک پیمل عربوں میں رائے تھا۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام قرآن مجید کی نص کے مطابق دین فطرت کے حامل تھے۔ آپ وہ

حضرت ابراہیم علیہ السلام قرآن مجید کی نص کے مطابق دین فطرت کے حامل ہے۔ آپ وہ پہلے خض ہیں کہ جس نے خدا کے دین کو اسلام اور اس کے پیروؤں کو مسلمین کہا ، اور دنیا میں ادیان تو حید یعنی یہودیت ، نصرانیت اور اسلام آپ پر منتہی ہوتے ہیں ، کیونکہ ان تینوں ادیان کے پیشوا حضرت موتی کلیم ، حضرت عیسی سے اور حضرت محمد مصطفی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہیں اور بیسب دعوت دینے میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کے نقش قدم پر تھے۔

### ٣ حضرت موسى كليم الله عليه السلامر

حضرت موسی بن عمران علیہ السلام تیسرے اولوالعزم پیغیبر اور صاحب کتاب وشریعت ہیں۔ آپ اسرائیل ( لیقوب ) کی اولا دمیں سے ہیں۔

حضرت موسی علیہ السلام کی زندگی شور وغل سے بھری ہوئی تھی۔ آپ کی پیدائش کے وقت بن اسرائیل مصر میں قبطیوں کے درمیان ذلت واسیری کی زندگی گزار رہے تھے اور فرعون (۱) کے حکم سے بچول کے سرقلم کئے جارہے تھے۔

حضرت موسی علیہ السلام کی مال کوخواب میں جو تھم دیا گیا تھااس کے مطابق موسی کولکڑی کے ایک صندوق میں رکھ کر دریائے نیل میں ڈال دیا۔ پانی نے صندوق کو بہا کر فرعون کے محل کے قریب پہنچادیا۔ فرعون کے تھم سے صندوق کو پانی سے نکالا گیا، جب صندوق کو کھولا گیا تواس میں ایک خوبصورت بے کو یا یا گیا۔

فرعون نے ملکہ کےاصرار پر بچے گوتل نہیں کیا،اور چونکہ وہ لا ولدتھا،لہذااسے اپنا بیٹا بنالیااور دا یہ کے حوالہ کیا گیا تفاق سے وہی اس کی ماں تھی۔

حضرت موسی علیہ السلام ابتدائے جوانی تک فرعون کے دربار میں تھے۔اس کے بعدایک قتل کے حادثہ کی وجہ سے فرعون سے ڈر کر، مصر سے بھا گ کر مداین چلے گئے اور وہاں پر حضرت شعیب پیغیم علیہ السلام سے ملاقات ہوئی اور حضرت شعیب کی ایک بیٹی سے شادی کی۔
کئی سال تک حضرت شعیب کی بھیڑ بکر یوں کو چراتے رہے۔ایک دن انھیں اپنے وطن کی یادآئی۔اینے اہل وعیال اور ساز وسامان کے ساتھ راہی مصر ہوئے۔اس سفر کے دوران یادآئی۔اس سفر کے دوران

دين تعليم 108

# جب رات کے وقت طور سینا پہنچ تو خدائے متعال کی طرف سے رسالت کے عہدہ

# المصرمين بادشاه كو (فرعون) كهتر تهر

پر فائز ہوئے اورآپ کو مامور کیا گیا کہ فرعون کو دین توحید کی دعوت دیں اور بنی اسرائیل کو قبطیوں سے نجات دلائیں اوراپنے بھائی ہارون کواپناوزیر قرار دیں۔

لیکن اپنے فریضہ کو انجام دینے اور پیغام اللی کو پہنچانے کے بعد فرعون، جو کہ بت پرست تھااورخود کو خدا کہتا تھا، نے آپ کی رسالت اور دعوت کو مستر دکر دیا اور بنی اسرائیل کی آزادی کا ضامن نہیں ہوا۔

حضرت موسی علیہ السلام نے سالہاسال تک لوگوں کوتو حید کی دعوت دی اور بہت سے مجز ہے دکھائے لیکن اس کے باوجود فرعون اور اس کی قوم ان کے ساتھ شخی اور تند مزاجی کا مظاہرہ کرتی رہی۔ یہاں تک کہ حضرت موسی علیہ السلام خدا کے حکم سے بنی اسرائیل کے ہمراہ رات کے اندھیرے میں مصر سے کوچ کر کے صحرائے سینا کی طرف چلے گئے۔ جب وہ بحرا ہمر پہنچ تو فرعون کو یہ معلوم ہو گیا اور اس نے اپنے شکر کے ساتھ ان کا پیچھا کیا۔

حضرت موسی علیہ السلام نے معجزہ کے ذریعہ سمندرکو شگافتنہ کیا اور اپنی قوم کے ساتھ پانی سے گزر گئے ، لیکن فرعون اور اس کالشکر غرق ہوگیا۔اس واقعہ کے بعد خدائے متعال نے حضرت موسی علیہ السلام پر توریت نازل فرمائی اور بنی اسرائیل میں کلیمی شریعت کونافذ کیا۔

#### عحضرت عيسى مسيح عليه السلام

حضرت مسیح اولواالعزم اور صاحب کتاب و صاحب شریعت پیغیبروں میں سے چوشے پیغیبرہیں۔آپ کی پیدائش غیر معمولی تھی۔آپ کی والدہ حضرت مریم،ایک مقدس و پارسا دوشیزہ تھیں جو بیت المقدس میں عبادت کرنے میں مشغول تھیں کہ خدا کی طرف سے روح القدس آپ پرنازل ہوئے اور حضرت مسیح کی بشارت دی پھران کی آسٹین میں پھونک ماری کہ جس سے وہ حاملہ ہوگئیں۔

حضرت مسے نے پیدا ہونے کے بعد اپنی ماں پرلوگوں کی طرف سے لگائی جانے والی تہمتوں کا جواب گہرارہ میں دیا اور اپنی والدہ کا دفاع کیا اور اپنی نبوت اور کتاب کے بارے میں لوگوں کو خبر دی۔ اس کے بعد جوانی میں لوگوں کو دعوت دینے میں مشغول ہوئے اور حضرت موسی کی شریعت میں تھوڑی تی تبدیلی کر کے اسے زندہ کیا۔ آپ اپنے حواریوں کو اسلام کے مبلغ کی حیثیت سے مختلف علاقوں میں جیجے تھے۔

ایک مدت کے بعد جب ان کی دعوت پھیل گئی ،تو یہودی (آپ کی قوم) آپ کوتل کرنے کے دریے ہو گئے ،لیکن خدائے متعال نے آپ کونجات دی اور یہود یوں نے آپ کی جگہ پر کسی اور کو پکڑ کرسولی پر چڑھادیا۔

یہ بات قابل ذکر ہے کہ خدائے متعال نے قرآن مجید میں حضرت عیسی علیہ السلام پر نازل ہونے والی کتاب کا نام انجیل بیان کیا ہے، یہ انجیل ان انجیلوں کے علاوہ ہے، جوآپ کے بعد آپ کی سیرت اور دعوت کے بارے میں لکھی گئی ہیں ۔ان میں سے چارانجیلیں

#### لوقا،مرقس،متی،اور بوحنا کی تالیف رسمی طور پر قبول کی گئی ہیں۔

# ه خاتم الانبياء حضرت محمد مصطفى صلى الله عليه وآله وسلم

حضرت محمد مصطفی صلی الله علیه وآله وسلم ۷۰ ء میں ہجرت سے ۵۳ سال پہلے حجاز کے ایک شریف ونجیب ترین عرب خاندان (بنی ہاشم) میں پیدا ہوئے۔

جیسا کہ تاریخ سے پہ چلتا ہے کہ اس زمانہ میں دنیا حیرت انگیز حد تک اخلاقی گراوٹ سے دو چارتھی اور دن بدن جہل و نادانی کے بھنور میں پھنس کر اس کی حالت بدسے بدتر ہوتی جارہی تھی اور ہر لمحہ انسانی معنویات سے دور ہوتی جارہی تھی ۔خاص کر جزیرہ نمائے عرب ،جس کے اکثر باشند ہے حراف مین شخصا و قبیلوں کی صورت میں زندگی بسر کرتے تھے، تمام شہری حقوق سے محروم تھے ۔وہ لوگ کچھ خرافی اور بیہودہ افکار (من جملہ اپنے ہاتھوں سے پھر ،کلڑی اور بھی خشک دہی کے بنائے گئے بتوں کی پرستش ) میں زندگی گزارتے تھے ۔اوراپنے اسلاف کی تقلید کرنے ،لوٹ کھسوٹ اور قتل وغارت کے علاوہ کسی قسم کا فخر ومباہات نہیں رکھتے تھے۔

آنحضرت صلی الله علیه وآله وسلم ، انجمی پیدانہیں ہوئے تھے کہ آپ صلی الله علیه وآلہ کے والد گرامی عبدالله الله علیه وآله کی گرامی عبدالله الله علیه وآله کی

والدہ کا بھی انتقال ہو گیا۔لہذا آپ کی پرورش کی ذمہ داری آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے دادا عبد المطلب نے سنجالی ۔تھوڑ ہے ہی عرصہ کے بعد اپنے دادا سے بھی محروم ہو گئے اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے چیاحضرت ابوطالب آپ کواپنے گھر لے گئے اور اپنے ایک بیٹے کی طرح آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کو یالا۔

کہ کے عرب دوسرے عربوں کی مانند بھیڑ بکری اور اونٹ پالتے تھے اور بھی اپنے ہمسایہ ممالک بالخصوص شام کے ساتھ تجارت بھی کرتے تھے۔ یہ لوگ ان پڑھ تھے اور اپنے بچوں کی تعلیم وتربیت کے لئے کوئی اہتمام نہیں کرتے تھے۔

آنحضرت سلی الدعلیه وآله و سلم اگر چهان کے درمیان زندگی گزار رہے تھے۔لیکن بچین سے ہی کچھ پیندیدہ اوصاف کی وجہ سے معاشرے میں امتیازی حیثیت کے مالک تھے،آپ سلی الدعلیه وآله ہر گزبتوں کی پرستش نہیں کرتے تھے، جھوٹ نہیں بولتے تھے، چوری اور خیانت نہیں کرتے تھے، سلی کر ساز کرتے تھے، عقل نہیں کرتے تھے، اسی لئے تھوڑ ہے ہی عرصہ میں لوگوں کے درمیان قابل توجہ مجبوبیت حاصل و شعور رکھتے تھے،اسی لئے تھوڑ ہے ہی عرصہ میں لوگوں کے درمیان قابل توجہ مجبوبیت حاصل کر لی اور محمد امین کے نام سے مشہور ہوئے، چونکہ عرب اپنی امانتوں کوآپ سلی اللہ علیہ وآله کے سپر دکرتے تھے۔

آپ صلی الله علیه وآله تقریبًا بیس سال کے تھے کہ مکہ کی ایک دولت مندعورت (خدیجہ کبریٰ) نے آپ صلی الله علیه وآله کواپنی تجارت کے کارندہ کی حیثیت سے معین کیا۔ آپ صلی الله علیه وآله کی سچائی ، اچھائی اور عقل ولیافت کی وجہ سے اس کو تجارت میں کافی منافع

ملااور فطری طور وہ پرآپ سلی اللہ علیہ وآلہ کی شخصیت سے متاثر ہوئی ،اور آخر کار آپ سلی اللہ علیہ وآلہ نے بیش کس کی ،آپ سلی اللہ علیہ وآلہ نے بھی اسے قبول اللہ علیہ وآلہ نے بھی اسے قبول کیا اور ان کے ساتھ شادی کی اور اس کے بعد بھی برسوں تک اپنی شریک حیات کے ساتھ تجارت میں مشغول رہے۔

آنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم چالیس برس تک لوگوں میں عام زندگی بسر کرتے سے اور معاشرے کے ایک فرد کی حیثیت سے پہچانے جاتے سے ،فرق صرف اتنا تھا کہ آپ پہند یدہ اخلاق کے مالک سے اور دسرے لوگوں کے مانند بدکر داری میں آلودہ نہیں سے پہند یدہ اخلاق کے مالک سے اور دسرے لوگوں کے مانند بدکر داری میں آلودہ نہیں سے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ میں ظلم ،سنگد لی اور جاہ طبی کا شائبہ تک نہیں تھا ،اس وجہ سے لوگوں میں محترم اور قابل اعتماد سے ۔ جب عربوں نے خانہ کعبہ کی مرمت کرنا چاہی اور ججراسود کونصب کرنے کے بارے میں عرب قبائل کے درمیان اختلاف اور جھگڑ اپیدا ہوا تو انہوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کو می کے میں عرب قبائل کے درمیان اختلاف اور جھگڑ البہ اور تھا یا اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے حکم سے ایک عبا کو کی کھراسود کو اس میں رکھا گیا اور قبائل کے سرداروں نے عبا کے اطراف کو کھڑ کرا ٹھا یا اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ نے اپنے ہاتھوں سے ججراسود کو اس کی جگہ پرنصب فرما یا اور اس طرح آب کے درمیان کشکش ، لڑائی جھگڑ ااور احتمالی خوزیزی کا خاتمہ ہوا۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ بعثت سے پہلے اگر چہ خدائے مکتا کی پرستشکرتے تھے اور بت پرستی سے اجتناب کرتے تھے، لیکن بت پرستی کے عقائد سے مقابلہ نہیں کرتے تھے اس لئے لوگ آپ سے کوئی سروکارنہیں رکھتے تھے۔اس زمانے میں دوسرے ادیان کے بیروجیسے دىنى تعليم 113

یہود ونصاری بھی عربوں میں محتر مانہ طور پر زندگی گزارتے تھے اور اعراب ان کے لئے بھی کوئی مزاحمت ایجادنہیں کرتے تھے۔

#### بحيرا مراهب كاقصه

جن دنوں آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ اپنے چپاحضرت ابوطالب کے ہاں زندگی بسر کر رہے تصاور ابھی بالغ نہیں ہوئے تھے، ان دنوں حضرت ابوطالب تجارت کی غرض سے شام گئے۔ اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کو بھی اپنے ساتھ لے گئے۔

ایک بڑا قافلہ تھا، کافی مال تجارت کے ساتھ لوگوں کی ایک بڑی تعدادتھی ، قافلہ سرز مین شام میں داخل ہوا اور شہر بھری میں پہنچا، ایک وَیر کے قریب پڑاوڈ الا اور خیمے نصب کر کے آرام کرنے لگے۔

ایک را ہب جس کالقب بحیرا وَیرسے باہرآ یا اور قافلہ کی دعوت کی ،سب نے بحیرا کی دعوت قبول کی اور دیر میں گئے۔حضرت ابوطالب بھی آنحضرت صلی اللّٰدعلیه وآلہ کوسامان کے پاس میٹھا کر دوسر بےلوگوں کے ساتھ بحیرا کی دعوت پر گئے۔

بحيرانے يو چھا: كياسب آ گئے؟

ابوطالب نے کہا: سب سے چھوٹے ایک نوجوان کےعلاوہ سب لوگ آ گئے ہیں۔

بحیرانے کہا:اسے بھی لے کے آئے۔

آنحضرت صلی الله علیه وآله زیتون کے ایک درخت کے نیچے کھڑے تھے،حضرت ابوطالب

ديني تعليم 114

نے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کو بلایا اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ بھی را مہب کے پاس آگئے۔ بحیرانے آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ پر ایک گہری نظر ڈالنے کے بعد کہا: میرے قریب آجاو ، میں تم سے کچھ باتیں کرنا چاہتا ہوں۔اس کے بعد آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کوایک

طرف کے گیا۔حضرت ابوطالب بھی ان کے پاس گئے۔

بحیرانے آنحضرت صلی الله علیه وآله سے کہا: آپ سے ایک بات پوچھنا چاہتا ہوں اورتم کو لات وعزی کی قشم دیتا ہوں کہ جواب ضرور دینا۔ (لات وعزی کی دوبتوں کے نام ہیں کہ جن کی مکہ کے لوگ پرستش کرتے تھے)

آنحضرت صلی الله علیه وآله نے فرمایا: سب سے زیادہ میں ان دونوں بتوں سے نفرت کرتا ہوں ۔

بحيرانے کہا:تم کوخدائے مکتا کی قسم دیتا ہوں سچ کہنا۔

آپ صلی الله علیه وآله نے فرمایا: میں ہمیشہ سے بولتا ہوں اور بھی جھوٹ نہیں بولتا ہوں آپ اپنا سوال کیجئے۔

بحیرانے پوچھا: کس چیز کوسب سے زیادہ پسند کرتے ہو؟

آپ صلی الله علیه وآله نے فرمایا: تنهائی کو۔

بحيرانے بوچھا: کس چيز پرزيادہ نظر ڈالتے ہواوراسے ديکھنالپند کرتے ہو۔؟

آپ صلی الله علیه وآله نے فرمایا: آسمان اوراس میں موجود ستاروں کو۔

بحيرانے پوچھا: کياسوچ رہے ہو؟

آ مخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ نے خاموثی اختیار کی لیکن بحیر ابغور اور سنجید گی کے ساتھ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کی پیشانی کودیکھتار ہا۔

بحيرانے کہا: کس وقت اور کس فکر میں سوتے ہو؟

آپ صلی الله علیه و آله نے فرمایا: اس وقت جب آئھیں آسان پر جمائے ہوتا ہوں اور ستاروں کودیکھتا ہوں، اُنھیں اپنی آغوش میں اور خودکوان کے او پر یا تاہوں۔

بحيرانے کہا: کياخواب بھی ديکھتے ہو؟

آپ صلی الله علیه وآله نے فرمایا: جی ہاں ، جوخواب میں دیکھتا ہوں ،اسے بیداری میں بھی دیکھتا ہوں ،اسے بیداری میں بھی دیکھتا ہوں۔ دیکھتا ہوں۔

بحيرانے كہا: مثلا،خواب ميں كياد كيھتے ہو؟

آنحضرت صلى الله عليه وآله: نے خاموثی اختیار کی اور بحیرا بھی خاموش رہا۔

تھوڑی دیرر کنے کے بعد بحیرانے پوچھا: کیا میں آپ کے دونوں شانوں کے درمیان دیکھ سکتا ہوں؟

آنحضرت صلى الله عليه وآله اپنی جگه سے اٹھے بغیر بولے: آ وَاور دِ بَکِھ لو۔

بحيراا پنی جگہ سے اٹھا،آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے قریب آیا،آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کے

شانوں سے لباس ہٹایا، ایک سیاہ بل نظر آیا، ایک نظر ڈال کرزیرلب بولا: وہی ہے!

ابوطالب نے یوچھا: کون ہے؟ کیا کہتے ہو؟

بحیرانے کہا: ایک علامت جس کی ہماری کتابوں میں خردی گئی ہے۔

دىنى تعليم 116

ابوطالب نے یو چھا: کون سی علامت؟

بحيرانے دريافت كيا: اس جوان سے آپ كاكيار شتہ ہے؟

ابوطالب چونکہ آپ سلی اللہ علیہ وآلہ کواپنے بیٹے کی طرح چاہتے تھے،اس لئے بولے: یہ میرابیٹا ہے۔

بحيرانے كها: نهيں، اس جوان كاباب مرچكا مونا چاہئے۔

ابوطالب نے پوچھا:تم کیسے جانتے ہو؟ جی ہاں یہ جوان میر اجھتجاہے!

بحیرانے ابوطالب سے کہا: سن لو، اس جوان کامستقبل اتنا درخشان اور جیرت انگیز ہے، کہ جو میں نے دیکھا ہے اگراسے دوسرے دیکھ لیس گے اور اسے پہچان لیس گے تو اسے تل کرڈالیس گے، اسے دشمنوں سے خفی رکھنا اور اس کی حفاظت کرنا۔

ابوطالب نے کہا: بتاؤوہ کون ہے؟

بحیرانے کہا: اس کی آنکھوں میں ایک عظیم پیغمبر کی علامت اور اس کی پشت پر اس کی واضح نشانی ہے۔

#### نسطورا مرابب كاقصه

چند برسوں کے بعد آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ حضرت خدیجہ کبریٰ کی تجارت کے کارند ہے کی حیثیت سے ان کا مال کیکر دوبارہ شام گئے ۔حضرت خدیجہ نے میسرہ نامی اپنے ایک غلام کو آپ سلی اللہ علیہ وآلہ آپ سلی اللہ علیہ وآلہ

کی اطاعت کرے ۔اس سفر میں بھی جب قافلہ شام کی سرزمین پر پہنچا، توشہر بھری کے نزدیک ایک درخت کے نیچے پڑاؤ ڈالا، وہاں قریب میں نسطورانا می ایک راہب کی عبادت گاہتی، جسمیسرہ پہلے سے جانتا تھا۔

نسطورانےمیسرہ سے یو چھا: درخت کے نیچسو یا ہوا کون ہے؟

میسرہ نے کہا: قریش سے ایک مردہے۔

راہب نے کہا:اس درخت کے نیچاب تک کوئی نہیں تھہرا ہے اور نہ تھہرے گا، مگریہ کہ خدا کے پنجمبروں میں سے ہو۔

اس کے بعد یو چھا: کیااس کی آنکھوں میں سرخی ہے؟

میسرہ نے کہا: جی ہاں،اس کی آئکھیں ہمیشہاسی حالت میں ہوتی ہیں۔

را ہب نے کہا: یہ وہی ہے اور وہ خدا کے پیغیبروں میں سے آخری پیغیبر ہے، کاش میں اس دن کودیکھتا، جس دن وہ دعوت پر مامور ہول گے۔

حضرت محمد مصطفی صلی الله علیه و آله و سلم کی بعثت پنج براسلام صلی الله علیه و آله وسلم آخری پنج بر بین جنسین خدائے متعال نے لوگوں کی ہدایت کے لئے دنیا میں بھیجا ہے۔

چودہ سوسال پہلے ، عالم بشریت ایک ایسی حالت سے گزررہی تھی کہ جب دین اور توحید کا صرف نام باقی تھا۔لوگ یکتا پرستی اور خداشاس سے بالکل دور ہو چکے تھے۔معاشرے سے انسانیت کے آداب اور عدالت ختم ہو چکی تھی۔ جزیزہ نمائے عرب ، میں خانہ خدا اور دین ابراہیم کا مرکز ہونے کے باوجود ، کعبہ شریف بت خانہ میں اور دین ابراہیم بت پرتی میں تبدیل ہوچکا تھا۔

عربوں کی زندگی قبیلوں پر مشتمل تھی ، یہاں تک کہ چند شہر جو تجاز اور یمن وغیرہ میں ہے، اسی تر تیب سے چلائے جاتے تھے۔ دنیائے عرب بدترین حالات سے گزررہی تھی تہذیب و تدن کے بجائے ان میں بے حیائی ،عیاشی ، شراب نوشی اور جوا کھیلنا رائج تھا۔ لڑکیوں کو زندہ دفن کیا جاتا تھا۔ لوگوں کی زندگی اکثر چوری ،ڈاکہ زنی قبل اور مال مویشوں کولوٹ کر چلائی جاتی تھی۔ ظام وستم اور نونریزی کوسب سے بڑا فخر سمجھا جاتا تھا۔

خدائے متعال نے ایسے ماحول میں پنجبراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو دنیا کی اصلاح اور رہبری کے لئے مبعوث فرمایا اور قرآن مجید کوآپ صلی اللہ علیہ وآلہ پرنازل کیا۔ جس میں حق شاسی کے معارف، انصاف کے نفاذ کے طریقے اور مفید ضیحتیں موجود ہیں ، اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کو مامور فرمایا تا کہ آسانی سند سے لوگوں کو انسانیت اور حق پیروی کرنے کی وعوت دیں ۔ پنجمبراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بعث سے پہلے بت پرستی کے ماحول میں زندگی بسر کرنے کے باوجود کھی بتوں کی تعظیم میں سرتسلیم خم نہیں کیا اور ہمیشہ خدائے کیا کی پرستش کرتے رہے ، کبھی مکہ کے نزدیک واقع غار حرامیں جاتے سے اور لوگوں کے شوروغوغاسے دورا پنے پروردگار سے مناجات کرتے تھے۔ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ابنی عمر شریف کے چالیس سال گزار نے کے بعد پروردگار عالم کی طرف سے مقام وسلم ابنی عمر شریف کے چالیس سال گزار نے کے بعد پروردگار عالم کی طرف سے مقام

رسالت و پیغیمری پرمبعوث ہوئے توقر آن مجید کا پہلاسورہ (قرء باسم ربّک) آپ صلی اللہ علیہ وآلہ پرنازل ہوااور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ لوگوں کی دعوت و تبلیغ پر مامور ہوئے۔ابتدائی مرحلہ میں جو ماموریت ذمہ داری آپ صلی اللہ علیہ وآلہ پرتھی وہ بیتھی کہ دعوت کو تخفی طور پر شروع کریں۔

سب سے پہلے جو شخص آپ صلی اللہ علیہ وآلہ پر ایمان لایا وہ حضرت علی بن ابیطالب علیہ السلام سے، وہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے گھر میں زندگی بسر کرتے سے اور پنجمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم خودان کی تربیت فرماتے سے، حضرت علی کے بعد حضرت خدیجہ کبری سلام اللہ علیہ وآلہ وسلم قبول کیا۔ ایک مدت تک یہ دونوں آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کے ساتھ نماز پڑھتے رہے جبکہ اس وقت دوسر ہے لوگ شرک و کفر میں زندگی بسر کررہے ستھے، کچھ دنوں کے بعد تھوڑے سے لوگ آخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ پر ایمان لائے۔

پیغیبراکرم صلی الله علیه وآله وسلم کوتین سال کے بعد خدا کی طرف سے حکم ہوا کہ اعلانیہ طور پر دعوت دیں اور اپنے رشتہ داروں سے اس کا آغاز کریں۔ آنحضرت صلی الله علیه وآله نے اس حکم کے مطابق اپنے تمام رشتہ داروں کو جمع کیا اور ان کے سامنے اپنی رسالت کا اعلان کیا اور یہ بیشارت دی کہ جو بھی ان میں سب سے پہلے آپ صلی الله علیه وآله کی دعوت کو قبول کرے گا وہی آپ کا جائشین ہوگا آپ صلی الله علیه وآله نے اس اعلان کوتین باردو ہرایا لیکن ان میں سے کسی نے قبول نہیں کیا، بلکہ ہر بارصرف حضرت علی علیه السلام اٹھے اور آنحضرت صلی الله علیه وآله والہ وسلم کی اپیل کو قبول کیا۔ پیغیبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم نے ان کی حوصلہ افزائی

فرمائی ۔ اور ان کو اپنا جانشین بنانے کا وعدہ کیا۔ آخر میں ان لوگوں نے کھڑے ہوکر ہنسی اڑاتے ہوئے حضرت ابو طالب سے مخاطب ہو کر کہا: اس کے بعد تمہیں اپنے فرزندگی اطاعت کرنی چاہئے پھروہ لوگ چلے گئے۔

اسکے بعد پیغمبراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اعلانیہ طور پر عام دعوت کا آغاز کیا ہمیکن لوگوں سے شدید ہتے ہے۔ سے شدید ہتے ، عجیب اور نا قابل برداشت مقابلہ کرنا پڑا۔ مکہ کے لوگ اپنے وحشیانہ مزاج اورا پنی بت پرسی کی عادت کی وجہ سے دشمنی اور ضد پر اتر آئے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ و آلہ اور آپ کے بیروؤں کوجسمانی اذبیت پہنچانے ، مضحکہ اور تو ہین کرنے میں کوئی کسر باقی نہ رکھتے تھے اور ہرروز اپنی بیوتو فی اور تخی میں اضافہ کرتے تھے۔

جتنالوگوں کی طرف سے حتی اور دباؤبڑھتا جارہاتھا، اتناہی آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ بھی اپنی دعوت میں صبر واستقامت، اور ثابت قدمی کا مظاہرہ کرتے ہوئے آگے بڑھتے رہے اور اسلام کے پیروؤں میں تدریح اضافہ ہوتارہالہذا کفار نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کولالچ دینا شروع کی کہ انہیں کافی مال ودولت دیں گے یا نھیں حاکم کے طور پر منتخب کریں گے تاکہ وہ اپنی دعوت سے دست بردارہوجا نمیں یا صرف اپنے خداکی طرف دعوت دیں اور ان کے خداؤں کو نہ چھیڑیں لیکن پنجمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کی تجویز کو ٹھکرادیا اور اس خدائی فریضہ کو انجام دینے اور دعوت کو جاری رکھنے کے اپنے مستحکم عزم وارادے کا اعلان کیا۔

کفار جب طمع ولا کچ کے راستے سے ناامید ہو گئے توانہوں نے دوبارہ اپنے دباؤ میں اضافہ

کیا اور مسلمانوں کو شخت جسمانی اذیتین تکلیفیں پہنچانے گے اور بھی ان میں سے پچھ کوتل کر تے سے تاکہ اُنھیں اسلام سے روک سکیں ۔ کفار نے قبیلئہ بنی ہاشم کے سردار حضرت ابو طالب کے لحاظ میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کوتل کرنے سے اجتناب کیا کہانی بیلحاظ دوسری اذیتوں اور تکلیفوں کوروک نہ سکا۔

ایک مدت کے بعد مسلمانوں کا عرصہ حیات اور تنگ ہو گیا اور ظلم وستم اپنی انتہا کو پہنچ گیا حالت یہ ہوگئ تھی کہ پیغیمراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے اصحاب کو حبشہ کی طرف ہجرت کرنے کی اجازت دیدی تا کہ کچھ دنوں تک آرام کی سانس لے لیس ۔ ایک جماعت نے حضرت علی کے بھائی حضرت جعفر بن ابیطالب کی سرکر دگی میں اپنے اہل وعیال کے ہمراہ حبشہ کی طرف ہجرت کی (جعفر پیغیمراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے منتخب صحابیوں میں سے حبشہ کی طرف ہجرت کی (جعفر پیغیمراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے منتخب صحابیوں میں سے حبشہ کی طرف ہجرت کی (جعفر پیغیمراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے منتخب صحابیوں میں سے حبشہ کی طرف ہجرت کی (جعفر پیغیمراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے منتخب صحابیوں میں سے حبشہ کی طرف ہجرت کی (جعفر پیغیمراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے منتخب صحابیوں میں سے حبشہ کی طرف ہجرت کی (جعفر پیغیمراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ کے منتخب صحابیوں میں سے صحفے )۔

کفار مکہ جب مسلمانوں کی ہجرت سے آگاہ ہوئے توانہوں نے اپنے دو تجربہ کارافراد کو کافی مقدار میں تحفہ و تحائف کے ساتھ حبشہ کے بادشاہ کے پاس بھیجا، اورانہوں نے بادشاہ سے مقدار میں تحفہ و تحائف کے ساتھ حبشہ کے بادشاہ کیا ، کیان جعفر بن ابیطالب نے اپنے بیانات سے مکہ کے مہاجرین کو واپس جیجنے کا تقاضا کیا ، کیان جعفر بن ابیطالب نے اپنے بیانات سے پیغیرا کرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی سرا پانورانی شخصیت اور اسلام کے بلنداصولوں کی حبشہ کے بادشاہ ، سیمی پادریوں اور ملک کے حکام کے سامنے تشریح کی اور سورہ مریم کی چند آئیوں کی تلاوت فرمائی۔

حضرت جعفر بن ابیطالب کاحق پر مبنی به بیان ایسا دلجیپ وموثر تھا که بادشاہ اورمجلس میں

موجودتمام لوگوں نے آنسو بہائے۔ نتیجہ میں بادشاہ نے کفار مکہ کے تقاضا کومسرّ دکیا اور ان کے بھیجے ہوئے تحفوں کو واپس کر دیا اور حکم دیا کہ مسلمان مھا جرین کے آرام وآسائش کے تمام امکانات فراہم کئے جائیں۔

کفار مکہ نے اس روکداد کے بعد آپس میں معاہدہ کیا کہ بنی ہاشم ، جو پیخمبراسلام کے رشتہ دار سے ، اور ان کے حامیوں کے ساتھ قطع تعلق کر کے مکمل طور پرسوشل بائیکاٹ کریں ، اس سلسلہ میں انہوں نے ایک عہد نامہ ککھااور عام لوگوں سے دستخط لے کراسے کعبہ میں رکھا۔ بنی ہاشم ، پیخمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ہمراہ مکہ سے باہر جانے پر مجبور ہوئے اور شعب ابوطالب نامی کے ایک درہ میں پناہ لی اور انہائی شختی اور بھوک میں زندگی بسر کرتے تھے۔ ابوطالب نامی کے دوران کسی نے شعب ابوطالب سے باہر آنے کی جرائت تک نہیں کی ، دن میں شدید گرمی اور رات کو عور توں اور بچوں کی فریا دوں سے دست وگریبان شھے۔

کفارتین سال کے بعد عہد نامہ کے موہونے اور بہت سے قبائل کی طرف سے ملامتوں کے نتیجہ میں اپنے معاہدہ سے دست بردار ہوئے اور بنی ہاشم کا محاصرہ ختم ہوا الیکن انہی دنوں پینمبرا کرم سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے تنہا حامی حضرت ابوطالب اور آنحضرت صلی اللہ علیہ و آلہ کی شریک حیات حضرت خدیجہ کبری کا انتقال ہوگیا۔ پیغمبرا سلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے لئے اور مشکل ہوگئی۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ میں بیطافت نہیں رہی کہ لوگوں کے درمیان جائیں یا خودکوسی کے سامنے ظاہر کریں یا کسی خاص جگہ پر رہیں۔ یہاں تک کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کی جان کی کوئی حفاظت نہیں تھی۔

رین تعلیم 123

# پيغمبراسلام صلى الله عليه وآله وسلم كاطائف كى طرف

#### سفر

جس سال پیخبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم اور بنی ہاشم شعب ابوطالب کے محاصرہ سے باہر آئے ،وہ بعث کا تیرھواں سال تھا۔ پیخبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم نے ان ہی دنوں شہرطا نف کی طرف سفر کیا۔ (طائف مکه سے تقریبا سوکلومیٹر کی دوری پرایک شہرہے ) آپ صلی الله علیه وآله صلی الله علیه وآله نے طائف کے باشندوں کو اسلام کی دعوت دی ہیکن اس شہر کے جاہل ہر طرف سے آپ صلی الله علیه وآله پر جمله آور ہوئے اور آپ صلی الله علیه وآله کی برائول دیا گیا آلہ کو برا بھلا کہا، سنگسار کیا اور آخر کار آنحضرت صلی الله علیه وآله کوشہرسے باہر نکال دیا گیا

پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم طائف سے مکہ لوٹے اور پچھ مدت تک مکہ میں رہے، چونکہ وہاں پر جان کی کوئی حفاظت نہیں تھی،اس لئے لوگوں کے درمیان نہیں آتے تھے۔ کفار مکہ کے سر دار اور بزرگ شمع رسالت کوگل کرنے کی خاطر مناسب فرصت کو دیکھتے ہوئے، دار الندوہ۔ جومجلس شوری کے مانند تھا۔ میں جمع ہوئے اور ایک مخفیانہ مٹینگ میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم گوئل کرنے کا آخری منصوبہ بنایا۔

مذکورہ منصوبہ بیتھا کہ قبائل عرب کے ہر قبیلہ سے ایک شخص کو چن لیا جائے اور تمام منتخب افراد ایک ساتھ آنحضرت صلی اللّٰدعلیہ وآلہ وسلم کے گھر پر حملہ کر کے آپ صلی اللّٰدعلیہ وآلہ کو تل کرڈالیں۔اس منصوبہ میں تمام قبائل کوشریک کرنے کامقصود بیتھا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کا قبیلہ بنی ہاشم آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے خون کا بدلہ لینے کے لئے قیام نہ کر سکتے اور قتل کامنصوبہ بنانے والوں سے نہ لڑ سکے۔اور اسی طرح بنی ہاشم میں سے ایک آ دمی کوشر یک کر کے قبیلے بنی ہاشم کی زبان مکمل طور پر بند کردی۔

اس فیصلے کے مطابق ، مختلف قبائل کے تقریبا چالیس افراد آنحضرت ملی اللہ علیہ وآلہ کے آل کے لئے منتخب ہوئے ، انہوں نے رات کے اندھیرے میں آنحضرت ملی اللہ علیہ وآلہ کے گھر کا محاصرہ کیا ، حملہ آور سحر کے وقت گھر میں داخل ہوئے تاکہ منصوبہ کؤملی جامہ پہنا نمیں کیکن ارادہ الہی ان کے ارادہ سے بلندہے ، کہ جس سے ان کے منصوبہ پر پانی پھر گیا حدائے متعال نے بینمبراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پروحی کئی اور کفار کے منصود بہ سے آگاہ فرمایا ورحکم فرمایا کہ راتوں رات مکہ سے مدینہ کی طرف ہجرت کریں۔

پغیبرا کرم سلی الله علیه وآله وسلم نے واقعہ کی روداد سے حضرت علی علیه السلام کوآگاہ فرما یا اور حکم دیا کہ رات کوآپ سلی الله علیه وآله کے بستر پر سوجائیں اوران سے بچھ وسیتیں کیں اور رات کے اندھیرے میں گھر سے باہر نکلے، راستے میں حضرت ابو بکر کودیکھا، آخیں بھی اپنے ساتھ مدینہ لے کرگئے۔ مدینہ کے بچھ بزرگ آنحضرت صلی الله علیه وآله کی ججرت سے پہلے مکہ آکر آپ صلی الله علیه وآله سے ملاقات کی اور آپ پر ایمان لائے تھے اور ضمناً ایک عہد نامہ لکھا تھا کہ اگر آنحضرت صلی الله علیه وآله وہ ان کی حمایت میں ایسے ہی دفاع کریں گے جبیبا وہ اپنی جان وعزت کا دفاع کرتے ہیں۔

دين تعليم 125

#### مدينه كريهوديوں كى بشامرت

یہود یوں کے بہت سے قبیلوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کے اوصاف اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے اوصاف اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے بہت سے قبیلوں نے کتابوں میں پڑھا تھا اور اپنے وطن کوترک کر کے حجاز آکر مدینہ اور اس کے اطراف میں پڑاؤڑالا تھا اور نبی امی کے ظہور کا انتظار کررہے تھے۔ چونکہ وہ لوگ دولت مند تھے، اس لئے اعراب بھی بھی ان پر حملہ کر کے ان کے مال ودولت کولوٹ لیتے تھے۔

یہودی ہمیشہ مظلومیت کے عالم میں ان سے مخاطب ہوکر کہتے تھے: ہم تم لوگوں کے ظلم وستم پر یہاں تک صبر کریں گے کہ نبی امی مکہ سے ہجرت کر کے اس علاقہ میں آ جائیں ، اس دن ہم آ مخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ پرایمان لا کرتم لوگوں سے انتقام لیں گے۔ اہل مدینہ کے فور ًا ایمان لانے کے اہم عوامل میں سے ایک ان ہی بشارتوں کا ان کے ذہنوں پراٹر تھا ، آخر کا روہ لوگ ایمان لے آئے ۔ لیکن یہود یوں نے قومی تعصب کی بنا پر ایمان لانے سے گریز کیا۔

نبی کے بشار توں کے طرف قر آن مجید کا شارہ فر ماتا، بالخصوص خدائے متعال اپنے کلام پاک میں کئ جگہوں پران بشار توں کی طرف اشارہ فر ماتا، بالخصوص اہل کتاب کے ایک گروہ کے ایمان کے بارے میں فر ماتا ہے۔

(الله عندهم في التبعون الرسول التبي الاهي الله الله الله عندهم في التورية والانجيل يأمرهم بالمعروف و ينههم عن المنكر و يحل لهم الطيبات ويحرّم عليهم الخبئث ويضع عنهم اصرهم و الاغلل التي كانت عليهم ...)

(اعراف۱۵۷)

جولوگ کەرسول نبی امی کا اتباع کرتے ہوجس کا ذکراپنے پاس توریت اور انجیل میں کھا ہوا پاتے ہیں کہ وہ نیکیوں کا حکم دیتا ہے اور برائیوں سے روکتا ہے اور پا کیزہ چیزوں کو حلال قرار دیتا ہے اور خبیث چیزوں کو حرام قرار دیتا ہے اور ان پر سے احکام کے سنگین بوجھا ورقید و ہند کو اٹھا دیتا ہے ...

مزید فرما تاہے:

(ولهّا جاء هم كتب من عند الله مصدّق لها معهم و كأنوا من قبل يستفتحون...) (بقره)

اور جبان کے پاس خدا کی طرف سے کتاب آئی ہے جوان کی توریت وغیرہ کی تصدیق بھی کرتے کرنے والی ہے اور اسکے پہلے وہ دشمنوں کے مقابلہ میں اس کے ذریعہ طلب فتح بھی کرتے ہے۔

#### پيغمبراسالامرصلى الله عليه وآله وسلمكامدينه ميں ومرود

اسلام کی ترقی کی زمین شہریٹرب جس کا بعد میں مدینہ نام رکھا گیا۔ میں ہموار ہوی اور اس کاسبب بیتھا کہ اہل مدینہ داخلی جنگ۔ جو برسوں سے اوس وخز رج نامی دوقبیلوں کے درمیان جاری تھی۔ سے تنگ آچکے تھے، آخر کاروہ اس فکر میں تھے کہ اپنے لئے ایک بادشاہ کا انتخاب کر کے اس قبل وغارت کوختم کریں۔

انہوں نے اس کام کے لئے، اپنے چند معروف افراد کو مکہ بھیجا تا کہ اس سلسلہ میں مکہ کے سرداروں سے گفتگو کریں۔ یہ واقعہ اس وقت پیش آیا جب مکہ میں پیغیبراسلام صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے اپنی دعوت کواعلانی طور پر شروع کیا تھا۔

مدینه کی معروف شخصیتیں جب مکہ پہنچ گئیں اور انہوں نے اپنے مقصد کو قریش کے سرداروں کے ساتھ صلاح کے سامنے پیش کیا، تو قریش کے سرداروں نے اس عذرو بہانہ سے ان کے ساتھ صلاح ومشورہ کرنے سے پہلوتی کی کہ ایک مدت سے اس شہر میں مجمصلی اللہ علیہ وآلہ نے نبوت کا دعویٰ کیا ہے اور جمارے جوانوں کو گمراہ کیا ہے اور جمارے جوانوں کو گمراہ کیا ہے اور جمیں فکر مند کیا ہے۔

اس بات کوس کراہل مدینہ ہل کررہ گئے ، کیونکہ انہوں نے مدینہ میں یہودیوں سے بارہا بیہ پیشگوئی سن تھی کہ مکہ میں نبی امی ظہور کریں گے ،لہذاان کے دماغ میں بیخیال پیدا ہوا کہ پیغیبرا کرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے پاس جا کرانھیں دیکھیں اوران کی دعوت کی کیفیت سے آگاہ ہوجا نمیں ۔ جب وہ آنحضرت صلی الله علیہ وآلہ کی خدمت میں پہنچے اور آپ صلی الله

علیہ وآلہ کے بیانات اور قرآن مجید کی آیات کوسنا تو وہ ایمان لے آئے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ سے وعدہ کیا کہ اگلے سال مدینہ کے پچھ لوگوں کے ہمراہ آکر اسلام کی ترقی کے اسباب فراہم کریں گے۔

دوسرے سال مدینہ کے سر داروں کی ایک جماعت مکہ آئی ، رات کے وقت شہر سے ہاہر تنہائی میں آنحضرت صلی الله علیہ وآلہ وسلم سے ملاقات کی اور آ پ صلی الله علیہ وآلہ کی بیعت کی اور مدینه میں دین اسلام کورائج کرنے کا عہد و پیمان کیا اور کہا کہا گرآنحضرت صلی الله علیہ وآلیہ وسلم مدینهٔ تشریف لائیس تو وه دشمنوں سے آپ صلی الله علیه وآله کی اس طرح حفاظت ودفاع کریں گے جبیہاوہ اپنے خاندان کا دفاع کرتے ہیں اس کے بعد پیلوگ مدینہ لوٹے ، اہل مدینہ میں سے اکثر لوگوں نے اسلام قبول کیا اور اس طرح شہرمدینہ اسلام کا پہلاشہر بن گیا۔لہذا جب انہوں نے پیغمبراسلام صلی الله علیہ وآلہ وسلم کی تشریف لانے کی خبرسنی تو وہ بہت خوشحال ہوئے اور انتہائی ہے تالی کے ساتھ آنحضرت صلی الله علیہ وآلہ کے استقبال کے لئے بڑھے اور آپ کا شایان شان استقبال کیا اور انتہائی خلوص نیت سے اپنی جان و مال کو اسلام کی ترقی کے لئے آ بے صلی اللہ علیہ وآلہ کی خدمت میں پیش کیا اس لئے ان کا نام انصار رکھا گیا۔خدائے متعال اپنے کلام یاک میں پینمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ہجرت کے واقعهاورانصاری خدمات کی طرف اشاره کرتے ہوئے ان کی قدردانی کرتاہے: (والندين تبوءوالدٌ اروالا يمن من تلبهم يحيّون من ہاجريهم ولا يحبد ون في صدور بهم حاجةً ممّا اوتو ويؤثرون على أفسهم ولوكان بهم خصاصة \_\_\_) (حشر ٩)

اور جن لوگوں نے دارالہر تاورایمان کوان سے پہلے اختیار کیا تھاوہ ہجرت کرنے والوں کو دوست رکھتے ہیں اور جو کچھانھیں دیا گیا ہے اپنے دلوں میں اس کی طرف سے کوئی ضرورت نہیں محسوس کرتے ہیں جا ہے انھیں کتنی ہی ضرورت کیوں نہ ہو...

# پيغمبراسلام صلى الله عليه وآله و سلم كى جنگون كايك مختصر جائزه

# ا ـ جنگ بدس

آخر کار ۲ ھ میں مسلمانوں اور کفار مکہ کے درمیان پہلی جنگ سرز مین بدر میں ہوئی۔اس جنگ میں کفار کے سپاہیوں کی تعدادتقر یباایک ہزارتھی جوجنگی سازوسامان اور اسلحہ سے مکمل طور پرلیس تھے اور مسلمانوں کے پاس ان کی نسبت ایک تہائی افراد تھے جواچھی طرح سے مسلح بھی نہیں تھے لیکن خدائے متعال کی عنایتوں سے اس جنگ میں مسلمانوں کو شاندار فتح حاصل ہوئی اور کفار کو بری طرح شکست کا سامنا کرنا پڑا۔

اس جنگ میں کفار کے ستر افراد مارے گئے،ان میں سے تقریبانصف حضرت علی علیہ السلام کی تلوار سے قتل ہوئے۔اس کے علاوہ ان کے ستر آ دمی اسیر کر لئے گئے اور باقی افراد تمام جنگی ساز وسامان چھوڑ کر بھاگ گئے۔ وین تعلیم 130

### ۲۔حنگ احد

۳ ہجری میں کفار مکہ نے ابوسفیان کی سرکر دگی میں تین ہزارا فراد کے ساتھ مدینہ پرحملہ کیا اور احد کے بیابان میں ان کامسلمانوں کے ساتھ آمنا سامنا ہوا۔

پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ نے اس جنگ میں سات سومسلمانوں کے ہمراہ کفار کے سامنے صف آرائی کی۔ جنگ کی ابتداء میں مسلمانوں کا بلیہ بھاری تھا، کیکن کئی گھنٹوں کے بعد بعض مسلمانوں کی کوتا ہی کی وجہ سے شکراسلام کوشکست کا سامنا کرنا پڑااور کفار نے ہرطرف سے مسلمانوں پرتلواروں سے وارکیا۔

اس جنگ میں پینمبراسلام صلی الله علیه وآله وسلم کے چیاحضرت حمز ہتقریباستراصحاب پینمبر صلی الله علیه وآله وسلم کے پیاحضرت حمز ہتقریباستر اصحاب پینمبر صلی الله علیه وآله ، جن میں اکثر انصار ہے، کے ساتھ شہید ہوئے اور آنحضرت صلی الله علیه وآله کے سامنے کے دانتوں میں سے وسلم کی پیشانی مبارک زخمی ہوئی اور آپ صلی الله علیه وآله کے سامنے کے دانتوں میں سے ایک دانت ٹوٹ گیا۔ایک کافرنے آپ صلی الله علیه وآله کے شانہ مبارک پر ایک ضرب لگاکر آواز دی: میں نے حمد کوئل کردیا اس کے نتیجہ میں لشکر اسلام پر اگندہ ہوا۔

صرف حضرت علی علیہ السلام چندا فراد کے ہمراہ پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اردگرد آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کی حفاظت کرتے ہوئے ثابت قدم رہے اور حضرت علی علیہ السلام کے علاوہ سب شہید ہوئے حضرت علی علیہ السلام نے آخر تک مقابلہ کیا اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا دفاع کیا۔

آخری وقت ،اسلام کے فراری فوجی پیغیبر اسلام صلی الله علیه وآله وسلم کے گرد دوبارہ جمع ہوئے ،لیکن دشمن کے شکر نے اس قدر کامیا بی کوغنیمت سمجھ کر جنگ سے ہاتھ تھینچ لیا اور مکه روانہ ہوئے۔

لشکر کفار چند فرسخ طے کرنے کے بعداس بات پرغور کرنے کے بعد سخت پشیمان ہوئے کہ انہوں نے جنگ کو آخری فتح تک کیوں جاری نہ رکھا تا کہ مسلمانوں کی عورتوں اور بچوں کو اسیر کر کے ان کے اموال کولوٹ لیتے ۔اس لئے مدینہ پر دوبارہ حملہ کرنے کے لئے آپس میں مشورہ کررہے تھے۔لیکن انھیں بی خبر ملی کہ شکر اسلام جنگ کو جاری رکھنے کے لئے ان کے بیچھے آرہا ہے۔وہ اس خبر کوس کر مرعوب ہوئے اور پھر سے مدینہ لوٹے کا ارادہ ترک کر کے تیزی کے ساتھ مکہ کی طرف بڑھ گئے۔

حقیقت بھی یہی تھی ، کیوں کہ پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے خدا کے حکم سے مصیبت زدہ لوگوں کا ایک مسلح لشکر تیار کر کے حضرت علی علیہ السلام کی سرپرستی میں ان کے پیچھے روانہ کیا تھا۔

اس جنگ میں اگر چہ سلمانوں کوزبر دست نقصان اٹھانا پڑالیکن حقیقت میں بیاسلام کے نفع میں ختم ہوئی خصوصاً اس کحاظ سے کہ دونوں طرف نے جب جنگ بندی کے معاہدہ پراتفاق کیا تو اسی وقت بدر میں پھر سے جنگ لڑیں کیا تو اسی وقت بدر میں پھر سے جنگ لڑیں گے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنے اصحاب کے ایک گروہ کے ساتھ وعدہ کے مطابق وقت پر بدر میں حاضر ہو گئے ،لیکن کفاروہاں نہ پہنچے۔

اس جنگ کے بعد مسلمانوں نے اپنے حالات کو بہتر بنایا اور جزیرہ نمائے عرب میں مکہ اور طائف کے علاوہ تمام علاقوں میں پیش قدمی کی۔

# ٣۔جنگ خندق

تیسری جنگ جوعرب کفار نے پیغیبراسلام صلی الله علیه وآله کے ساتھ لڑی ،اور جواہل مکہ کی رہبری میں آخری اور ایک زبر دست جنگ تھی ،اسے جنگ خندق یا جنگ احزاب کہتے ہیں۔

جنگ احد کے بعد مکہ کے سر دار ابوسفیان کی سرکر دگی میں اس فکر میں سے کہ پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پرآخری اور کاری ضرب لگا کرنور اسلام کو ہمیشہ کے لئے بچھادیں۔اس کام کے لئے عرب قبائل کو ابھار ااور اپنے تعاون اور مدد کے لئے دعوت دی طوائف کے یہودی بھی اسلام کے ساتھ جنگ نہ کرنے کا معاہدہ کرنے کے باوجود چوری چھپے اس آگ کو ہوادے رہے تھے اور آخر کارا پنے عہدو پیان کوتوڑ کر کفار کے ساتھ تعاون کرنے کا کھل کر معاہدہ کیا۔

جس کے نتیجہ میں ۵ ھ میں قریش ،عربوں کے مختلف قبائل اور طوائف کے یہودیوں پر مشتمل ایک بڑا اور سکلین لشکرتمام جنگی سازوسامان سے لیس ہوکر مدینه پر حمله آور ہوا۔ پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پہلے ہی ڈنمن کے اس منصوبے سے آگاہ ہو چکے تھے۔اس لئے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ نے اپنے اصحاب سے مشورہ کیا۔ایک طویل گفتگواور صلاح ومشورہ کے کے بعد ، پینمبراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ایک معزز صحابی سلمان فارس کی تجویز پرشہر مدینہ کے اردگر دایک خندق کھودی گئی اور لشکر اسلام نے شہر کے اندر پناہ لی۔ دشمن کی فوجیں جب مد ینہ پہنچیں تو آخییں مدینہ کے اندر داخل ہونے کا راستہ نہیں ملا ، مجبور ہوکر انہوں نے شہر مدینہ کو اینہ بہنچیں تو آخییں مدینہ کے اندر داخل ہونے کا راستہ نہیں ملا ، مجبور ہوکر انہوں نے شہر مدینہ کو ایپ محاصرہ میں لے لیا اور اسی صورت میں جنگ شروع کی ۔ جنگ اور محاصرہ کچھ طولانی ہوگیا۔ اسی جنگ میں عرب کا نامور شجاع اور شہسوار عمر و بن عبدود ، حضرت علی علیہ السلام کے ہماتھوں قتل ہوا ۔ آخر کا رطوفان ، سردی ، محاصرہ کے طولانی ہونے ، عربوں کی خستگی اور یہود واعراب کے درمیان اختلاف کے نتیجہ میں محاصرہ ختم ہوا اور کفار کالشکر مدینہ سے چلا گیا

## ٤جنگخيبس

جنگ خندق کے بعد، جس کے اصلی محرک یہودی تھے، جنہوں نے کفار عرب کا تعاون کر کے اعلانیہ طور پر اسلام کے ساتھ اپنے معاہدہ کوتوڑ دیا تھا، پنجمبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ نے خدا کے حکم سے مدینہ میں موجود یہودی کے قبائل کی گوشالی اور تنبیہ کرنے کے لئے ان کے ساتھ چند جنگیں لڑیں اور بیسب جنگیں مسلمانوں کی فتیا بی پرختم ہوئیں ۔ان میں سب سے اہم جنگ خیبرتھی نے بیودیوں کے قبضہ میں چند مستحکم اور مضبوط قلعے تھے اور انکے پاس جنگوؤں کی ایک بڑی تعدادتھی ، جوجنگی ساز وسامان سے لیس تھے۔ اس جنگ میں حضرت علی علیہ السلام نے یہودیوں کے نامور پہلوان مرحب کوتل کر کے اس جنگ میں حضرت علی علیہ السلام نے یہودیوں کے نامور پہلوان مرحب کوتل کر کے اس جنگ میں حضرت علی علیہ السلام نے یہودیوں کے نامور پہلوان مرحب کوتل کر کے

یہود بوں کے شکر کو نہس نہس کر دیا اور اس کے بعد قلعہ پر حملہ کیا اور قلعہ کے صدر درواز ہے کو اکھاڑ دیا اور اسطرح اسلام کالشکر قلعہ کے اندر داخل ہوا اور فتح وظفر کے پرچم کو قلعہ پرلہرا دیا ۔ اسی جنگ میں، جوہ ھیں ختم ہوئی حجاز کے یہودیوں کا خاتمہ ہوا۔

#### بادشاهوراوم سلاطين كودعوتاسلام

ہ همیں پیغیراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کئی بادشاہوں ،سلاطین اور فرمانرواؤں، جیسے: شاہ ایران، قیصر روم،سلطان مصراور حبشہ کے بادشاہ نجاشی کے نام چند خطوط تحریر فرمائے اور انھیں اسلام کی دعوت دی نصرانیوں اور مجوسیوں کے ایک گروہ نے جزیہ دے کر امن سے رہنے کا وعدہ کیا اور اسطر ح اسلام کے ذمہ میں آگئے ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ نے کفار مکہ سے جنگ نہ کرنے کا ایک معاہدہ کیا ۔ اس معاہدہ کے جملہ شرائط میں بیشر طبھی تھی کہ مکہ میں موجود مسلمانوں کو کسی قسم کی اذبیت نہ پہنچائی جائے اور اسلام کے دشمنوں کی مسلمانوں کو نشمنوں کی جائے۔

لیکن کفار مکہ نے بچھ مدت کے بعد اس معاہدہ کوتوڑ دیا ،جس کے نتیجہ میں پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مکہ کوفتح کرنے کا فیصلہ کیا اور 7 ھیں دس ہزار کے ایک شکر کے ساتھ مکہ پرحملہ کیا۔ مکہ سی جنگ،خوزیزی اور مزاحمت کے بغیر فتح کیا اور خانہ کعبہ کو بتوں سے صاف کیا

عام معافی کا اعلان فرمایا ۔ مکہ کے سرداروں کو۔ جنہوں نے بیس سال کے عرصہ میں آپ صلی

الله علیه وآله سے کافی دشمنی کی تھی اورآپ صلی الله علیه وآله کے اورآپ کے اصحاب کے ساتھ نارواسلوک کیا تھا۔ اپنے پاس بلایا اور کسی قسم کی شدت ، برے سلوک اور سختی کے بغیر نہایت مہر بانی اور لطف وکرم سے نھیں معاف فرمایا۔

# ەجنگحنىن

پنجبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مکہ کو فتح کرنے کے بعد ،اس کے اطراف منجملہ شہر طائف کو فتح کرنے کے بعد ،اس کے اطراف منجملہ شہر طائف کو فتح کرنے کے لئے اقدام کیا اور اس سلسلہ میں عربوں سے متعدد جنگیں لڑیں کہ ان میں سے ایک جنگ حنین ہے۔

جنگ حنین، پیغیبراسلام سلی الدعلیه وآله وسلم کی اہم جنگوں میں سے ہے۔ یہ جنگ فتح مکہ کے کچھ ہی دنوں بعد حنین، میں قبیلہ ھوازن سے ہوی لشکر اسلام نے دو ہزار سپاہوں سے ھوازن کے کئی ہزار سواروں کا مقابلہ کیا اور ان کے درمیان ایک گھمسان کی جنگ ہوی۔ ھوازن، نے جنگ کے آغاز میں مسلمانوں کو بری طرح شکست دیدی، یہاں تک کہ حضرت علی علیه السلام، کہ جن کے ہاتھ میں اسلام کا پر چم تھا، جو پیغیبراسلام صلی الدعلیہ وآلہ کے آگے آگر رہے تھا اور چند گئے چنے افراد کے علاوہ سب بھاگ گئے۔لیکن کچھ دیر کے بعد ہی پہلے انصار اور پھر دوسرے مسلمان دوبارہ میدان کارزار کی طرف واپس لوٹے اور ایک شدیداور سخت جنگ لڑی اور دشمن کتھس نہیں کرکے دکھ دیا۔

اس جنگ میں شمن کے پانچ ہزار سپاہی لشکر اسلام کے ہاتھوں اسیر ہوئے ،کیکن پیغیبر اسلام

صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے حکم پرمسلمانوں نے تمام اسیروں کو آزاد کردیا ،صرف چندافراد ناراض تھے کہ آنحضرت نے ان کے حصے میں آئے افراد کو پیسے دیکر خریدلیااور پھرانہیں آزاد کردیا۔

### ٦۔جنگ تبول

پیغمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے 9 ہجری میں قیصر روم سے جنگ کرنے کی غرض سے جنگ کرنے کی غرض سے تبوک پر شکرکشی کی (تبوک شام اور حجاز کی سرحد پر ایک جگہ ہے) کیونکہ افواج پھیلی تھی کہ قیصر روم نے اس جگہ پر رومیوں اور اعراب کے ایک لشکر کوتشکیل دیا ہے۔ جنگ موتہ بھی اس کے بعدر ومیوں کے ساتھ وہیں پرلڑی گئی جس کے نتیجہ میں جعفر بن ابیطالب، زید بن حارثہ اور عبداللہ بن رواحہ جیسے اسلامی فوج کے سر دارشہید ہوئے۔

پیغمبراسلام صلی الله علیه وآله وسلم نے تیس ہزار سپاہیوں کے ساتھ تبوک پر حملہ کیالیکن اسلامی لشکر کے پہنچنے پر وہاں موجودا فراد بھاگ گئے تھے۔

آنحضرت صلی الله علیه وآله وسلم نین دن تبوک میں تھہرے۔اس کے اطراف کی پاکسازی کرنے کے بعدوا پس مدینہ لوٹے۔ دين تعليم 137

#### اسلام ڪي دوسري جنگيل

پیغمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مذکورہ جنگوں کے علاوہ مدینہ منورہ میں اپنے دس سالہ قیام کے دوران تقریبا اسٹی حجور ٹی بڑی جنگیں لڑی ہیں، جن میں سے ایک چوتھائی جنگوں میں آپ صلی اللہ علیہ وآلہ نے بذات خود شرکت فرمائی۔

آنحصرت صلی اللہ علیہ وآلہ نے جن جنگوں میں شرکت فرمائی ، دوسرے کمانڈ روں کے بر خلاف کہ وہ پناہ گاہ میں بیٹھ کر فرمان جاری کرتے ہیں ،آپ صلی اللہ علیہ وآلہ بذات خودسیا ہیوں کے شانہ بہ شانہ لڑتے تھے، کیکن کسی کوذاتی طور پرقل کرنے کا آپ صلی اللہ علیہ و آلہ کے لئے بھی اتفاق پیش نہیں آیا۔

# پيغمبراسلام صلى الله عليه وآله وسلم كى معنوى شخصيت كايل جائزه

مستند تاریخی اسناد کے مطابق ، پنیمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک ایسے ماحول میں پر ورش پائی تھی جو جہالت ، فساد اور خلاقی برائیوں کے لحاظ سے بدترین ماحول تھا۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ نے ایک ایسے ہی ماحول میں کسی تعلیم وتر بیت کے بغیرا پنے بچین اور جوانی کے ایام گزارے تھے۔

آنحضرت صلی الله علیه وآله وسلم نے اگر چیہ ہرگزیت پرسی نہیں کی اور خلاف انسانیت کاموں

میں آلودہ نہیں ہوئے الیکن آپ سلی اللہ علیہ وآلہ ایسے لوگوں میں زندگی گزاررہے تھے کہ کسی بھی صورت میں آپ سلی اللہ علیہ وآلہ کی زندگی سے اس قسم کے روشن مستقبل کا اشارہ تک نہیں ملتا تھا، سچے یہ ہے کہ ایک غریب ونا داریتیم اور کسی سے تعلیم وتربیت حاصل نہ کرنے والے شخص سے ریسب برکتیں قابل یقین نہیں تھیں۔

پیغمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اسی حالت میں ایک زمانہ گزارا، یہاں تک کہ انہی راتوں میں سے ایک رات کو جب آپ صلی اللہ علیہ وآلہ اپنے آرام ضمیراورخالی ذہن کے ساتھ عبادت میں مشغول سے ،اچا نک اپنے آپ کوایک دوسری شخصیت میں پایا۔آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کی پوشیرہ باطنی شخصیت ایک آسمانی شخصیت میں تبدیل ہوگئ،انسانی معاشر بے اللہ علیہ وآلہ کی پوشیرہ باطنی شخصیت ایک آسمانی شخصیت میں تبدیل ہوگئ،انسانی معاشر بے ہزاروں سال پہلے کہ افکار کو خرافات سمجھا اور دنیا والوں کی روش اور دین کواپنی حقیقت بہندانہ نگا ہوں سے ظلم وستم کے روب میں دیکھا۔

دنیا کے ماضی اور مستقبل کوآلیس میں جوڑ دیا ،سعادت بشری کی راہ کی شخیص کردی ، آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی آنکھا ورکان نے حق وحقیقت کے علاوہ نہ کچھ دیکھا اور نہ کچھ سنا ، آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کی زبان کلام خدا سے پیغام آسانی اور حکمت وموعظہ کے لئے کھل گئ ، اندرونی ضمیر جو تجارت ، لین دین اور روزہ مرہ کی مصلحوں میں سرگرم تھا ، وہ دل وجان سے دنیا اور دنیا والوں کی اصلاح اور بشر کی ہزاروں سال کی گمرا ہی اور ظلم وسم کو ختم کرنے پراتر آیا اور حق وحقیقت کو زندہ کرنے کے لئے تن تنہا قیام کیا اور دنیا کی وحقیقا کے متحد مخالف طاقتوں کی کوئی پروانہ کی معارف الہیہ کو بیان کیا اور کا ئنات کے تمام حقائق کا سرچشمہ خالق کا کنات

کی وحدانیت کو سمجھا۔

انسان کے اعلیٰ اخلاق کی بہترین تشریح فر مائی اوران کے روابط کو کشف اور واضح کیا، جو بیان فر ماتے تھے خود دوسروں سے پہلے اس کے قائل ہوتے تھے اور جس چیز کی ترغیب فر ماتے تھے، پہلے خوداس برعمل کرتے تھے۔

شریعت اوراحکام، جوعبادتوں اور پرستشوں کے ایک مجموعہ پرمشمل ہیں، وہ خدائے مکتا کی عظمت و کبریائی کے سامنے بندگی کوایک اچھے انداز میں پیش کرتے ہیں ۔اس کے علاوہ عدلیہ اور تعزیرات سے متعلق دوسرے قوانین بھی لائے، کہ جوانسانی معاشرے کے تمام ضروری مسائل کا اظمینان بخش جواب دیتے ہیں، وہ ایسے قوانین ہیں جوآپس میں مکمل طور پر ایک دوسرے سے مرتبط ہیں اور تو حید، انسانی احترام وعالی اخلاق کی بنیاد پر استوار و پائدار ہیں۔

آنحضرت صلی الدعلیه وآله وسلم کی لائی ہوئی عبادات ومعاملات پر شتمل قوانین کا مجموعہ اس قدر وسیع اور جامع ہے کہ عالم بشریت میں انفرادی واجھا عی زندگی کے تمام مسائل موجود ہیں اور زمانہ کے گزرنے کے ساتھ ساتھ پیش آنے والی گونا گوں ضرور توں کی تحقیق کر کے تشخیص کا حکم دیتا ہے۔

آنحضرت صلی الله علیه وآله وسلم اپنے دین کے قوانین کوعالمی اور ابدی جانتے ہیں، یعنی آپ صلی الله علیه وآله کا دین تمام انسانی معاشروں کی دنیوی واخروی ضرور توں کو ہرزمانے میں پورا کرسکتا ہے، اور لوگوں کو اپنی سعادت کے لئے

اسی روش کواختیار کرنا چاہئے۔

البتة آنحضرت صلى الله عليه وآله وسلم نے اس بات كوعبث اور مطالعه كے بغير نہيں فرما يا ہے بلكه خلقت كى شخقىق اور عالم انسانيت كے مستقبل كى پيشينگوئى كے بعد اس نتيجه پر پنچ ہيں۔ دوسرے الفاظ میں به کہا جائے كه:

اولاً: اپنے قوانین اورانسان کی جسمی اور روحی خلقت کے درمیان مکمل توافق وہم آھنگی کوواضح کردیا۔

ثانیا: مستقبل میں رونما ہونے والی تبدیلیوں اور مسلمانوں کے معاشرے کو پہنچنے والے نقصانات کو کمل طور پر مدنظر رکھنے کے بعدا پنے دین کے احکام کے ابدی ہونے کا حکم فرمایا ہے۔

آنحضرت صلی الله علیه وآله وسلم سے جو پیشنکو ئیاں قطعی دلیلوں کے ذریعہ ہم تک پینچی ہیں،ان کے مطابق آپ صلی الله علیه وآله نے اپنی رحلت تک کے عمومی حالات کی تشریح فرمائی ہے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان معارف کے اصولوں اور شرا کط کو پراکندہ طور پر قر آن مجید میں لوگوں کے لئے تلاوت فر مائی ہیں کہ اس کی حیرت انگیز فصاحت و بلاغت نے عرب دنیا کے فصاحت و بلاغت کے اساتذہ اور ماہروں کو گھٹنے ٹیکنے پر مجبور کر دیا اور دنیا کے دانشمندوں کے افکار کو متحیر کرکے رکھدیا ہے۔

آنحضرت صلی الله علیه وآله وسلم نے ان تمام کارناموں کو ۲۳ سال کے عرصہ میں انجام دیا

ہے کہ جن میں سے ۱۳ سال جسمانی اذبیت ، اور کفار مکہ کی نا قابل برداشت مزاحمتوں میں گزار ہے اور باقی دس سال بھی جنگ ، شکر کشی ، کھلم کھلا دشمنوں کے ساتھ بیرونی مقابلہ اور منافقین اور روڑ ہے اٹکانے والوں کے ساتھ اندرونی مقابلہ اور مسلمانوں کے امور کی باگ ڈورسنجالنے میں اوران کے عقائد واخلاق واعمال اور ہزاروں دوسری مشکلات کی اصلاح کرنے میں گزار ہے۔

آنخضرت صلی الله علیه وآله وسلم نے بید پوراراسته ایک ایسے غیر متزلزل ارادہ سے طے کیا، جو حق کی پیروی اور اسے زندہ کرنے کے لئے تھا۔ آپ صلی الله علیه وآله کی حقیقت پسندانه نظر صرف حق پر ہموتی تھی اور خلاف حق کو کوئی اہمیت نہیں دیتی تھی۔ اگر کسی چیز کو اپنے منافع کے یا میلانات اور اپنے عمومی جذبات کے موافق پاتے تھے تو ان میں سے جس کوئی جانتے اسے قبول فرماتے اور اسے مستر دنہیں کرتے تھے اور جس کو باطل سمجھتے تھے اسے مستر دکر دستے اور ہم گر قبول نہیں کرتے تھے۔

# پيغمبراسلام صلى الله عليه وآله وسلم كى غير معمولى معنوى شخصيت

اگرہم انصاف سے مذکورہ مطالب پرتھوڑ اساغور وخوص کریں گے،توکسی شک وشہرہ کے بغیر بیقبول کرنے پرمجبور ہوجا نمیں گے کہ ان حالات اور ماحول میں الیی شخصیت کا پیدا ہونا معجزہ اور خدائے متعال کی خاص تا ئید کے علاوہ کچھ ہیں تھا۔ اس لحاظ سے ،خدائے متعال اپنے کلام پاک میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ای ہونے ، تیبی اور سابقہ مفلسی کے بارے میں یا د دہانی کراتا ہے، اوران کوعطا کی گئ شخصیت کوایک آسانی معجزہ شار کرتا ہے اوراسی سے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کی دعوت کی حقانیت کا استدلال کرتا ہے، چنانچے فرماتا ہے:

(المر يجدك يتيماً فأوى و وجدك ضالًا فهدى و وجدك عائلاً فاغنى) (ضحي ١٠)

کیااس نے تم کویتیم پاکر پناہ نہیں دی ہے؟اور کیا تم کو گم گشتہ پاکر منزل تک نہیں پہنچایا ہے؟ اور تم کوتگ دست پاکرغنی نہیں بنایا ہے؟

(وماكنت تتلوا من قبله من كتاب ولا تخطّه بيمينك ...)

(عنكبوت ٤٨)

اوراے پینمبر! آپ اس قرآن سے پہلے نہ کوئی کتاب پڑھے تھے اور نہ اپنے ہاتھ سے پچھ لکھتے تھے...

(وان كنتم فى ريب ملى از لناعلى عبد افاتوبسورة من مثله...) (بقر ١٣٥) اگر تمصيل اس كلام كے بارے ميں كوئى شك ہے جسم في اپنے بندے پر نازل كيا ہے تواس كا جيسا ایک ہى سورہ لے آؤ...

ديني تعليم ديني تعليم

## پيغمبراكرم صلى الله عليه وآله وسلم كى سيرت

تنہااصل جس پر پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے خدا کے حکم سے اپنے دین کی بنیا در کھی اور اسے دنیاوالوں کے لئے سعادت کا سبب قرار دیا ، وہ تو حید کی اصل ہے۔

توحید کی اصل کے مطابق ، جوخالق کا ئنات پرستش کا سزاوار ہے وہ خدائے بکتا ہے ،اور خدائے متعال کےعلاوہ کسی اور کے لئے سرتغظیم خم نہیں کیا جاسکتا۔

اس بناپر،انسانی معاشرہ میں جوروش عام ہونی چاہئے ،وہ یہ ہے کہ سب آپس میں متحداور بھائی بھائی ہوں اور کوئی اپنے لئے خدا کے سواکسی کو بلا قید وشرط حاکم مطلق قرار نہ دے، چنانچہ خدائے متعال فرما تاہے:

(قل یااهل الکتاب تعالوا الی کله قسواء بیننا وبینکم الانعب الاالله ولا نشر ك به شیئا ولایت خابعضنا بعضا ارباباً من دون الله ...) (آل عمران ۱۳) ای نیم بر! آپ كهدی كه الل كتاب! آوایک منصفانه کلمه پراتفاق كرلیس كه خدا كے علاوه كسى كى عبادت نه كریں ،كسى كواس كا شریک نه بنائیں آپس میں ایک دوسرے كوخدائى كا درجه نه دیں ...

اس آسانی حکم کے مطابق ، آنحضرت صلی الله علیه وآله وسلم اپنی سیرت میں سبھی کو برابر و برادر قرار درست میں سبھی کو برابر و برادر قرار دیتے تھے اورا حکام وحدود البیل کے نفاذ میں ہرگز امتیازی سلوک اور استثنا کے قائل نہیں سے ،اس طرح اینے اور پرائے ،طافت وراور کمزور ،امیر وغریب اور مرداور عورت میں فرق

نہیں کرتے تھے اور ہرایک کے حق کو دین کے احکام وقوانین کے مطابق اس تک پہنچاتے تھے۔

کسی کوکسی دوسرے پر حکم فرمائی اور فرمانروائی اور زبردئ کرنے کاحق نہیں تھا۔لوگ قانون کے حدود کے اندرزیادہ سے زیادہ آزادی رکھتے تھے۔(البتہ قانون کے مقابلہ میں آزادی نہ صرف اسلام میں بلکہ دنیا کے اجتماعی قوانین میں بھی کوئی معنی نہیں رکھتی ہے)

آ زادی اوراجتماعی عدالت کی اسی روش کے بارے میں خدائے متعال اپنے پیغمبرا کرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم کا تعارف کراتے ہوئے فرما تاہے:

(النّ يتّبعون الرّسول النبيّ الاحيّ الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التورية والانجيل يأمرهم بالبعروف وينههم عن المنكر و يحلّ لهم الطيبت ويحرّم عليهم الخبئث ويضع عنهم اصرهم والاغلل الّتي كأنت عليهم فألّذين امنوا به وعزّروه ونصروه واتّبعوا النّور الّذي انزل معه اولئك هم المفلحون قل يا ايّها النّاس انى رسول الله اليكم جميعا...)

جولوگ رسول نبی امی کا اتباع کرتے ہیں کہ جس کا ذکر اپنے پاس توریت اور انجیل میں لکھا ہوا پاتے ہیں کہ وہ نیکیوں کا حکم دیتا ہے اور برائیوں سے روکتا ہے اور پاکیزہ چیزوں کو حلال قرار دیتا ہے اور ان پر سے احکام کے سکین بوجھا ورقید وبند کواٹھا دیتا ہے ، پس جولوگ اس پر ایمان لائے ، اس کا احترام کیا ، اس کی امداد کی اور اس نور کا اتباع کیا جواس کے ساتھ نازل ہوا ہے وہی در حقیقت فلاح یا فتہ اور کا میاب ہو،

پغیبر! کهد واے لوگو! میں تم سب کی طرف الله کارسول اور نمائندہ ہول...

یہاں پرمعلوم ہوتا ہے کہ پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنی زندگی میں اپنے لئے کسی قسم کا امتیاز نہیں برتے تھے اور ہرگز وہ شخص جو پہلے سے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کونہیں جانتا تھا، اس میں اور دوسروں میں امتیاز نہیں برتا جاتا تھا۔

آپ صلی الله علیه وآله اپنے گھر کا کام خودانجام دیتے تھے، ہرایک کوذاتی طور پرشرف یا بی بخشتے تھے، عاجتمندوں کی باتوں کوخود سنتے تھے، تخت اور صدر محفل کی جگه پرنہیں بیٹھتے تھے۔ راستہ چلتے وقت جاہ وشتم اور سرکاری تکلفات سے نہیں چلتے تھے۔

اگر کوئی مال آپ سلی الله علیه و آله کے ہاتھ میں آتا تواپنے ضروری مخارج کے علاوہ باقی مال کوفقرا میں تقسیم کر کے خود کوفقرا میں تقسیم کر کے خود کوفقرا میں تقسیم کر کے خود کھو کے رہتے تھے اور ہمیشہ فقیرانہ زندگی گزارتے تھے اور فقراء کے ساتھ ہم نشیں ہوتے تھے، لوگوں کے حقوق کی دادر ہی میں کبھی غفلت اور لا پروائی نہیں کرتے تھے، کیکن اپنے ذاتی حقوق میں زیادہ تر عفوہ بخشش سے کام لیتے تھے۔

جب فتح مکہ کے بعد قریش کے سرداروں کوآپ صلی اللہ علیہ وآلہ کی خدمت میں حاضر کیا گیا، توآپ صلی اللہ علیہ وآلہ کی خدمت میں حاضر کیا ہوا تو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ نے کئی قتم کی تندی اور تختی کا مظاہرہ نہیں کیا بلکہ بھی کوعفو کیا، جبکہ ہجرت سے پہلے انہوں نے مستقل آپ صلی اللہ علیہ وآلہ پرظلم کئے تصاور ہجرت کے بعد بھی فتنے برپاکر کے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے ساتھ خونین جنگیں لڑی تھیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے ساتھ خونین جنگیں لڑی تھیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے اہل بیت پر خدا کا درود وسلام ہو۔

بخوبی جان لینا چاہئے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم دین اور توحید کے نشر کے علاوہ کوئی مقصد نہیں رکھتے تھے، اور اچھے اخلاق، خندہ پیشانی اور واضح ترین استدلال وبرہان سے لوگوں کو توحید کی دعوت دیتے تھے اور اپنے اصحاب کو بھی اسی روش پر عمل کرنے کی نصیحت فر ماتے تھے، چنا نچے خدائے متعال آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کواس طرح حکم فرما تا ہے: (قل ہن کہ سبیلی ادعوا الی الله علی بصیرة انا و من اتبعنی ۔۔۔) (یوسف ۱۰۰۰) روسف آپ کہد یجئے کہ یہ میراراستہ ہے کہ میں بصیرت کے ساتھ خدا کی طرف دعوت دیتا ہوں اور میں حیرے ساتھ میرا اتباع کرنے والا بھی ہے

آنحضرت سلی الله علیه وآله وسلم اس امری طرف انتهائی توجه رکھتے تھے کہ اسلامی معاشرہ میں ہر فرد (اگر چیغیر مسلمان اور اسلام کے ذمہ دار میں ہو) اپناحق حاصل کرے اور الہی قوانین کے نفاذ میں کسی قسم کا استثنا پیدا ہونے نہ پائے اور حق وعدل کے سامنے سب مساوی ہوں ،کوئی کسی پر (تقوی کے علاوہ) کسی قسم کا امتیاز نہ جتلائے اور مال ودولت یا حسب ونسب اور عام قدرت کے بل ہوتے پر کسی پر ترجیح حاصل کرنے کی کوشش نہ کرے ،فخر نہ جتائے اور معاشرے کے مالدار لوگ کمز وروں اور محتاجوں پر زبردی نہ کریں اور اپنے ماتحوں پر ظلم نہ کریں۔

آنحضرت صلی الله علیه وآله وسلم خود بھی فقیرانه زندگی بسر کرتے تھے، اور اٹھنے، بیٹھنے اور راستہ چلنے میں ہر گز تکلفات سے کامنہیں لیتے تھے۔ آپ گھریلو کام بھی انجام دیتے تھے، آپ

صلی اللہ علیہ وآلہ کے پاس محافظ و نگہبان نہیں تھے۔ لوگوں کے درمیان عام محض جیسے لگتے ہے، جب لوگوں کے ہمراہ چلتے تھے تھے، جب لوگوں کے ہمراہ چلتے تھے تھے، جب کسی محفل میں داخل ہوتے تو نزدیک ترین خالی جگہ پر بیٹھ جاتے ،اصحاب کونصیحت فرماتے تھے کہ دائرے کی صورت میں بیٹھیں تا کہ مفل صدر نشین کی حالت پیدا نہ کرے، جس کود کیکھتے ، چا ہے عورت ہو یا بچے سب کوسلام کرتے تھے۔ ایک دن آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کا ایک صحابی آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کا ایک صحابی آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے سامنے خاک پر گر کر سجدہ کرنا چاہتا تھا تو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ نے فرمایا: کیا کر رہے ہو؟ یہ قیصر و کسری کی روش ہے اور میری شان پینمبری اور بندگی ہے، آپ صلی اللہ علیہ و آلہ نے صحابیوں کو فصیحت فرماتے تھے کہ حاجتمندوں کی حاجتوں اور کمزوروں کی شکا توں کو مجھ تک ضرور پہنچا تیں اور اس سلسلہ میں کوتا ہی نہ کریں۔ کہا جاتا تا ہے کہ رسول خداصلی یتوں کو مجھ تک ضرور پہنچا تیں اور اس سلسلہ میں کوتا ہی نہ کریں۔ کہا جاتا ہے کہ رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جو آخری فیصے توگوں کو کی وہ غلاموں اور عورتوں کے بارے میں تھی ۔ اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جو آخری فیصے توگوں کو کی وہ غلاموں اور عورتوں کے بارے میں تھی ۔

# پیغمبراکرم صلی الله علیه وآله وسلم کی سیرت کے باہر مے میں چند نکات

پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنے نیک اخلاق میں دوست وشمن میں معروف ومشہور سے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے حسن اخلاق کا بیعالم تھا کہ، ظالم شمنوں اور نادان دوستوں کی بداخلاقی اور آزار و بے ادبی وجسمانی اذیتوں کے باوجود آپ کی تیوری پربل نہ آتے تھے اور ناراضگی کا اظہار نہیں کرتے تھے۔سلام کرنے میں عور توں بچوں اور ماتحتوں پر سبقت

کرتے تھے۔ جب آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کو خدا کی طرف سے دین کی تبلیخ اور لوگوں کی رہبری
کرنے کی ذمہ داری ملی ، تو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ نے فریضہ کی انجام دہی میں ایک لمحہ بھی
کوتا ہی نہیں کی اور اپنی انتقک کوششوں کی بنا پر بھی آرام سے نہیں بیٹھے۔ ہجرت سے تیرہ
سال پہلے مکہ میں ، مشرکین عرب کی طرف سے نا قابل برداشت مشکلات اور اذیتوں کے
باوجودعبادت ودین خدا کی تبلیخ میں مسلسل مشغول رہتے تھے۔ ہجرت کے بعددس سال کے
دوران بھی دین کے دشمنوں کی طرف سے روز بروز مشکلات اور یہودیوں اور مسلمان نمامنا
فقوں کی طرف سے روڑ بے اڑگائے جاتے رہے۔

معارف دین اور قوانین اسلام کوجیرت انگیز وسعت کے ساتھ لوگوں تک پہنچایا دشمنان اسلام سے، ۸سے زیادہ جنگیں لڑیں۔

اس کے علاوہ اسلامی معاشرے کی باگ ڈور۔جوان دنوں تمام جزیرہ نماعرب پر پھیلا ہوا تھا۔آپ صلی اللّٰہ علیہ وآلہ کے ہاتھوں میں تھی ، یہاں تک کہ لوگوں کی چھوٹی سے چھوٹی شکایتوں اور ضرور توں کو بھی کسی رکاوٹ کے بغیر خود برطر ف فرماتے تھے۔

پیغمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شجاعت اور شہامت کے بارے میں اتناہی کافی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ نے اس وقت تن نہاحق کی دعوت کا پر چم بلند کیا، جبکہ دنیا بھر میں ظلم وزیردسی اور حق کشی کے علاوہ حکومت نہیں کی جاسکتی تھی آپ صلی اللہ علیہ وآلہ نے وقت کے ظالموں سے بے انتہا جسمانی اذبیتیں اور تکلفیں اٹھائیں، کیکن بیسب چیزیں آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے عزم وارادے میں سستی اور کمزوری پیدانہ کرسکیں اور آپ نے کسی جنگ میں علیہ وآلہ کے عزم وارادے میں سستی اور کمزوری پیدانہ کرسکیں اور آپ نے کسی جنگ میں

پیچهٔ بیل دکھائی۔

پنجمبراسلام صلی الله علیه وآله وسلم نہایت یا کیز ونفس کے مالک تھے ،فقیرانه لباس پہنتے تھے اورسادہ زندگی گزارتے تھے،آپ صلی الله علیہ وآلہ کے اورنو کروں وغلاموں کے درمیاں کوئی فرق نظر نہیں آتا تھاء آ ہے سلی اللہ علیہ وآلہ کے پاس کافی مال ومنال آتا تھالیکن اسے مسلمان فقراء میں تقسیم کرتے تھے تھوڑی مقدار میں اپنی اور اپنے اہل وعیال کی زندگی کے لئے لیتے تھے بعض اوقات کئی دنوں تک آپ صلی الله علیہ وآلہ کے گھر سے دھواں نہیں اٹھتا تھااور یکا ہوا کھانانصیب نہیں ہوتا تھا۔زندگی میں صفائی خاص کرعطر کو بہت پیندفر ماتے تھے۔ پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بھی اپنی حالت نہیں بدلی ، جوتواضع وفروتی آپ صلی اللّٰدعلیہ وآلہ کی ابتدائی زندگی میں تھی وہی آخر تک رہی اوراس گراں قدر حیثیت کے مالک ہونے کے باوجود، ہرگزاینے لئے ایسے امتیاز کے قائل نہ ہوئے جس سے آپ سلی اللہ علیہ و آله کی اجتماعی قدر ومنزلت دکھائی دیتی ۔ آپ صلی الله علیه وآله سمجھی تخت پرنہیں بیٹھے محفل کی صدر نشین کو بھی اینے لئے مخصوص نہ کیا ،راستہ چلتے وقت بھی دوسروں سے آ گے نہیں بڑھےاور بھی حکمراں اور فر مانروا کا قیافیہ اختیار نہیں کیا۔جب اپنے اصحاب کے ساتھ کسی عام محفل میں تشریف فرما ہوتے تھے ،تو اگر کوئی اجنبی شخص آپ صلی اللہ علیہ وآلہ سے ملا قات کے لئے آ جا تا تھا تو وہ آپ صلی اللہ علیہ وآ لہ کونہیں پہچان یا تا تھااور وہاں پرموجو دلوگوں سے مخاطب ہوکر کہتا تھا: آپ میں کون شخص پیغیبر خداصلی اللہ علیہ وآلہ ہے؟ پھرلوگ پیغیبرا کرم صلی اللهعليه وآله وسلم كاتعارف كراتے تھے۔ پینمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی پوری زندگی میں کسی کوگا کی نہیں دی اور کبھی بیہودہ کلام نہیں کیا کبھی قہقہہ لگا کر نہیں ہنسے اور ، کوئی ہلکا اور بے فائدہ کام انجام نہ دیا نوروخوش کو پسند فرماتے تھے، ہر دردمند کی بات اور ہرایک کا اعتراض سنتے تھے، پھر جواب دیتے تھے، کبھی کسی کی بات نہیں کا ٹیتے تھے، آزاد تفکر میں رکاوٹ نہیں بنتے تھے، کیکن اشتباہ کرنے والے کو اشتباہ کوواضح کر کے اس کے اندورونی زخم پر مرہم لگاتے تھے۔

پغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مہر بان اور انتہائی نرم دل سے، ہر مصیبت زدہ کی مصیبت کو دیکھ کر رنجیدہ ہوتے سے الیکن بدکاروں اور بجر موں کو سزا دینے میں نرمی نہیں کرتے سے اور سزا کوجاری کرتے وقت اپنے اور پرایا نہ وآشا میں کوئی فرق نہیں کرتے سے ایک انصاری کے گھر میں چوری ہوئی تھی ،اس سلسلہ میں ایک یہودی اور ایک مسلمان ملزم کھم رائے گئے ۔انصاری ایک بڑی جماعت آنحضرت صلی اللہ علیہ و آلہ کے پاس آئی اور دباؤڈ الا کہ مسلمانوں خاص کر انصاری آبر و بچانے کے لئے ،صرف یہودی کو سزادی جائے۔ کیونکہ انصارے ساتھ یہود یوں کی تھم کھلا شمنی تھی۔ لیکن آنحضرت صلی اللہ علیہ و آلہ مسلمان کو جائے۔ کیونکہ انصارے ساتھ یہود یوں کی تھم کھلا شمنی تھی۔ لیکن آنحضرت کی اور مسلمان کو سزادی۔

جنگ بدر کی پکڑ دھکڑ کے دوران مسلمانوں کی صفوں کو منظم کرتے ہوئے جب آنحضرت ایک سپاہی کے پیٹ پرر کھ سپاہی کے پیٹ پرر کھ کرتھوڑ اسا آگے تھا،تو آپ نے اپنے عصاسے اس سپاہی کے پیٹ پر رکھ کرتھوڑ اساڈ ھکیلاتا کہ ایکھیے ہے اور صف سیدھی ہوجائے۔سیاہی نے کہا: یارسول اللہ! خدا

کی قسم میرے پیٹ میں درد ہونے لگا۔ میں آپ صلی اللہ علیہ و آلہ سے قصاص لول گا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ و آلہ نے اپنے عصا کواس کے ہاتھ میں دیدیا،اوراپنے شکم سے لباس ہٹادیااور فر مایا آؤ قصاص لے لو۔ سپاہی نے بڑھ کر آنحضرت صلی اللہ علیہ و آلہ کے شکم مبارک کو چو مااور کہا: میں جانتا ہوں کہ آج قتل کیا جاؤں گا، میں اس طرح آپ صلی اللہ علیہ و آلہ کے بدن مقدس کا بوسہ لینا چاہتا تھا (۱) اسکے بعداس سپاہی نے دشمن پر حملہ کیا اور تلوار چلائی یہاں تک کہ شہید ہوگیا۔

•••••

۱ ـ طبری، تاریخ، ج۲ ، ص ۱٤۹

# مسلمانوں کو پیغمبر اسلام صلی الله علیه وآله وسلم کی

#### وصيت

عالم بشریت ، کا ئنات کے دوسرے ان تمام اجزاء کے مانند تغیر و تبدل کی حالت میں ہے کہ جس کا ہم مشاہدہ کرتے ہیں۔اورلوگوں کی بناوٹ میں جواختلاف پایا جاتا ہے اس کی وجہ سے انسان میں مختلف سلیقے وجود میں آئے ہیں کہ جن کے نتیجہ میں لوگ فہم وادراک کی تیزی وکندی،حفظ اورا فکار کی فراموثی میں مختلف ہیں۔

اس لحاظ سے ،عقائداوراسی طرح رسومات اور ایک معاشرہ میں جاری قوانین کی ایک پائدار بنیاد کی حفاظت کے لئے اگر باایمان وقابل اعتماد نگہبان ومحافظ نہ ہوں ، تو وہ تھوڑی ہی مدت کے بعد تغیر و تبدل اور انحراف کا شکار ہو کرنا بود ہوجا نمیں گے۔مشاہدہ اور تجربہ ہمارے گئے اس مسئلہ کوواضح ترین صورت میں ثابت کرتاہے۔

پیغمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے عالمی اورابدی دین کو در پیش خطرے سے بچانے کے لئے پائدار ومحکم سنداور با صلاحیت محافظ کے طور پر کتاب خدا اور اپنے اہل بیت علیہم السلام کولوگوں کے کے سامنے پیش کیا ۔ چنانچے شیعہ اور سنی راویوں نے تواتر کے ساتھ نقل کیا ہے کہ پیغمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بار ہافر مایا: میں اپنے بعد،

خدا کی کتاب اور اہل بیت کوتم لوگوں میں چھوڑ رہا ہوں ، بید دونوں بھی ایک دوسرے سے جدا نہیں ہول گے، جب تک تم لوگ ان سے متمسک رہوگے، گمراہ نہیں ہوگے۔(۱)

# پيغمبراسلام صلى الله عليه وآله وسلم كى سرحلت اوس جانشينيكامسئله

وہ آخری شہر،جس کا فتح ہونا اسلام کے جزیرہ نماعرب پر تسلط جمانے کا سبب بنا،شہر مکہ تھا، کہ جہاں پرحرم خدااور کعبہ ہے۔ بیشہر ۸ھ میں اسلامی تشکر کے ہاتھوں فتح ہوااوراس کے فوراہی بعد شہر طائف بھی فتح ہوا۔

۱۰ ه میں آنحضرت صلی الله علیه وآله وسلم فریضه جج انجام دینے کے لئے مکه مکر مه تشریف لے گئے۔ جج کے اعمال اور لوگوں تک ضروری تعلیمات پہنچانے کے بعد مدینه روانه ہوئے ۔ راسته میں غدیرخم نامی ایک جگه پر قافلہ کوآگے بڑھنے سے رو کئے کا حکم فرما یا اور مختلف

علاقوں سے آئے ہوئے ایک لا کھ بیس ہزار حاجیوں کے درمیان حضرت علی علیہ السلام کے ہاتھ کو پکڑ کر بلند کیا اور تمام لوگوں میں حضرت علی کی ولایت اور جانشینی کا اعلان فر مایا۔ پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اس اقدام سے اسلامی معاشرہ میں والی کا مسکلہ۔ کہ جو اسلامی معاشرہ میں مسلمانوں کے امور پرولایت رکھتا ہے اور کتاب وسنت اور دینی

ار (انى تأرك فيكم الثقلين ! كتأب الله وعترتى اهل بيتى إما ان تمسكتم بهمالن تضلوابعدى ابداوانهمالن يفترقا حتى يرداعلى الحوض ...) (غاية المرام، ص١٠٠ الغدير، ج، ص١٠٠)

معارف اورقوانین کی حفاظت کرتاہے حل ہوااور آیے شریفہ:

(یا ایّها الرّسول بلّغ ما انزل الیك من ربّك وان لم تفعل فما بلّغت رسالته...)(مائده ۴)كاحكم نافذهوا.

پیغمبراسلام صلی الله علیه وآله وسلم مدینه لوٹے ،ستر دن کے بعد ،تقریبا ۲۸ ماه صفر ۱۱ ھے کور حلت فرمائی۔ رین تعلیم 154

## قرآن مجيد ، نبوت كي سند

سب سے بڑی دلیل کہ جس کو پینمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ نے سند نبوت کے طور پر پیش کیا ہے نیز معارف اسلام یعنی اصول وفر وع کے لئے ماخذ ومصدر ہے کہ جس پرسب سے زیادہ اعتماد کیا جاتا ہے وہ کتاب آسانی یعنی قرآن مجید ہے۔

قرآن مجید،خدائے متعال کے کلام اور خطاب کا ایک مجموعہ ہے، جومقام کبریائی کی عزت وعظمت کے مصدر سے پینمبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم پرنازل ہوا اور اس کے ذریعہ راہ سعادت کی نشاند ہی کی گئی۔

قرآن مجید عالم بشریت کوایسے علمی وعملی احکام وقوانین کی نشاند ہی کرتا ہے کہ جن پرعمل کر کےانسان دنیاوآ خرت کی سعادت حاصل کرسکتا ہے۔

قرآن مجید پیغیبراسلام صلی الله علیه وآله وسلم کی نبوت کامیجزه ، ججت اورایک ایسی سند و ثبوت ہے جو دثمن کو ہر جہت سے عاجزاور کمزور بنادیتا ہے اور ہر قسم کے عذر ، اعتراض ، نزاع اور لڑا کی جھگڑے کے راستہ کواس کے لئے بند کر دیتا ہے اور اپنے مقاصد کوواضح ترین صورت میں ثابت کرتا ہے۔

قرآن مجیدا پنے مقاصد میں لوگوں کوآئی سیند کر کے تقلید کرنے کی دعوت دیئے کے بجائے اس کے ساتھ عام اور خداداد منطق کی زبان میں بات کرتا ہے اور پھی معلومات کی یاد دہانی کرتا ہے، جنھیں انسان خواہ نخواہ اپنی فطرت سے درک کرتا ہے، اور یاد دہانی کراتا ہے کہ

انسان بھی ان کو قبول کرنے اور اعتراف کرنے سے پہلوتھی نہیں کرسکتا ہے۔خدائے متعال فرما تاہے:

(نه لقول فصل وماهو بالهزل) (طارق ۱۳۱۳)

بیشک یہ تول فیصل ہےاور مذاق نہیں ہے۔

قرآن مجید ایک مطلب کو بیان کرتا ہے ، جہاں تک اس کی دلالت کی شعاعیں پھیلتی ہیں، ہمیشہ اور سبھی کے لئے زندہ و پایندہ ہے، نہ لوگوں کی معمولی باتوں کے مانند بعض جہات سے فہم وفکر کے ذریعہ اس پراحاطہ کیا جاسکتا ہے اور بعض لحاظ سے غفلت اور لا پروائی کا اس میں امکان ہو، بلکہ بیا یسے خدائے متعال کا کلام ہے جو ہرظا ہر و باطن اور مصلحت ومفسدہ سے آگاہ ہے۔

اس لحاظ سے ہرمسلمان پرلازم ہے کہ اپنی حقیقت پیندانہ آنکھوں کو کھول دے اور ہمیشہ ان دوآ بیہ شریفہ کو مدنظر رکھے ،خدا کے کلام کو زندہ اور پائندہ جانے ۔ اور جو دوسروں نے ہمجھ کر بیان کیا ہے ، اس پر اکتفانہ کرے ، آزاد فکر کے راستے کو اپنے او پر بند نہ کرے ، کیونکہ یہ انسانیت کا تنہا خصوصی سر مایہ ہے اور قرآن مجید اس پر عمل کرنے کی بہت تا کید کرتا ہے قرآن مجید ہمیشہ اور بھی کے لئے قول فیصل اور ایک زندہ جمت ہے اور یہ کتا ہے ماص گروہ کے نہم محدود و مخصر نہیں ہوسکتی ہے ،خدائے متعال فرما تا ہے:

(...ولا يكونوا كالذين اوتوا الكتب من قبل فطال عليهم الامد فقست قلوبهم ...) (حديد")

اوروہ (مسلمان)ان اہل کتاب کی طرح نہ ہو جائیں جضیں کتاب دی گئی توایک عرصہ گزرنے کے بعدان کے دل شخت ہو گئے

قرآن مجیدلوگوں سے چاہتا ہے کہ وہ اپنی فطرت کی طرف پلٹیں ، حق کو قبول کریں ، یعنی پہلے اپنے آپ کو بلا قید وشرط حق کو قبول کرنے پرآمادہ کریں اور جب دیکھیں کہ یہ حق ہے اور ان کی دنیوی واخروی سعادت ومنافع اسی میں ہے ، تو شیطانی وسوسوں اور ہواو ہوں کی آواز کی طرف کان دھرے بغیرا سے قبول کریں۔

اس کے بعد،اسلامی معارف کواپنے زندہ شعور کے سپر دکریں،اگر دیکھیں کہ یہ تق ہے اور انھیں قبول کر کے ان پر عمل کرنے میں ان کے لئے حقیقی مصلحت وآ سودگی ہے تو ان کے سامنے تسلیم ہوجا نمیں اورالبتہ اس صورت میں انسانی معاشرے میں عام ہونے والی زندگی کی روش اور دین، ایسے ضوابط اورا حکام ہول کے جنھیں انسان اپنے فطری میلانات کے تحت حابتا ہے۔

آخرایک یکسان روش ہوگی جس کے تمام اجزاء ومواد انسان کی خصوصی بناوٹ سے کممل ہم آ ہنگ ہوں گے اور تضادو تناقض سے کممل طور پر دور ہوں گے، نہ ایک ایسی متضا دروش جو کہیں پر مادیات سے اور کہیں عقل سلیم کے موافق ہمیں پر مادیات سے اور کہیں عقل سلیم کے موافق ہوا ور بعض مواقع پر ہوا ہوں کے تالع ہو ۔ خدائے متعال قرآن مجید کی توصیف میں فرما تا ہو:

(... يهدى الى الحق والى طريق مستقيم) (احقاف· r)

(بیرکتاب)حق وانصاف اورسید ھے راستہ کی طرف ہدایت کرنے والی ہے

نیز فرما تاہے:

(انهذاالقرآن يهدى للتي هي اقوم ...) (اسراء)

بینک بیقر آن اس راسته کی طرف ہدایت کرتا ہے جو بالکل سیدھا ہے...

ایک دوسری آیت میں اسلام کی اس توانائی کے سبب کو اسلام کے انسان کی خلقت کے مطابق ہونے کو بتا تاہے کیونکہ بالکل واضح ہے کہ جوروش وراستہ انسان کی فطری خواہشوں اور حقیقی ضرور تول کو پورا کرے، وہ انسان کو بہترین صورت میں کا میاب وخوش بخت بناسکتا ہے:

(فاقم وجهك للدين حنيفا فطرت الله التي فطر النّاس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدّين القيّم ...) (روم ٢٠)

آپاپنے رخ کودین کی طرف رکھیں اور باطل سے کنارہ کش رہیں کہ بید ین وہ فطرت الہی ہے۔ یقینا ہے۔ بیان پر اس نے انسانوں کو پیدا کیا اور خلقت الہیٰ میں کوئی تبدیلیٰ ہمیں ہوسکتی ہے۔ یقینا یہی سیدھااور مستحکم دین ہے

نیز فرما تا ہے:

(... كتب انزلنه اليك لتخرج التّأس من الطّلمات الى النّور ...) (ابراهيم

یہ کتاب ہے جسے ہم نے آپ کی طرف نازل کیا ہے تا کہ آپ لوگوں کو حکم خداسے تاریکیوں سے زکال کرنور کی طرف لے آئے...

قرآن مجید،لوگول کوایک ایسے راسته کی طرف دعوت دیتا ہے کہ جوخود بھی روثن ہواور منزل

مقصودکو بھی واضح طور پر دکھائے ،یہ راستہ قطعا وہی راستہ ہوگاجو انسان کی فطری خواہشات،جواسکی واقعی ضرورتیں ہیں .کو پورا کرسکے اور عقل سلیم کی نظر سے موافق ہونا چاہئے اور یہ وہی دین فطرت ہے جسے اسلام کہتے ہیں۔

لیکن جس روش کی بنیاد معاشرہ کی ہواہ ہوں اور شہوانی خواہشات کے لئے یا معاشرے کے بالز افراد کے ذریعہ رکھی گئی ہو، اسی طرح جوروش اسلاف کی اندھی تقلید پربنی ہو، اسی طرح جوروش اسلاف کی اندھی تقلید پربنی ہو، اسی طرح جوراہ وروش ایک پسماندہ اور نا توال ملت نے ایک توانا اور قدر تمند ملت سے حاصل کر کے عقل و منطق سے اس کی تحقیق کئے بغیر جو کچھاس سے حاصل کیا ہے، اسے آئکھیں بند کر کے قبول کر کے خود کو اسکے مشابہ بنائے ، ایسی روشیں تاریکی میں ڈو بنے کے علاوہ پچھ ہیں ہے اور حقیقت میں بیا ایک ایسے راستہ پر چلنے کے مترادف ہے کہ جہاں منزل مقصود تک پہنچنے کی کوئی ضانت نہیں ہے، چنا نچے خدائے متعال فرما تا ہے:

(او من كأن ميّتا فأحيينه وجعلنا له نوراً يمشى به فى النّاس كهن مثله فى الظّلهات ليس بخارج منها...) (انعام ١١٠)

کیا جو خص مردہ تھا پھرہم نے اسے زندہ کیا اور اس کے لئے ایک نور قرار دیا جس کے سہارے وہ لوگوں کے درمیان چلتا ہے اسکی مثال اسکی جیسی ہوسکتی ہے جو تاریکیوں میں ہواور ان سے نکل بھی نہیں سکتا ہو...

دين تعليم 159

## قر آن مجيد ڪي اڄميت

قرآن مجیدایک آسانی کتاب ہے جو عالمی وابدی دین اسلام کی پشت پناہ ہے۔اس میں معارف اسلامی کے کلیات دکش انداز میں بیان ہوئے ہیں،اس لحاظ سے اس کی قدروقیت دین خدا کی قدروقیمت کے مساوی ہے،وہ دین جس سے انسان کی حقیقی سعادت وخوشختی وابستہ ہے،وہ ہر چیز سے زیادہ قیمت میں کوئی چیز اس سے قابل مواز نہیں ہے۔اسکے علاوہ قرآن مجید خدائے متعال کا کلام اور پینم ہراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کالا فانی معجزہ ہے۔

## قرآن مجيد كامعجزه

یقیناعربی زبان،ایک قوی اوروسیع زبان ہے،جوانسان کے باطنی مقاصد کوواضح ترین اور دقیق ترین اور دقیق ترین اور دقیق ترین صورت میں بیان کرسکتی ہے اور بیاس خصوصیت میں کمل ترین زبانوں میں سے ایک ہے۔

تاریخ سے ثابت ہو چکا ہے کہ عصر جاہلیت (قبل از اسلام) کے اعراب اکثر خانہ بدوش اور تہذیب وتدن سے بہرہ اور زندگی کے بیشتر حقوق سے بالکل محروم تھے۔لیکن وہ قدرت بیان اور کلام کی فصاحت وبلاغت میں ایک بلندمقام رکھتے تھے، چنانچیہ تاریخ کے صفحات میں ان کاحریف پیدائہیں کیا جاسکتا۔

ادبیات عرب کے میدان میں مضیح کلام کی بہت قدرو قیت تھی اورادیبانہ اور صیح کلام کا کافی احترام کیا جاتا تھا،اعراب جس طرح بتوں اوراینے خداؤں کوخانہ کعبہ میں نصب کرتے تھے ،اسی طرح صف اول کے ادیوں اور شعراء کے دکش اشعار کوبھی کعبہ کی دیواریر لٹکاتے تھے ۔اس کے باوجود کہوہ ایک وسیع زبان کوان تمام علامتوں اور دقیق قواعد وضوابط اور کم ترین غلطی اوراشتباہ سے استعمال کرتے تھے اور کلام کی فصاحت وبلاغت میں کمال دکھاتے تھے ، جب ابتدائی ایام میں پیغمبراسلام صلی الله علیه وآله وسلم پرقرآن مجید کی چندآیتیں نازل ہوئیں ،تواعراب اوراس قوم کے ادیوں اور شخنوروں میں ہلچل مچے گئی اور قر آن مجید کا دکلش اور پرُمعنی بیان کا دلوں پرایسااٹر ہوا کہ دل والوں کواپنافریفتہ بنا کررکھدیااوروہ ہرفتیح کلام کو بھول گئے اور نامور شعراء جواپنے اشعار کعبہ کی دیوار پرلٹکائے تھے، انہیں اتار دیا۔ بہ خدائی کلام، اپنی ابدی زیبائی و لکشی سے ہر دل کواپنی طرف تھینچ لیتا تھااوراپنی شیرین بیانی سے شیرین زبانوں پر تالا لگادیتا تھا لیکن دوسری جانب مشرکوں اور بت پرستوں کے لئے انتهائی تلخ ونا گوارتھا، کیونکہ خدا کا کلام اینے موثر بیان اور قطعی حجت سے دین توحید کو برہان واستدلال بخشا تھااورشرک وبت پرست کی روش کی سرزنش کرتا تھا۔جن بتوں کولوگ خدا کہتے تھے ان کے سامنے نیاز مندی کا ہاتھ پھیلاتے تھے، ان کی بارگاہ میں قربانیاں پیش کرتے تھےاوران کی بوجا کرتے تھے،قر آن ان کی مذمت کر تااورانھیں پتھر اورلکڑی کے بے جان و بے فائدہ مجسمے سے تعبیر کرتا تھا، وحثی اعراب جنہوں نے غرور و تکبر میں غرق ہوکر ا پنی زندگی کی بنیاد خونخواری اور ڈا کہ زنی پر ڈالی تھی ...کوحق پرسی کے دین اورعدالت

وانسانیت کے احترام کی طرف وعوت دیتا تھا، یہی وجہ تھی کہ اعراب جنگ ولڑائی کے راستہ سے سامنے آگئے اوراس شمع ہدایت کو خاموش کرنے کے لئے ہر ممکنہ کوشش کرتے رہے لیکن ابنی بے جا کوششوں میں ناامیدی ونا کا می کے علاوہ کچھ نہیں پایا۔اوائل بعثت میں پنجمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ولیدنا می ایک ادیب اور فصاحت و بلاغت کے ماہر کے پاس لے گئے ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے سورہ مم سجدہ کی چند آیتوں کی تلاوت فرمائی ۔ ولید اپنے تکہر وغرور کے باوجود بڑی سنجیدگی سے سن رہاتھا، یہاں تک کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ نے اس آ بہء شریفہ کی تلاوت فرمائی:

(فأن اعرضوافقل انذرتكم طعقة مثل طعقة عادو ثمود) (فصلت ١٣)

۔ پھراگریہاعراض کریں تو کہدیجئے کہ ہم نے تم کوولیی ہی بجلی کے عذاب سے ڈرایا ہے جیسی

قوم عادوثمود پرنازل ہوئی تھی۔

جوں بی آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس آبیشر یفد کی تلاوت کی ، ولید کی حالت بگڑگئ ، اس کا بدن کا پینے لگا ، اس کے ہوش اڑ گئے ، محفل درہم برہم ہوگئ ، اور لوگ متفرق ہو گئے۔
اس کے بعد ، پچھلوگ ولید کے پاس آئے اور اس سے شکوہ کیا اور کہا کہ تم نے ہمیں محمصلی اللہ علیہ وآلہ کے سامنے رسوا کر کے رکھدیا! اس نے جواب میں کہا: خدا کی قسم ہرگز نہیں! تم لوگ جانتے ہو جانتے ہو کہ میں کسی سے نہیں ڈرتا ہوں اور کوئی لالج بھی نہیں رکھتا ہوں اور تم لوگ جانتے ہو کہ میں سخن شاس ہوں ، جو باتیں میں نے محمصلی اللہ علیہ وآلہ سے سنیں ان میں لوگوں کی

باتوں کی شاہت نہیں پائی جاتی ، یہ دلفریب اور دکش کلام تھا، نہاسے شعر کہہ سکتے ہیں اور نہ نثر ، بامعنی اور عمین کلام ہے۔ اگر میں اس کلام کے بارے میں اپنا نظریہ پیش کرنے پر مجبور ہی ہوں تو مجھے تین دن کی مہلت دیں تا کہ میں اس پرغور کرسکوں ۔ جب تین دن گزرنے کے بعد اس کے پاس گئتو ولیدنے کہا: مجمہ صلی اللہ علیہ وآلہ کا کلام سحر وجاد و ہے جو دلوں کو اپنا فریفتہ بنالیتا ہے۔

مشرکین ولید کی را ہنمائی پرقر آن مجید کوسحر وجادو کا نام دیکراس کو سننے سے پر ہیز کرتے تھے اور لوگوں کو بھی اسے سننے سے منع کرتے تھے، بعض اوقات جب پیغیبرا کرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم مسجد الحرام میں قرآن مجید کی تلاوت فرماتے تھے، تو کفار شور مجاتے اور تالیاں بجاتے تھے تا کہ دوسرے لوگ آنحضرت صلی الله علیہ وآلہ وسلم کی آواز سن نہیں۔

اس کے باوجود کہ وہ لوگ قرآن مجید کے ضیح اور دکش بیان کے عاشق ہوئے تھے، اکثر و بیشتر آلہ آرام سے نہیں بیٹھتے تھے اور رات کی تاریکی سے استفادہ کر کے آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے گھر کی دیوار کے پیچھے جمع ہو کر قرآن مجید کی تلاوت کو سنتے تھے، پھر سرگوثی میں ایک دوسرے سے کہتے تھے: اس کلام کو مخلوق کا کلام نہیں کہا جاسکتا ہے! خدائے متعال اس مطلب کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرما تا ہے:

(نحن اعلم بما يستمعون به اذ يستمعون اليك واذ هم نجوى اذ يقول الظلمون ان تتبعون الارجلامسحوراً) (اسراء)

ہم خوب جانتے ہیں کہ بیلوگ آپ کی طرف کان لگا کر سنتے ہیں تو کیا سنتے ہیں اور جب بیہ

باہم راز داری کی بات کرتے ہیں تو ہم اسے بھی جانتے ہیں، یہ ظالم آپس میں کہتے ہیں تم لوگ ایک جادوز دہ انسان کی پیروی کررہے ہو۔

پینمبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم ، بعض او قات کعبه کے نزدیک لوگوں کوقر آن مجید کی تلاوت کی طرف دعوت دیتے تھے ، عرب کے سخنور جب آپ صلی الله علیه وآله کے نزدیک سے گزرتے تھے تو جھک کر گزرتے تھے۔ تاکه دیکھے اور پہچانے نہ جائیں ، چنانچہ خدائے متعال فرما تاہے:

(الاانهم يثنون صدورهم ليستخفوامنه ...) (هوده)

ترجمہ کا خلاصہ: وہ اپنے آپ کو پیغیر صلی اللہ علیہ وآلہ سے چھپانے کے لئے جھک جاتے ہیں۔
پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر جہتیں کفار و مشرکین نے نہ صرف قر آن مجید کو سح وجاد و کہا
، بلکہ وہ پیغیر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی پوری دعوت کو ہی جاد و کہتے تھے۔ جب بھی آپ صلی
اللہ علیہ وآلہ لوگوں کو راہ خداکی دعوت دیتے تھے اور اضیں پھھ تھائی کی یا د دہائی کرائے
سے یا کوئی وعظ وضیحت فرماتے تھے تو کفار کہتے تھے: جاد وکر رہاہے جبکہ تمام حالات میں
، آپ صلی اللہ علیہ وآلہ ان کے لئے ایسے مسائل کو واضح فرماتے تھے، کہ وہ خدا دا دفطرت اور
انسانی شعور سے ان کی حقیقت کو درک کرتے تھے اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ انہیں سیدھا اور
واضح راستہ دکھاتے تھے کہ انسانی معاشر ہے کی سعادت وکا میا بی کو جاد ونہیں کہا جا سکتا ہے۔
کیا یہ کہنا جاد و ہے؟ کہ اپنے ہاتھوں سے پھر وککڑی کے بنائے ہوئے بتوں کی پرستش نہ کرو
اور اپنے فرزندوں کو انکی قربانی نہ کر و اور کیا لیند یدہ اخلاق، جیسے
اور اپنے فرزندوں کو انکی قربانی نہ کر و اور کو این نہ کرو اور کیا لیند یدہ اخلاق، جیسے

سچائی مجیح ،خیرخواہی ،انسان دوئتی ملح وصفا ،انصاف ،عدالت اورانسانی حقوق کے احترام کو جادو کہا جاسکتا ہے؟ خدائے متعال اپنے کلام پاک میں اس مطلب کی طرف اشار ہ کرتے ہوئے فرما تاہے:

( ـ ـ . ولأن قلت انكم مبعوثون من بعد الهوت ليقولن الناين كفروا ان هذالاسحر مبين) هود)

ترجمہ کا خلاصہ: جب آپ کفار سے کہتے ہیں کہ: موت کے بعد دوبارہ زندہ ہوجاؤ گے تو کہتے ہیں کہ جاد وکرتا ہے۔

## قرآن مجيد ڪي مشرڪين ڪومناظره ڪي دعوت

کفارومشرکین کہ جن کے دلوں میں بت پرستی نے جڑ پکڑلی تھی،اسلام کی دعوت کو قبول کرنے اور حق وحقیقت کے سامنے ہتھیارڈ النے کے لئے ہر گز تیار نہیں تھے الہذا پینمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی تر دید کرتے ہوئے کہتے تھے: یہ جھوٹا ہے اور جس قر آن کوخدا سے نسبت دیتا ہے، یہ اس کا اپنا کلام ہے

اس تہت کو دور کرنے کے لئے قرآن مجید نے شدیدر دعمل کا مظاہرہ کرتے ہوئے عربوں کے میدان فصاحت وبلاغت کے ہراول دستے کو مقابلہ کی دعوت دیتے ہوئے ان سے چاہا کہ اگر پنجیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بارے میں ان لوگوں کا شک وشہہہ صحیح ہے اور وہ سے کہتے ہیں توقرآن مجید کے کلام کے مانند کلام لے آئیں اور اس طرح اسلام کی دعوت کے

ببنیاد ہونے کو ثابت کریں چنانچہ خدائے متعال فرما تاہے:

(امريقولون تقولهبل لايومنون فلياً توابحديث مثله ان كأنوا صادقين) (طور ٢٣٣٣)

یا یہ کہتے ہیں کہ نبی نے قرآن گڑھ لیا ہے اور حقیقت یہ ہے کہ یہ ایمان لانے والے نہیں ہیں اگر بیار پنی بات ول میں سیچ ہیں تو یہ بھی ایسا ہی کوئی کام لے آئیں۔

(امريقولون افتريه قل فتوابسورةٍ مثله وادعوا من استطعتم من دون الله ان كنتم طدقين) (يونس ٢٨)

کیا پہلوگ میہ کہتے ہیں کہاسے پیغمبر نے گڑھ لیا ہے تو کہد سجئے کہتم اس کے جبیباایک ہی سورہ لے آؤاور خدا کے علاوہ جسے چاہوا پنی مدد کے لئے بلالوا گرتم الزام میں سیچے ہو۔

کفار ومشرکین عرب ، جو سخنوری کے استاد اور ملک فصاحت و بلاغت کے فر مانروا تھے ، سخنوری میں اس تکبر وغرور کے باوجوداس دعوت کو قبول کرنے سے پہلوتہی کرتے ہوئے مقابلہ سے چشم پوشی کی اور کلام کے مقابلہ کوخونین مقابلہ میں تبدیل کرنے پر مجبور ہوئے یعنی ان کے لئے رسوائی اور مقابلہ کی نسبت قتل ہونازیادہ آسان تھا۔

عرب سخنور قرآن مجید کا جواب لانے سے عاجز ہوئے ، نہ صرف نزول قرآن کے زمانے میں زندگی گزار نے والے ، بلکہ جونزول قرآن کے زمانے کے بعد پیدا ہوئے وہ بھی اس کا کوئی جواب نہ لا سکے اور مقابلے کے بعد شکست کھا کر پیچھے ہٹ گئے ۔ انسان کی فطرت ہمیشداس چیز کی طرف مائل ہوئی ہے کہ اس سے کوئی شاہ کاریا ہنر ظاہر ہوجائے اور لوگوں کی توجہ کواپنی طرف مبذول کرے ، اگر چہدیے کارنامہ مکہ بازی اور رسی تھینچنے کے مانند معاشرہ میں براہ

راست انربھی نہ رکھتا ہو، پھر بھی لوگوں کی ایک جماعت اس کی جیسی مثال یا اس سے بہتر مثال پیش کرنے اور اس کا مقابلہ کرنے کی فکر میں لگ جاتے ہیں، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن مجید کے بھی گھات میں کچھلوگ ہمیشہ رہے ہیں کہ اگر اس آسانی کتاب سے مقابلہ کرنے کی فرصت مل جائے تو اس سے گریز نہ کریں گے۔

بیلوگ مقابلہ سے عاجز آ کے تھے اور سحر وجاد وکو بہانہ بنا کرینہیں کہہ سکے کہ قرآن مجید جاد و ہے، کیونکہ جاد وایک ایساعمل ہے جو خاصیت کے مطابق حق کو باطل اور باطل کو حق ظاہر کرتا ہے، جھوٹ کو سے اور آگر آن مجید اپنے زیبالحن ہے، جھوٹ کو سے اور آگر قرآن مجید اپنے زیبالحن اور فضح نظم سے دلوں کو جذب کرتا ہے تو بیاس کی فطری خاصیت کی زیبائی ہے اور علم جاد و سے اس کا کوئی تعلق نہیں ہے ۔ اگر لفظ کے ذریعہ کچھ مقاصد کی طرف دعوت دیتا ہے اور پچھ معارف کے بارے میں لوگوں کو یا د دہائی کراتا ہے کہ انسانی شعور اور خدا داد فطرت سے ان کی حقیقت کو مجھ سکیں اور لوگوں کو پچھ رفتار و کر دار کا جیسے : حق شاسی ، نیک نیتی ، عدل وانصاف اور انسان دوسی کو قبول کرنے پر مجبور کر ہے تو ان کی تعریف کرنے کے علاوہ کوئی چارہ نہیں

چونکہ قرآن مجید، حقیقت کو بیان کرنے کے علاوہ کوئی اور چیز نہیں ہے، اس لئے بیاوگ عاجز ہوکر میتھی نہ کہہ سکے ہیں کہ قرآن مجید کلام بشر سے مافوق ہے اس لئے کہ زیبائی، دکشی، بلا غت اور شش میں بے نظیر ہے اور بیاس کے کلام خدا ہونے کی دلیل نہیں بن سکتی ہے۔ دوسرے الفاظ میں بہ کہا جائے کہ ہرایک صفت یا مہارت، جیسے جرئت، شجاعت، بڑھنا اور

کھنا وغیرہ جو قابل ترقی ہے، لامحالہ تاریخ بشریت میں ان میں سے ایک غیر معمولی ذہنیت والا مقابلہ میں جیت کراول آتا ہے، کیا حرج ہے کہ پغیر اکرم سلی الشعلیہ وآلہ وسلم عربی بول چال کے اس مقابلہ میں کا میاب قرار پاکر فصاحت و بلاغت میں اول آئیں ،اس صورت میں آپ سلی الشعلیہ وآلہ کا کلام باوجوداس کے کہ کلام بشر ہے نا قابل منا قشہ ہوگا۔
میں آپ سلی الشعلیہ وآلہ وسلم کے ہم عصر شخن ورول نے یہ بات نہیں کہی اور نہ ہی قرآن مجید کے حریفوں میں سے کوئی شخص کے ہم عصر شخن ورول نے یہ بات نہیں کہی اور نہ ہی قرآن مجید کے حریفوں میں سے کوئی شخص کے ہم عصر شخن ورول نے یہ بات نہیں کہی اور نہ ہی ترکہ معمولی ہزر مند کے ذریعہ ترقی کے کمال تک پہنچی ہے، پھی بھی آخر کاریہ ایک ایسا امر ہے جو انسان کی قابلیت اور استعداد سے وجود میں آتا ہے اور فطرت بشر کا نتیجہ ہے ،لہذا میکام دوسرول کے لئے ممکن ہے کہ اس غیر معمولی ذبین شخص کے قش قدم پر چل کر ضروری سعی و کوشش کے ذریعہ اس غیر معمولی ذبین انسان کی طرح آیک کارنا مہ انجام دیں اگر چہ کسی بھی جہت سے اس سے بہتر نہ ہو۔

اس حالت میں مذکورہ غیر معمولی شخص، جوراستہ کھولنے والا پہلا شخص ہے، صرف پیشوااور پیش روہوسکتا ہے، مثلا سخاوت میں حاتم طائی سے بلند کوئی شخص نہیں ہوسکتا ہے، کیکن اس کے جیسا کام انجام دیا جاسکتا ہے، خوشنولیں میں میر کے برابراور نقاشی میں مانی کے مقام تک نہیں پہنچ سکتے ہیں، کیکن مناسب کوشش اور جستجو کے نتیجہ میں میر کے نہج پر ایک کلمہ لکھا جاسکتا ہے یا مانی کے اسلوب پر نقاشی کا ایک جھوٹا سانمونہ بنایا جاسکتا ہے۔

اس عام قانون کی بنایر،اگر قرآن مجید فصیح وبلیغ ترین انسانی کلام (نه کلام خدا) ہوتا تو

دوسروں کے لئے خاص کر دنیا کے نامور شخن وروں کے لئے ممکن تھا کہ اسی اسلوب کا تجربہ کر کے،ایک کتاب یا کم از کم قرآن مجید کے سوروں کے مانندایک سورہ کو بناتے۔ قرآن مجید نے مقابلہ کے مرحلہ میں لوگوں سے اپنے جیسے کلام کا تقاضا کیا ہے نہ کہ اس سے بہتر کا:

(فليأتوا بحديث مثله) (طور٣٠)

(فأتوابسورةمثله) (يونس٣١)

(فأتوابعشرسورمثلهمفتريت) (هود١)

(لاياتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيرا) (اسراء ١٠٠٠)

## قر آن مجيد ڪي تعليمات

قرآن مجید ۲۳ سال کے عرصہ میں پنجیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی دعوت کے دوران تدریجانازل ہوااورانسانی معاشرہ کی ضرورتوں کاحل پیش کیا۔
قرآن مجید،ایک ایسی کتاب ہے کہ خود اس کے بیانات کے مطابق لوگوں کی سعادت کی طرف رہنمائی کے علاوہ اس کا کوئی مقصد نہیں ہے ۔ سیجے اعتقاد، پہندیدہ اخلاق اور شائستہ عمل، جوانسان کے انفرادی واجتماعی سعادت کی بنیادیں ہیں، کی ضیح زبان میں تعلیم دیتا ہے:

( . . . . و نز لذا علیك الكتاب تابی آنا لكل شیء ۔ . . ) (نعل اس)

اورہم نے آپ پر کتاب نازل کیا ہے جس میں ہرشے کی وضاحت موجود ہے

دين تعليم 169

قرآن مجید نے اسلامی معارف کوخلاصہ کے طور پر بیان کیا ہے۔ان معارف کی تفصیلات خاص کرفقہی مسائل کی وضاحت کے لئے ،لوگوں کو خانہ نبوت کا دروازہ کھٹکھٹانے کی طرف ہدایت کرتا ہے چنانچے فرماتا ہے:

(۔۔۔وانزلنا الیك النّا كرلتبيّن للنّاس مانزّل اليهمد۔۔۔) (نحل س) اور آپ كى طرف بھى ذكركو (قرآن) نازل كيا ہے تاكہ ان كے لئے ان احكام كوواضح كرديں جوان كى طرف نازل كئے گئے ہيں...

(وماانزلناعلیكالكتباللالتبین لهم الذى اختلفوا فیه ...) (نخل ۲۶)

اور ہم نے آپ پر کتاب صرف اس لئے نازل کی ہے کہ آپ ان مسائل کی وضاحت کردیں جن میں بیا ختلاف کئے ہوئے ہیں

جان لیجئے کہ پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کتاب خدا کی تفسیر اور دین کے معارف کی وضاحت کے لئے اپنے اہل ہیت علیہم السلام کے کلام کواپنے کلام کے مانند قرار دیتے ہوئے فرمایا:

قرآن مجیداور میرے اہل بیت قیامت کے دن تک ایک دوسرے سے جدانہیں ہوں گے اور جوبھی شخص قرآن مجید سے استفادہ کرنا چاہتا ہے، اسے میرے اہل بیت کے دامن کو پکڑنا چاہئے۔(۱)

•••••

احقاق الحق، ج٩، ٩، ٣٥٥ - ٣٧٥ ـ

## قرآن مجيد ڪي نظر ميں علم وجهل

قرآن مجید میں علم ودانش کی جوتعریف اورغور وحض کی جوتشویق کی گئ ہے، وہ کسی اورآسانی کتاب میں پائی نہیں جاتی ۔ اسی طرح جہل ونادانی کی جوسرزنش کی گئ ہے وہ بھی قرآن مجید کے خصوصیات میں سے ہے ۔ قرآن مجید نے علم ودانش کوزندگی اورجہل ونادانی کوموت سے تعبیر کیا ہے ۔ اور اسلام سے قبل فساد سے بھر ہے احول کو (جاہلیت) کا ماحول کہا ہے چنا نچہ فرما تا ہے:

(...هليستوى النين يعلمون والنين لا يعلمون ..)

(زمر۹)

کیا وہ لوگ جوجانتے ہیں ان کے برابر ہوجا نمیں گے جونہیں جانتے ؟

(اومن كان ميتا فاحيينه وجعلنا له نورا يمشى به فى الناس كمن مثله فى الظّلمات ليس بخارج منها ...) (انعام ١١١)

جو خص مردہ تھا پھر ہم نے اسے زندہ کیا اور اس کے لئے ایک نور قرار دیا جس کے سہارے وہ لوگوں کے درمیان چلتا ہے اس کی مثال اس شخص کی سی ہوسکتی ہے جو تاریکیوں میں ہواور ان سے نکل بھی نہ سکتا ہو۔

(...فأنها لا تعمى الابصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور) (مج

... در حقیقت آنکھیں اندھی نہیں ہوتی ہیں بلکہ وہ دل اندھے ہوتے ہیں جوسینوں کے اندر یائے جاتے ہیں

(...لهم قلوب لا يفقهون بها و لهم اعين لا يبصرون بها ولهم آذان لا يسمعون ...) (اعراف،)

...ان کے پاس دل ہیں مگر مجھتے نہیں ہیں اور آئکھیں ہیں دیکھتے نہیں ہیں اور کان ہیں سنتے نہیں ہیں۔.. نہیں ہیں۔ یہ چویا بول جیسے ہیں بلکہان سے بھی زیادہ مگراہ ہیں...

(ومايستوى الاعمى والبصير ولا الظلمات ولا النور ولا الظل ولا الحرور · ومايستوى الاحياء ولا الاموات . . . ) فاطر ٢٢١)

اور اندھے اور بینا برابر نہیں ہوسکتے اور تاریکیاں اور نور دونوں برابر نہیں ہوسکتے اور سابہ اور دھوپ دونوں بربزہیں ہوسکتے اور زندہ اور مردے برابز نہیں ہوسکتے...

خدائے متعال اپنے کلام پاک کی بہت ہی آیوں میں ، انسان کوغور وفکر ، اور تدبر کی ترغیب اور تشویق فرما تا ہے اور اپنے بندوں کو تھم دیتا ہے کہ آسانوں ، زمین اور ان میں موجود گونا گون مخلوق کی خلقت کے بارے میں غور وفکر کریں ، بالخصوص انسان کی خلقت کے بارے میں غور وفکر کریں ، بالخصوص انسان کی خلقت کے بارے میں غور وفکر سے کام لیس گزشتہ ملتوں اور امتوں کی تاریخ ، آثار ، رسو مات ، عادات اور طور طریقوں ، جوحقیقت میں مختلف علوم وفنون انسانی ہیں ، مطالعہ کی تا کید کرتا ہے اور ان مطالعات کے ذریعہ اپنی حقیق سعادت حاصل کریں ۔ اور جان لینا چاہئے کہ فنی نظریات اور مطالعات کے ذریعہ اپنی حقیق سعادت حاصل کریں ۔ اور جان لینا چاہئے کہ فنی نظریات اور

علمی مسائل کی چھان بین کرنااس دنیا کی چندروزہ محدود زندگی کی فلاح وبہبود کے لئے نہیں ہے بلکہ علمی مطالعات کی بنیاد پر جاودانی حیات کی سعادت وآ سائش حاصل کرنے ہونا چاہئے۔

خالق کا ئنات کے بارے میں قر آن مجید کی تعلیم

(...افى الله شك فأطر السّهوات والارض ...) (ابراهيم ١٠)

کیا شخصیں اللہ کے بارے میں شک ہے جوز مین وآسان کا پیدا کرنے والا ہے...؟

#### وضاحت

دن کے اجالے میں تمام چیزیں آنکھوں کے سامنے نمایاں ہوتی ہیں، ہم اپنے آپ کو، گھر، شہر، بیابان، بہاڑ، جنگل اور دریا کو دیکھتے ہیں۔لیکن جب رات کا اندھیرا چھاجا تا ہے تو تمام وہ چیزیں جوروثن ونمایاں تھیں، اپنی روشنی کو کھودیتی ہیں، ہم اس وقت سمجھتے ہیں کہ ان کی وہ روشن اپنی نہیں تھی بلکہ سورج سے مربوط تھی کہ وہ ایک قسم کے رابطہ کی وجہ سے انھیں روشن کئے ہوئے تھا۔ سورج بذات خود روشن ہے اور اپنے نور سے زمین اور اس میں موجود تمام چیزوں کو روشن اور نمایان کرتا ہے۔ اگر ان اشیاء کی روشنی اپنی ہوتی تو ہرگز اسے کھونہیں دیتیں۔

انسان اوردیگرتمام زندہ حیوانات اپنی آنکھوں، کا نوں اور دیگر حواس سے اشیاء کو درک کرتے ہیں اور ہاتھے، پاؤں اور تمام اندرونی وہیرونی اعضاء سے سرگرمی انجام دیتے ہیں، کیکن وہ بھی ایک مدت کے بعد حس وحرکت کو کھوکر کسی قشم کی سرگرمی انجام نہیں دیے پاتے۔ دوسرے الفاظ میں پہلہاجائے کہ وہ مرجاتے ہیں۔

ہم اس چیز کامشاہدہ کرنے کے بعد فیصلہ کرتے ہیں کہ ان جانداروں سے ظاہر ہونے والا شعور،ارادہ اور تحرک،ان کے جسم وبدن سے نہیں ہے، بلکہ ان کی روح وجان سے ہے کہ جس کے نکل جانے کے بعدا پنی زندگی اور تحرک کو کھود ہے ہیں۔

اگر دیکھنے اور سننے کا تعلق مثلا صرف آئکھ اور کان سے ہوتا، تو جب تک بیدونوں عضوموجود ہوتے دیکھنا اور سننا بھی جاری رہنا چاہئے تھا، جبکہ ایسانہیں ہے۔

اس طرح بیظیم کا ئنات کہ جس کے اجزاء میں سے ہم بھی ایک جزواور ایک وجود ہیں ہر گز شک وشبہ ہیں کر سکتے ، کہ بیکا ئنات اور نا قابل انکار خلقت ، اگر خود سے ہوتی ، تو ہر گز اسے کھونہ دیتی ، جبکہ ہم اپنی آئکھوں سے دیکھتے ہیں کہ اس کے اجزاء کیے بعد دیگرے اپنے وجود کو کھود سے ہیں اور ہمیشہ تغییر و تبدل کی حالت میں ہوتے ہیں، یعنی ایک حالت کو کھوکر دوسری صورت اختیار کرتے ہیں۔

لہذاہمیں قطعی فیصلہ کرنا چاہئے کہ تمام مخلوقات کی خلقت اور وجود کا سرچشمہ کوئی دوسری چیز ہے۔ جوان کا خالق اور پروردگار ہے اور جول ہی خلقت کا رابطہ اس ذات سے ٹوٹ جاتا ہے تو وہنیستی ونا بودی کے دریا میں غرق ہوجاتی ہے۔

دين تعليم 174

## قرآن مجيد كالحترام

معارف واحکام کاخزانہ اسلام کی آسانی کتاب قرآن مجید ہے، جسے خدائے متعال نے وحی کے ذریعہ اپنے پیغیر صلی اللہ علیہ وآلہ پرناز ل فرمایا ہے۔

قرآن مجید دنیا کے مسلمانوں کی مادی ومعنوی زندگی کا نہایت گرانقدر پشت پناہ ہے اور پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے امت کو بار ہااس کتاب کی اسی عنوان سے تاکید کیاور مکر رطور پر (خاص کرا پنی زندگی کے آخری ایام میں )لوگوں سے فرمایا ہے:

میں اپنے بعد دوگراں بہاچیزیں تم لوگوں میں چھوڑ رہا ہوں جو قیامت تک ایک دوسرے سے جدانہیں ہول گی، جب تک تم ان دونوں سے متمسک رہو گے، ہر گر گر اہٰہیں ہوگے، ان میں سے ایک قرآن مجید کو بیان سے ایک قرآن مجید ہے اور دوسری میری عترت (اہل بیت) ہیں، جوقرآن مجید کو بیان کرنے والے ہیں۔

قرآن مجید کے نقلاس اوراحتر ام کے لئے اتناہی کافی ہے کہ بیہ:

۱ ـ کلام خدا ہے۔

۲ پیغمبر صلی الله علیه وآله کی قطعی اور زنده سند ہے۔

٣۔ اسلام کے بنیادی قانون کا حامل ہے۔

پنیمبراسلام صلی الله علیه وآله وسلم فرماتے ہیں: قرآن مجید سے جدانہ ہونا، کیونکہ اس میں آپ کے اسلاف مستقبل میں آپ کے آنے والوں کے حالات موجود ہیں اور آپ لوگوں کے درمیان عدل وانصاف سے حکومت کرتاہے۔

رین تعلیم 175

## راہ خدا میں جہاد او رفداکاری کے متعلق قرآن کا

#### استوس

اجتماعی طریقے، ایک پھل دار درخت کے مانندہیں، جسے شگوفہ دینے، پھلنے اور پھولنے کے لئے ایک مناسب زمیں میں لگا ناچاہئے، پھراس کی آبیاری کرنی چاہئے تا کہ زمین میں اسکی جڑیں مضبوط و مستحکم ہوجا ئیں، اور اس کے بعدوہ نشوونما پائے اور اس میں مناسب موسم میں، شکو فے نکلیں اور پھل آئیں۔

اسلام کا بیدرخت سوفیصدی اجتماعی دین ہے،اس کے کمل موثر ہونے کے لئے مندرجہ ذیل مراحل کا طے کرنا ضروری ہے:

۱۔لوگ اسے قبول کریں۔

۲۔ تربیت کے ذریعہ، اس کی حفاظت کی جائے تا کہ اپنی زندگی کوجاری رکھ سکے۔

۳۔اس کے قوانین کی عملی مخالفت کی روک تھام کی جائے ، اور حوادث کے گزند سے ان کی حفاظت کی جائے تا کہ اپنے آثار وفوائد کو انسانی معاشرہ میں پھیلا سکیس۔

#### ممتاخاك شعر

بحث کے اختتام پریہ بات قابل تو جہ ہے کہ قر آن مجید نے صرف فصاحت و بلاغت کی دلکشی سے ہی دوسروں کو عاجز نہیں کیا ہے، کہ اس میں انسان کی

تمام ضرورتوں کا حقیق حل موجود ہے اور غیبی خبروں کے اعتبار سے بھی کہ جن کی اس نے پیشنگوئی کی ہے اور کیجھ حقائق بیان بھی کئے ہیں اور دیگر جہات سے بھی جواس آسانی کتاب میں پائے جاتے ہیں، قر آن مجید لینج کرتے ہوئے اعلان کرتا ہے کہ اس کی مثال پیش نہیں کر سکتے ہو۔

#### ٣ ـ معاد باقبامت

معاد، دین مقدس اسلام کے تین اصولوں میں سے ایک اصول ہے اور اس مقدس دین کی ضروریات میں سے ہے۔

قرآن محید کی سینکڑوں آیات اور پینمبراسلام صلی الله علیہ وآلہ وسلم اور ائمہ اطہار میں ہم السلام کی ہزاروں روایتیں پوری وضاحت کے ساتھ بیان کرتی ہیں کہ خدائے متعال اپنے تمام بندوں کوموت کے بعدایک معین دن کو پھر سے زندہ کرے گا اور ان کا اعمال کا حساب لے گا۔ پھر نیک کام انجام دینے والوں کو ابدی نعمت ولذت سے نوازے گا اور بدکر داروں کو ان کے کیفر کر دارتک پہنچا کر ابدی عذاب میں مبتلا کرے گا۔

خدائے متعال قرآن مجید میں فرما تا ہے کہ تمام گذشتہ پنجیبروں نے ،معاد اور روز قیامت کے بارے میں لوگوں کو یا دوہانی کرائی ہے۔

دوسرے آسانی ادیان بھی دین اسلام کے مانند، معادکو ثابت کرتے ہیں،اس کے علاوہ آثار

قدیمہ کے توسط سے ہزاروں سال پرانی قبروں کی کھدائی سے ایسے آثاروعلائم ہاتھ آرہے ہیں، جن سے معلوم ہوتا ہے کہ پہلا اور ماقبل تاریخ کے بشربھی انسان کے لئے موت کے بعد ایک قشم کی زندگی کا قائل تھا، اور یہاں سے بیہ بات سمجھی جاسکتی ہے انسان اپنی سادہ سوچ سے بھی نیک انسانوں کے لئے جزااور بدکاروں کے لئے سزا کا قائل ہے اور اس کے لئے ایک معین دن کوجانتے ہیں، چونکہ ایسادن اس دنیا میں موجود نہیں ہے، اس لئے اس کا دوسری دنیا میں ہونا ضروری ہے۔

## اديان وملل كي نظر ميں معاد

تمام وہ مذاہب، جوخدا کی پرستش کی دعوت دیتے ہیں اور انسان کونیک کام انجام دینے کا حکم اور بدکاری سے روکتے ہیں، وہ موت کے بعد معاد اور دوسری زندگی کے قائل ہیں، کیونکہ وہ ہرگر معین نہیں کرتے ہیں کہ نیک کام کی اس وقت قدر وقیمت ہوگی جب نیکی کی جزا ہوگی اور چونکہ یہ جزا اس دنیا میں دیکھی نہیں جاسکتی ہے، اس لئے مرنے کے بعد دوسری دنیا اور ایک دوسری زندگی میں اس کا ہونا ضروری ہے۔

یمی وجہ ہے کہ اسلام نے اس دن کو کہ جسے قیامت کا دن کہا ہے، پور کی وضاحت سے ثابت
کیا ہے اور اس کی نا قابل انکار حالت میں تعارف کرا تا ہے۔ اس پراعتقاد کودین کے تین
اصولوں میں سے ایک شار کرتا ہے اور قرآن مجید میں اسی مطلب کوسابقہ پینمبروں کی دعوت
سے نقل کرتا ہے۔

اس کے علاوہ ، آثار قدیمہ کے کشف ہوئے بہت سے مقبروں سے پچھالیسے آثار وعلامتیں پائی گئی ہیں ، جواس چیز پر دلالت کرتی ہیں کہ قدیم انسان موت کے بعد دوسری زندگی پرایما ن رکھتا تھا اور اپنے عقائد کے مطابق کچھ فرائض انجام دیتا تھا تا کہ لوگ اس دنیا میں آرام و آسائش حاصل کریں۔

## قرآن مجيد كي نظر مين معاد

قرآن مجید نے سیکڑوں آیات میں معاد سے لوگوں کوآگاہ کیا ہے، اوراس کے بارے میں ہر قسم کے شک وشمہہ کی نفی کی ہے بصیرت کی افزائش اور عدم امکان کو دور کرنے کے لئے اور اشیاء کی اولین خلقت اور خدا کی قدرت مطلقہ کے بارے میں بہت سے مواقع پرلوگوں کو یادد ہانی کراتے ہوئے فرما تاہے:

(اولم ير الانسان انا خلقناه من نطفة فاذا هو خصيم مبين و ضرب لنا مثلاونسى خلقه قال من يحى العظام و هى رميم قل يحييها الذى انشأها اوّل مرّة و هو بكل خلقِ عليم) (يسين ،،، ،،)

تو کیا انسان نے بینہیں دیکھا کہ ہم نے اسے نطفہ سے پیدا کیا ہے اور وہ یکبارگی ہمارا کھلا ہوادشمن ہوگیا ہے اور ہمارے لئے مثل بیان کرتا ہے اور اپنی خلقت کو بھول گیا ہے، کہتا ہے کہان بوسیدہ ہڈیوں کو کون زندہ کرسکتا ہے؟ آپ کہد بجئے کہ جس نے پہلی مرتبہ پیدا کیا ہے وہی زندہ بھی کرے گا اور وہ ہر مخلوق کا بہتر جانے والا ہے

اور بھی جاڑے میں مردہ ہوجانے والی زمین کو بہار میں زندہ کر کے لوگوں کے انکار کوخدا کی قدرت کی طرف متوجہ کیا ہے، چنانچے فرما تاہے:

(ومن آیاته انك ترى الارض خشعة فاذا انزلنا علیها الماء اهتزت وربت ان الذي احیاهالمح الموتى انه على كلشيء قدير) (فصلت ۲۰)

اوراس کی نشانیوں میں سے یہ بھی ہے کہ تم زمین کوصاف اور مردہ دیکھ رہے ہواور پھر جب ہم نے پانی برسادیا تو زمین لہلہانے لگی اوراس میں نشوونما پیدا ہوگئی، بیشک جس نے زمین کوزندہ کیا ہے وہی مردوں کا زندہ کرنے والا بھی ہے اور یقیناوہ ہرشے پر قادر ہے

اور بھی عقلی استدلال سے سامنے آکر انسان کی خدا داد فطرت کواس حقیقت کے اعتراف پر ابھارا ہے، چنانچے فرما تا ہے:

(وماخلقنا السهاء والارض ومابينهها باطلاً ذلك ظن الذين كفروا فويل للذين كفروا من التّار ام نجعل الذين آمنوا و عملوا الصلحت كالمفسدين في الارض ام نجعل المتقين كالفجّار) (ص٢٠٠٠)

اورہم نے آسان اور زمین اور ان کے درمیان کی مخلوقات کو بیکا رہیں پیدا کیا ہے ( کیونکہ اگر مقصد یہی ہوتا کہ مثلاً انسان پیدا ہوتا اور چند دن گھومنے کے بعد سوتا اور مرجا تا اور اس طرح دوسرا انسان آتا اور اس سلسلہ کی تکرار ہوتی تو کا ئنات کی خلقت بیہودہ اور ایک کھلونے سے زیادہ نہ ہوتی ، جبکہ بیہودہ کام خداسے بھی انجام نہیں پاتا ہے ) یہ توصرف کا فروں کا خیال ہے اور کا فروں کے لئے جہم میں ویل کی منزل ہے کیا ہم ایمان لانے والے اور نیک عمل کرنے والوں کو زمین میں فساد ہر پاکرنے والوں جیسا قرار دیدیں یا صاحبان تقوی کو فاسق و فاجر

افراد جیسا قرار دیدیں۔ (کیونکہ اس دنیا میں اچھا اور براکام انجام دینے والے اپنے اعمال کی مکمل جزانہیں پاسکتے ،اگر دوسری دنیا نہ ہوتی ، کہ جہاں ان دونوں گروہوں کوان کی رفتارو کردار کے مطابق واقعی سز املتی تووہ دونوں گروہ خدا کے نز دیک یکسان ہوتے اور بی عدل البی کے خلاف ہے )۔

## موتسرقيامتتك

## بدن مرتابي نه ڪهروح

اسلام کی نظر میں، انسان، روح و بدن سے تشکیل پائی ہوئی ایک مخلوق ہے۔ انسان کاجسم بھی بذات خود مادہ اور مادہ سے مر بوط قوانین کی تر کیبات میں سے ایک ہے، لیخی اس کے لئے جم اور وزن ہے۔ اس کی زندگی ایک زمان و مکان میں ہے، سردی، گرمی وغیرہ سے متاثر ہوتا ہے اور آیک دن خدائے متعال کے حکم سے پیدا ہوا تھا ، آخر کا را یک دن تجزیہ ہوکر نا بود ہوجا تا ہے۔

لیکن روح، مادی نہیں ہے اور مادہ کی مذکورہ خاصیتوں میں سے کوئی ایک اس میں نہیں پائی جاتی ہے، بلکہ علم ،احساس،فکر اور ارادہ کی صفت کے علاوہ دوسری معنوی صفات جیسے: محبت ،کینہ،خوشی غم ،اور امید وغیرہ اس سے مخصوص ہیں۔اور چونکہ روح میں مادہ کی مذکورہ خصوصتیں نہیں یائی جاتیں۔لہذا معنوی خاصیتیں بھی مادی خاصیتوں سے الگ ہیں ، بلکہ دل ود ماغ

اور بدن کے دوسر سے تمام اجزاء اپنی بے شار سرگرمیوں میں روح اور معنوی صفات کے تابع ہوتے ہیں ،اور بدن کے اجزاء میں سے کسی ایک کوفر مانروا کا مرکز قرار نہیں دیا جاسکتا ۔خدائے متعال فرما تاہے:

(ولقد خلقنا الانسن من سللةٍ من طين · ثمر جعلنا لانطفة في قرار مكين · ثمر خلقنا النطفة علقة فخلقنا العلقة مضغة فخلقنا البضغة عظما فكسونا العظم لحماً ثمر انشأنه خلقا آخر ...) (مؤمنون ١٣١٧) العظم لحماً ثمر انشأنه خلقا آخر ...) (مؤمنون ١٣١٧) اور بم نے انسان کو گلی مٹی سے پیدا کیا ہے پھر اسے ایک محفوظ جگہ پرنطفہ بنا کر رکھا ہے ، پھر افلہ کوعلقہ بنایا ہے اور پھر مضغہ سے ہڈیاں پیدا کی ہیں اور پھر مضغہ سے ہڈیاں پیدا کی ہیں اور پھر مؤلوق بنادیا ہے ، پھر ہم نے اسے ایک دوسری مخلوق بنادیا ہے ...

#### اسلام کی نظر میں موت کے معنی

ندکورہ اصل کے مطابق اسلام کی نظر میں موت کا معنی نہیں ہے کہ انسان نابود ہوتا ہے، بلکہ یہ ہے کہ انسان کی روح لافانی ہے، بدن سے اسکار ابطہ منقطع ہوجا تا ہے، نتیجہ میں بدن نابود ہو جاتا ہے اور روح بدن کے بغیرا پنی زندگی کوجاری رکھتی ہے۔خدائے متعال فرما تا ہے:

(وقالواً اذا ضللنافی الارض اَّء تالفی خلق جدید بل هم بلقاء ربهم کافرون قلیت و فکم ملك الموت الذی و کی بلکم ہیں ) (سجد ۱۵۰۱۱)

اور کہتے ہیں کہ اگر ہم زمین میں گم ہو گئے (مرکئے) تو کیا نئی خلقت میں پھرظا ہر کئے جائیں اور کہتے ہیں کہ اگر ہم زمین میں گم ہوگئے (مرکئے) تو کیا نئی خلقت میں پھرظا ہر کئے جائیں

#### برزخ

اسلام کا نظریہ ہے کہ انسان، مرنے کے بعد ایک خاص طریقے سے زندہ رہتا ہے۔ اگراس نے نیکی کی ہوتو اسے نعمت وسعادت ملتی ہے اور اگر براتھا تو عذاب میں ہوگا، اور جب قیامت برپا ہوگی تو اسے عام حساب و کتاب کے لئے حاضر کیا جائے گا۔ جہاں پر انسان مرنے کے بعد قیامت تک زندگی کرتا ہے اسے عالم برزخ کہتے ہیں۔ اس سلسلہ میں خدائے متعال فر ماتا ہے:

(...ومن ورآئهم برزخ الى يوم يبعثون) (مؤمنون ١٠٠)

...اوران کے پیچیےایک عالم برزخ ہے جوقیامت کے دن تک قائم رہنے والا ہے

(ولا تحسين الذين قتلوا في سبيل الله امواتابل احياء عندر بهم يرزقون)

(آلعمران۱۳۹)

اور خبر دارراہ خدامیں قتل ہونے والوں کومردہ خیال نہ کرناوہ زندہ ہیں اوراپنے پروردگار کے بہاں رزق یارہے ہیں۔ یہاں رزق یارہے ہیں۔

#### قیامتیقینی ہے

ہرانسان (بلااستشنا) اپنی خدادادفطرت سے، اچھائی اور برائی کام میں فرق کومحسوں کرتا ہے اور نیک کام کو (اگر چہاس پرعمل نہ کرتا ہو) اچھااور لازم العمل جانتا ہے اور برے کام کو (اگر چہاس میں پھنسا بھی ہو) برااور لازم الاجتناب جانتا ہے ۔اس میں کسی قشم کا شک وشہہ نہیں ہے کہ اچھائی اور برائی ، نیکی اور بدی ان دونوں صفتوں میں موجود سز ااور جزا کی جہت سے ہے اور اس میں کوئی شک وشہہ نہیں ہے کہ اس دنیا میں کوئی ایسادن نہیں ہے جس میں اچھے اور برے انسانوں کوان کی اچھائی اور برائی کی سز ااور جزا دی جائے ، کیونکہ ہم اپنی آنھوں سے مشاہدہ کرتے ہیں کہ بہت سے نیک انسان اپنی زندگی انتہائی تلی اور بحق میں گزارتے ہیں اور بہت سے برے انسان جو گناہ اور ظلم وستم میں آلودہ ہیں لیکن پھر بھی خوشی اور آرام وآسائش میں زندگی گزارتے ہیں۔

اس بنا پر، کداگرانسان کے لئے اپنے مستقبل میں اوراس دنیا کے علاود وسری دنیا میں ایک ایسا دن نہ ہو کہ جس میں اس کے نیک اور برے اعمال کا حساب کر کے اسے مناسب سز او جزادی جائے ، پنظرید (نیک کام اچھا اور واجب الاطاعت ہے اور برا کام برااور واجب الاجتناب ہے ) انسان کی فطرت میں قرار پایا ہے۔

یے تصور نہیں کیا جانا چاہئے کہ نیک کام کرنے والوں کی جزاجسے انسان اچھاسمجھتا ہے۔ یہ ہے کہ اس کے ذریعہ معاشرہ کے انتظامات برقر ارہوتے ہیں اور نیک لوگ زندگی کی سعادت حا

صل کرتے ہیں اور نتیجہ میں اس منافع کا ایک حصہ خود نیکی کرنے والے کوملتا ہے اوراسی طرح بدكاراينے نامناسب كردارسے،معاشره كودرہم برہم كرديتا ہے اوراسكا نامناسب كام آخركار خوداس کو بھی اپنی لیسٹ میں لے لیتا ہے، کیونکہ پیضور اگر چہ ساج کے بسماندہ اور مفلس طقہ کے لوگوں میں کسی حد تک یا یا جاتا ہے لیکن جولوگ اپنی قدرت کے عروج پر پہنچے ہیں اور معاشرہ کا انتظام وخلل ان کی خوشختی اور کامیابی میں موشر نہیں ہے، بلکہ معاشرہ میں جس قدرافراتفری اورفساد ہواورلوگوں کے حالات بدتر ہوں وہ زیادہ خوشحال اور کامیاب ہوتے ہیں اور کوئی دلیل نہیں ہے کہان افراد کی فطرت نیک کام کوئیک اور برے کام کو برا جانے! بیہ بھی تصور نہیں کرنا چاہئے کہ بہلوگ اگر جہا پنی چندروزہ زندگی میں کا میاب رہے ہوں الیکن کسی وجہ سے ان کا نام ہمیشہ کے لئے عام طور پر آنے والی نسلوں کی نظروں میں ننگ و عار سمجھا جائے گا، کیونکہ ان کے نام کا ننگ وعار کی صورت میں ظاہر ہونا اور لوگوں کا ان کے بارے میں خیال رکھنااس وقت ہوگا، جب وہ مر چکے ہوں گے اور اس ننگ و عار کا ان کی اس د نیامیں گئےخوشحال اورلذت اندوز زندگی پرکسی قشم کا اثر نہیں پڑے گا۔ اس صورت میں کوئی دلیل نہیں ہوگی کہ انسان نیک کام کو اچھا جان کر اسے انجام دے اور برے کام کو براجان کراس سے پر ہیز کرے ،اوراس طرح مذکورہ نظریہ کا قائل ہو۔اگرمعاد کا وجودنه هوتوبيا عتقاد قطعاايك خرافائي اعتقاد هوگابه

لہذا ہمیں خالق کا ئنات کی طرف سے ہماری فطرت میں ودیعت کئے گئے اس مقدس اور مستکم اعتقاد سے یہ مجھنا چاہئے کہ معاد کا ہونا ضروری ہے اور انسان کے لئے ضرور ایک

دن ایسا آئے گا، جس دن اسے خالق کا ئنات کے حضوراس کی رفتار وکر دار کے حساب و کتاب کے لئے پیش کیا جائے گا جہاں پر اسے نیک کا موں کی جز ااور برے کا موں کی سز ادی جائے گا۔ گی۔

#### ٣ ـ معاديا قيامت

معاد ، دین مقدس اسلام کے تین اصولوں میں سے ایک اصول ہے اور اس مقدس دین کی ضروریات میں سے ہے۔ ضروریات میں سے ہے۔

قرآن محید کی سیگروں آیات اور پیغیمراسلام صلی الله علیه وآله وسلم اورائمه اطہار علیهم السلام کی ہزار وں روایتیں پوری وضاحت کے ساتھ بیان کرتی ہیں کہ خدائے متعال اپنے تمام بندوں کوموت کے بعد ایک معین دن کو پھر سے زندہ کرے گا اور ان کا اعمال کا حساب لے گا۔ پھر نیک کام انجام دینے والوں کو ابدی نعمت ولذت سے نوازے گا اور بدکر داروں کوان کے کیفر کردارتک پہنچا کرابدی عذاب میں مبتلا کرے گا۔

خدائے متعال قرآن مجید میں فرما تاہے کہ تمام گذشتہ پنغیبروں نے ،معاد اور روز قیامت کے بارے میں لوگوں کو یا دوہانی کرائی ہے۔

دوسرے آسانی ادیان بھی دین اسلام کے مانند، معادکو ثابت کرتے ہیں، اس کے علاوہ آثار قدیمہ کے توسط سے ہزاروں سال پرانی قبروں کی کھدائی سے ایسے آثار وعلائم ہاتھ آرہے

ہیں، جن سے معلوم ہوتا ہے کہ پہلا اور ماقبل تاریخ کے بشریھی انسان کے لئے موت کے بعد ایک قشم کی زندگی کا قائل تھا، اور یہاں سے بیہ بات سمجھی جاسکتی ہے انسان اپنی سادہ سوچ سے بھی نیک انسانوں کے لئے جزا اور بدکاروں کے لئے سزا کا قائل ہے اور اس کے لئے ایک معین دن کو جانتے ہیں، چونکہ ایسادن اس دنیا میں موجود نہیں ہے، اس لئے اس کا دوسری دنیا میں ہونا ضروری ہے۔

## اديان وملل كي نظر ميں معاد

تمام وہ مذاہب، جوخداکی پرستش کی دعوت دیتے ہیں اور انسان کوئیک کام انجام دینے کا حکم اور بدکاری سے روکتے ہیں، وہ موت کے بعد معاد اور دوسری زندگی کے قائل ہیں، کیونکہ وہ ہر گرمعین نہیں کرتے ہیں کہ نیک کام کی اس وقت قدر وقیت ہوگی جب نیکی کی جزا ہوگی اور چونکہ یہ جزا اس دنیا میں دکیھی نہیں جاسکتی ہے، اس لئے مرنے کے بعد دوسری دنیا اور ایک دوسری زندگی میں اس کا ہونا ضروری ہے۔

یمی وجہ ہے کہ اسلام نے اس دن کو کہ جسے قیامت کا دن کہا ہے، پور کی وضاحت سے ثابت
کیا ہے اور اس کی نا قابل انکار حالت میں تعارف کرا تا ہے۔ اس پراعتقاد کودین کے تین
اصولوں میں سے ایک شار کرتا ہے اور قرآن مجید میں اسی مطلب کو سابقہ پینیمبروں کی دعوت
سے نقل کرتا ہے۔

اس کے علاوہ ، آثار قدیمہ کے کشف ہوئے بہت سے مقبروں سے کچھالیسے آثار وعلامتیں

پائی گئی ہیں، جواس چیز پر دلالت کرتی ہیں کہ قدیم انسان موت کے بعد دوسری زندگی پر ایما ن رکھتا تھا اور اپنے عقائد کے مطابق کچھ فرائض انجام دیتا تھا تا کہ لوگ اس دنیا میں آرام و آسائش حاصل کریں۔

## قرآن مجيد كي نظر ميں معاد

قرآن مجید نے سیکڑوں آیات میں معاد سے لوگوں کوآگاہ کیا ہے، اوراس کے بارے میں ہر فتسم کے شک وشعبہ کی نفی کی ہے بصیرت کی افزائش اور عدم امکان کودور کرنے کے لئے اور اشیاء کی اولین خلقت اور خداکی قدرت مطلقہ کے بارے میں بہت سے مواقع پرلوگوں کو یادد ہانی کراتے ہوئے فرما تاہے:

(اولم ير الانسان انا خلقناه من نطفة فاذا هو خصيم مبين و ضرب لنا مثلاونسى خلقه قال من يحى العظام و هى رميم قل يحييها الذى انشأها اوّل مرّة و هو بكل خلق عليم ) (يسين ،،، ،،)

تو کیا انسان نے بینیں دیکھا کہ ہم نے اسے نطفہ سے پیدا کیا ہے اور وہ یکبارگی ہمارا کھلا ہوادشمن ہوگیا ہے اور ہمارے لئے مثل بیان کرتا ہے اور اپنی خلقت کو بھول گیا ہے، کہتا ہے کہان بوسیدہ ہڈیوں کو کون زندہ کرسکتا ہے؟ آپ کہد بیجئے کہ جس نے پہلی مرتبہ پیدا کیا ہے وہی زندہ بھی کرے گا اور وہ ہرمخلوق کا بہتر جانے والا ہے

اور کبھی جاڑے میں مردہ ہوجانے والی زمین کو بہار میں زندہ کر کے لوگوں کے انکار کوخدا کی

قدرت كى طرف متوجه كياب، چنانچ فرما تا ب:

(ومن آیاته انك تری الارض خشعة فاذا انزلنا علیها الهاء اهتزت وربت ان الذی احیاها الهاء اهتزت وربت ان الذی احیاهاله حاله و قی انه علی كل شیء قدیر) (فصلت ۲۹) اوراس کی نشانیول میں سے یہ بھی ہے كہ تم زمین كوصاف اور مرده د كيور ہے ہواور پر جب ہم نے پانی برساد یا تو زمین لهلهانے لگی اوراس میں نشوونما پیدا ہوگئ، بیشک جس نے زمین كوزنده كيا ہے وہى مردول كازنده كرنے والا بھی ہے اور یقیناوه ہرشے پر قادر ہے اور بھی عقلی استدلال سے سامنے آكر انسان كی خدا داد فطرت كواس حقیقت كے اعتراف پر ابھاراہے، چنانچے فرما تاہے:

(وماخلقنا السہاء والارض وما بینه ہا باطلاً ذلك ظنّ الذين كفروا فويل للّذين كفروا من النّار المر نجعل الذين آمنوا و عملوا الصلحت كالمهفسدين في الارض المرنجعل المتقين كالفجّار) (ص٢٠٠٠)
اور ہم نے آسان اور زمين اور ان كے درميان كي مخلوقات كو بركار نہيں بيدا كيا ہے (كيونكه اگر مقصد يہى ہوتا كه مثلًا انسان بيدا ہوتا اور چند دن هو منے كے بعد سوتا اور مرجا تا اور اس طرح دوسرا انسان آتا اور اس سلسله كى تكر ار ہوتى توكائنات كى خلقت بيهوده اور ايك محلونے سے دوسرا انسان آتا اور اس سلسله كى تكر ار ہوتى توكائنات كى خلقت بيهوده اور ايك محلونے سے زيادہ نہوتى ، جبکہ بيہوده كام خداسے بھى انجام نہيں يا تا ہے ) يوصرف كافروں كافيال ہے اور كافروں كے لئے جہنم ميں ويل كى منزل ہے كيا ہم ايمان لانے والے اور نيك عمل كرنے والوں كوزمين ميں فساد بر پاكرنے والوں جيسا قر ار ديديں يا صاحبان تقوى كوفاسق وفاجر افراد جيسا قر ار ديديں يا صاحبان تقوى كوفاسق وفاجر افراد جيسا قر ار ديديں يا صاحبان تقوى كوفاسق وفاجر افراد جيسا قر ار ديديں يا صاحبان تقوى كوفاسق وفاجر افراد جيسا قر ار ديديں يا صاحبان تقوى كوفاسق وفاجر افراد جيسا قر ار ديديں يا صاحبان تقوى كوفاسق وفاجر افراد وجيسا قر ار ديديں يا صاحبان تقوى كوفاسق وفاجر افراد وجيسا قر ار ديديں يا صاحبان تقوى كوفاسق وفاجر افراد وجيسا قر ار ديديں يا صاحبان تقوى كوفاسق وفاجر افراد وجيسا قر ار ديديں يا صاحبان تقوى كوفاسق وفاجر افراد وجيسا قر ار ديديں ديا ميں اچھا اور بر اكام انجام دينے والے اپنے اعمال

ين عليم 189

کی مکمل جزانہیں پاسکتے، اگر دوسری دنیانہ ہوتی، کہ جہاں ان دونوں گروہوں کوان کی رفتارو کر دار کے مطابق واقعی سزاملتی تووہ دونوں گروہ خدا کے نز دیک یکسان ہوتے اور بی عدل الہی کے خلاف ہے )۔

#### ائمه هدى عليهم السلام

ائمہ هدی علیہم السلام، جو پیغیبرا کرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے بعد آپ صلی الله علیہ وآلہ کے جانشین اور دین و دنیا کے پیشوا ہیں، بارہ ہیں۔اس سلسلہ میں شیعہ وسی دونوں نے پیغیبرا کرم صلی الله علیہ وآلہ سے بے شارروا بیتین نقل کی ہیں اوران ائمہ میں سے ہرایک نے اپنے بعد آنے والے امام کو معین فرمایا ہے۔

ائمه علیهم السلام کے اسمائے گرامی ۱- حضرت امیر المؤمنین علی بن ابیطالب علیه السلام ۲- حضرت امام حسین سید الشهد اءعلیه السلام ۶- حضرت امام حسین سید الشهد اءعلیه السلام ۶- حضرت امام محمد با قرعلیه السلام ۵- حضرت امام محمد با قرعلیه السلام ۲- حضرت امام جعفر صادق علیه السلام دين عليم 190

۷-حضرت امام موتی کاظم علیه السلام ۸- حضرت امام علی رضاعلیه السلام ۹- حضرت امام محم ترقی علیه السلام ۱۰- حضرت امام علی نقی علیه السلام ۱۷- حضرت امام حسن عسکری علیه السلام ۲۷- حضرت امام عصر، حجمة بن الحس، عجل الله تعالی فرجه الشریف

### ائمة اطهاس عليهم السلام كي عام سيرت

پنجمبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد بارہ امام ، ۲۰ سال تک لوگوں کے درمیان سے لیکن پنجمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رحلت کے دن سے ہی ان کے خالفین پیدا ہوئے اور ہرممکن وسیلہ سے ،خلافت کے عہدے کو خصب کر کے دین کے فطری راستہ کو منحرف کردیااس کے علاوہ مذکورہ مخالفین کا گروہ ہراختا کی خطرے کے مقابلہ میں اپنی حیثیت کو مستحکم کرنے اور اپنی حکومت کی حفاظت میں ،اہل ہیت پنجمبر اسلام کے نورکو ہر وسیلہ سے کو مستحکم کرنے اور اپنی حکومت کی حفاظت میں ،اہل ہیت پنجمبر اسلام کے نورکو ہر وسیلہ سے بجمانے کے در پے تھے ،ہر بہانہ سے ان پر دباؤڈ التے ،جسمانی اذیتیں پہنچاتے ،جتی یہاں تک کہ قل کرنے کی کوششیں بھی کرتے تھے ۔اسی سبب سے ائمہ صدی ،علیہم السلام عام اصلاحات کے سلسلہ میں کھی ہیں کر سکتے تھے ، یا اسلامی معاشرہ میں اسلام کے معارف و قوانین اور سیرت پنجمبراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو سیعے پیانے پر پھیلانے سے قاصر تھے۔

یہاں تک کہ امیر المیو منین حضرت علی علیہ السلام بھی اپنی ظاہری خلافت کے پانچ سال کے دوران ، اندورونی اختلافات اور طلحہ ، زبیر ، عائشہ اور معاویہ جیسے دعویداروں اور دیگر بانفوذ صحابیوں کی رخنہ اندازیوں کی وجہ سے ان سے خونین جنگیں لڑتے رہے اوراپنے عالی مقاصد اور اصلاحات تک دلخواہ صورت میں نہ پہنچ سکے۔

یمی وجہ ہے کہ ائمہ هدی خدا کی طرف سے اپنی مسئولیت اور ذمہ داری کے مطابق معاشرہ میں عمومی تعلیم وتربیت، خاص افراد کی تعلیم وتربیت اور معاشرہ کی عمومی اصلاحات، جیسے (حتی الامکان) امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کرنے پراکتفا کی ۔ یعنی دین کے معارف وقوا نین کو کھلم کھلاطور پر معاشرہ میں بیان کرنے اور زمام حکومت کو اپنے ہاتھ میں لیکر معاشرہ کو دین کی اعلی مصلحوں کے مطابق چلانے کے بجائے بااستعداد اور خاص افراد کی تربیت پر اکتفا کرتے تھے کیونکہ اس کے علاوہ ان کے لئے ممکن ہی نہیں تھا۔ وہ لوگوں کی خاطر وقت کی حکومتوں کے سامنے امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے لئے قیام کیا کرتے تھے تاکہ اس مطرح دین کو نابود ہونے سے بچالیں اور خدا کا نورانی دین ، تدریجی طور پر خاموثی کے ساتھ طرح دین کو نابود ہونے سے بچالیں اور خدا کا نورانی دین ، تدریجی طور پر خاموثی کے ساتھ نورافشانی کرتا رہے اور آگے بڑھتا رہے اور ایک دن پھر سے پہلی حالت پیدا کر کے دنیا کو اپنے نور سے منور کر دے۔

ائمہ هدی علیهم السلام میں سے ہرایک کی زندگی کے حالات اور امامت کے زمانے میں ان کی روش کی تحقیقات سے بیر حقیقت مکمل طور پر واضح ہوجاتی ہے۔

# پیغمبرا*کرم صلی الله علیه و*آله وسلم *کے* اہل بیت علیہ م السلام

عرف اور لغت میں اہل بیت اور مرد کا خاندان، مرد کے گھر کے چھوٹے معاشرے کے افراد کو کہا جاتا ہے، جن میں بیوی ، بیٹے، بیٹیاں اور نوکر شامل ہوتے ہیں جو مجموعی طور پر صاحب خانہ کے سائے میں زندگی بسر کرتے ہیں۔

بعض اوقات اہل ہیت کے معنی کوعمومیت دے کراس لفظ کواپنے قریبی رشتہ داروں جیسے باپ ، ماں ، بھائی ، بہن ، چیا، پھیو پھی ، ماموں ، خالہ اوران کی اولا د کے لئے استعمال کیا جاتا ہے۔ لیکن قرآن مجیداورا حادیث میں لفط کلمہ اہل بیت سے مذکورہ دوعر فی ولغوی معنی میں سے کوئی بھی معنیٰ مراد نہیں ہے۔ کیونکہ شیعہ وسنی سے منقول متواتر احادیث کے مطابق اہل ہیت ایک ایباعطیه ہے جوحفرت پیغیبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم ،حفزت علی، حفزت فاطمه ز ہرا،حضرت امام حسن اور حضرت امام حسین علیہم السلام سے مخصوص ہے۔اس بنا پر پیغیبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم کے اہل خانہ اور دوسرے رشتہ دار ،اگر چیعرف ولغت کے لحاظ سے اہل بیت شار ہوتے ہیں،کیکن اس اصطلاح کے اعتبار سے اہل بیت نہیں ہیں، یہاں تک کہ حضرت خدیجه کبری سلام الله علیها، جو پیغیبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم کی سب سے زیادہ معزز و محترم بیوی اور حضرت فاطمه زهرا سلام الله علیها کی والدهٔ گرامی تھیں اہل بیت میں شارنہیں ہوتیں اوراسی طرح آنحضرت صلی الله علیہ وآلہ کے صلبی بیٹے حضرت ابراہیم بھی اہل ہیت کےاس زمرے میں شامل نہیں ہیں۔

لیکن ان روایتوں اور دیگر احادیث کی روسے بارہ اماموں میں سے دوسرے نو امام، جو فرزندامام حسین علیہ السلام کی اولا داورآپ کی نسل میں ہیں، اہل ہیت میں ہیں ۔اس بناء پر اہل ہیت چودہ معصومین علیہم السلام ہیں اور معمولا اہل ہیت پیغیبروہ تیرہ افراد ہیں جو پیغیبر کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کی عترت کے طور پرمشہور ہیں۔

پیغمبر صلی الله علیه وآله کے اہل بیت علیہم السلام، اسلام میں بہت سے فضائل ومنا قب اور نا قابل موازنه مقامات کے مالک ہیں، کہ ان میں سے درج ذیل دومقام سب سے اہم ہیں: ۱۔ آیئشریفہ (... انتمایریداللہ لیذہب عنکم الرّجس اہل البیت ویطبّم کم تطہیراً)

(15:1-77)

کی روسے مقام عصمت وطہارت پر فائز تھے،اس مقام کا تقاضایہ ہے کہ وہ ہرگز گناہ کے مرتکب نہیں ہوسکتے۔

۲۔ حدیث تقلین، جو متواتر حدیث ہے اور اس سے پہلے اسکی طرف اشارہ کیا گیا، کی روسے، عترت ہمیشہ قرآن مجید کے ہمراہ ہیں اوران میں بھی جدائی پیدائہیں ہوسکتی یعنی وہ قرآن مجید کے معنی اور دین مبین اسلام کے مقاصد کو ہمجھنے میں بھی خطاولغزش سے دوچار نہیں ہوسکتے ۔ ان دومقامات کالازمہ یہ ہے کہ اسلام میں اہل بیت علیہم السلام کا قول وفعل حجت ہے (جیسا کہ شیعوں کاعقیدہ ہے)

دين لعليم 194

#### اهل بيت عليهم السلام كي عام سيرت

اہل بیت علیهم السلام پیغیبراسلام صلی الله علیه وآله وسلم کی تعلیم وتربیت کے مکمل نمونه ہیں اوران کی سیرت بالکل پیغمبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم کی سیرت ہے۔ البته ، ٢٥ سال كاعرصه (١٧ ه يعني پيغمبراسلام صلى الله عليه وآله وسلم كي رحلت ہے، ٢٦ هـ یعنی حضرت جحت عج کی غیبت تک ) ائمہ هدی علیهم السلام نے لوگوں کے ساتھ گزاررا،اس مدت میں ان کی زندگی مختلف حالات اور مراحل سے گزری کہ جن میں ائمہ اطہار کی زندگی مختلف شکلوں میں ظاہر ہوئی 'میکن وہ اصلی مقصد ، یعنی اصول دین وفروع دین کوانحرا فات اور تبریل ہونے سے بچا یااورحتی الا مکان لوگوں کی تعلیم وتربیت سے دست بردارنہیں ہوئے۔ پنجمبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم نے اپنی ۲۳ سال کی تبلیغ کے دوران ، زندگی کے تین مراحل طے کئے ۔ابتدائی تین سال کے دوران مخفیانہ بیغ انجام دیتے تھے،اس کے بعد دس سال تک کھلم کھلا تبلیغ میں مشغول رہے الیکن اس مدت کے دوران خود آپ صلی اللہ علیہ وآلہ اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے پیروانتہائی دباؤاور نہایت جسمانی اذبیوں میں زندگی گزارتے تھے اور ہرقتم کی عملی آزادی سے محروم تھے جومعاشرہ کی اصلاح میں اثر انداز ہوتی ہے،اور ا سکے بعد والے دس سال (جو ہجرت کے بعد میں ہیں )،آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ایک ا پسے ماحول میں تھے کہ جس کا مقصد حق وحقیقت کوزندہ کرنا تھا،اور اسلام دن بددن فاتحانہ طور پرآ گے بڑھر ہاتھااور ہرلمحہلوگوں کے لئےعلم وکمال کا ایک نیاباب کھل رہاتھا۔ البته واضح ہے کہان تین مختلف مراحل کے مختلف تقاضے تھے جو پیغمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلیہ وسلم کی سیرت کو جس کا مقصد حق وحقیقت کو زندہ کرنے کے علاوہ کچھ نہیں تھا۔ گونا گوں صورتوں میں ظاہر کرتے ہیں۔

ائمہ هدیٰ کے زمانہ میں جومختلف اور گونا گوں حالات رونما ہوئے ، وہ تقریباً پیغمبراسلام صلی اللَّه عليه وآله کی ہجرت سے پہلے بلغی زمانہ سے شیابت رکھتے ہیں کبھی ائمہ اطہار کے لئے پنجمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بعثت کے پہلے تین سال کی طرح کسی بھی صورت میں اظہار حق ممکن نہیں تھا اور (وقت کے )امام بڑی احتیاط سے اپنا فریضہ انجام دیتے تھے، چنانچہ چوتھے امام کے زمانہ میں اور چھٹے امام کی آخری عمر میں یہی حالت تھی کبھی ہجرت سے پہلے دس سال کے مانند، کہ جس مین پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مکہ میں اعلانیہ طور پردعوت دیتے تھے اور آ پ صلی الله علیه وآله ہر طرف سے اپنے پیروؤں پر کفار کی اذ یتوں کی وجہ سے پریشان تھے،امام بھی معارف دین کی تعلیم اوراحکام کی اشاعت میں مشغول ہوجاتے تھے لیکن وقت کے حکام انھیں جسمانی اذیت و تکلیف پہنچانے میں کوئی کسر باقی ندر کھتے تھے اور ان کے لئے ہردن کوئی نہ کوئی مشکل ایجاد کرتے تھے۔ البتہ ، پیغیبر اکرم کی ہجرت کے بعد والے ماحول کے مانند جو زمانہ کسی حد تک ہے وہ امیرالمومنین حضرت علی علیه السلام کی خلافت ظاہری کے یانچ سال کا زمانہ،حضرت فاطمہ ز ہراسلام علیہااور امام حسن علیہ السلام کی زندگی کا تھوڑ اسا زمانہ اور امام حسین علیہ السلام اور آپ کےاصحاب کامختصراور چندروز ہ زمانہ تھا، کہ جس میں حق وحقیقت اور تھلم کھلاطور پر ظاہر ہورہی تھی اور صاف و شفاف آئینہ کی طرح پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زمانے کے ديني تعليم 196

#### جیسے حالات پیش کئے جارہے تھے۔

خلاصہ یہ کہ ائمہ اطہار علیہم السلام، مذکورہ مواقع کے علاوہ وقت کے حکمرانوں اور فرمانرواؤں کی آشکاراطور پر بنیادی مخالفت نہیں کر سکتے تھے،اس لئے اپنی رفتار وگفتار میں تقیہ کا طریقہ اپنانے پرمجبور تھے تا کہ وقت کے حکام کے ہاتھ کوئی بہانہ نہ آسکے،اسکے باوجودان کے دشمن گونا گوں بہانے بناکران کے نورکو خاموش کرنے اوران کے آثار کومٹانے میں کوئی دقیقہ فروگرانہیں کرتے تھے۔

# وقت کے حصّام کے ساتھ ائمہ اطہاس کے اختلافات کااصلی سبب

پیغمبراسلام صلی الله علیه وآله وسلم کی زندگی کے بعد اسلامی معاشرہ میں تشکیل پانے والی مختلف حکومتیں، کہ جو اسلامی حکومت کا لیبل لگائے ہوئے تھیں، وہ سب کی سب اہل ہیت علیہم السلام سے بنیادی مخالفت رکھتی تھیں اور اس ختم نہ ہونے والی شمنی کی ایک الیی جڑتھی جو بھی خشک نہیں ہوتی تھی ۔ یہ سچ ہے کہ پیغیبر اسلام صلی اللہ علیه وآله وسلم نے اپنے اہل ہیت علیہم السلام کے فضائل اور مناقب بیان فرمائے تھے کہ ان میں سے اہم ترین فضیلت معارف قرآن اور ان کا حلال وحرام کا جاننا تھا، جس کی وجہ سے ان کے مقام کا احترام اور تعظیم کرنا تمام امت پر واجب تھا، کیکن امت نے پیغیبر اسلام صلی اللہ علیه وآله وسلم کی اس نصیحت اور تاکید کا حق ادانہ کیا۔

بیشک پنجمبراکرم صلی الله علیه وآله وسلم نے جب پہلے دن دعوت دی توسب سے پہلے اپنے رشتہ داروں کواسلام کی دعوت دی اور حضرت علی علیه السلام کواپنا جانشین مقرر کیا اور اپنی زندگ کے آخری دنوں میں بھی غدیر خم میں اور دوسر ہے مقامات پر آپ کی جانشین کا علان کیا لیکن آخری دنوں میں بھی غدیر خم میں اور دوسر ہے مقامات پر آپ کی جانشین کا علان کیا لیک الله علیه آله وسلم کی رحلت کے بعد لوگوں نے دوسروں کو پنجمبرا کرم صلی الله علیه وآلہ وسلم کی رحلت کے بعد لوگوں نے دوسروں کو پنجمبرا کرم صلی الله علیه وآلہ وسلم کا جانشین منتخب کیا اور اہل بیت علیہم السلام کو ان کے مسلم حق سے محروم کر دیا ، لہذا وقت کے حکام اہل بیت کو ہمیشہ اپنا خطرنا ک رقیب سجھتے رہے اور ان سے خاکف رہتے تھے ، اور ان کا خاتمہ کرنے کے لئے گونا گوں امرکانات اور وسائل سے استفادہ کرتے تھے۔ لیکن اہل بیت علیہم السلام اور اسلامی حکومتوں کے درمیان اختلا فات کا سب سے بڑا سبب

کیکن اہل بیت علیہم السلام اور اسلامی حکومتوں کے درمیان اختلا فات کا سب سے بڑا سبب کیچھاور تھاا گر چیحکومت اسلامی مسلهٔ خلافت کے فروعات میں سیتھی۔

اہل بیت اطہار علیہم السلام امت اسلامیہ کے لئے پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی سیرت کی اطاعت کو ضروری سیحقتے تھے اور اسلامی حکومت کو اسلام کے آسانی احکام کی رعایت ، تحفظ اور نفاذ کے لئے ذمہ دار سیحقتے تھے ، لیکن جو اسلامی حکومتیں پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد تشکیل پائیں ، جیسا کہ ان کی کار کردگی سے ظاہر ہے ، وہ اسلامی احکام کو کممل طور پر نافذ کرنے کی رعایت اور پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی سیرت کی اطاعت کرنے کی یابند نہیں تھیں۔

خدائے متعال اپنے کلام پاک میں کئی جگہوں پر ، پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کواوراسی طرح امت کوآسانی احکام میں تبدیلی ایجاد کرنے سے منع فرما تا ہے یہاں تک کہ دینی احکام اور قوانین میں چھوٹی سے چھوٹی خلاف ورزی کی تنبیہ فرما تا ہے اور پنیمبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی انہی نا قابل تغییر احکام وقوانین کی روشنی میں ،لوگوں کے درمیان ایک ایس سیرت اختیار ہوئے تھے کہ دینی قوانین کو نافذ کرنے میں زمان ومکان اورا شخاص کے لحاظ سے کسی قسم کا فرق نہیں کرتے تھے۔آسانی احکام کی رعایت کرنا ہرایک کے لئے یہاں تک کہ خود پنیمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے لئے واجب تھا اور بیا حکام ہرایک کے حق میں لازم الا جراتھے اور شریعت ہر حال میں اور ہر جگہ پر زندہ اور نافذ تھی۔

پینمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اسی مساوات وعدالت کے نتیجہ میں لوگوں سے ہرقسم کے امتیاز وفرق کو ہٹایا تھا۔خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ جو خدا کے حکم سے واجب الاطاعت حاکم وفر مانروا تھے، اپنی انفرادی اور اجتماعی زندگی میں تمام لوگوں کی نسبت اپنے لئے کسی قسم کے امتیاز کے قائل نہیں تھے، بیش وعشرت سے پر ہیز فرماتے تھے، اپنی حکومتی حیثیت میں کسی قسم کے تکلف سے کام نہیں لیتے تھے، اپنی حیثیت کی عظمت کولوگوں کے حیثیت میں کسی قسم کے تکلف سے کام نہیں لیتے تھے، اپنی حیثیت کی عظمت کولوگوں کے سامنے ظاہر نہیں فرماتے تھے اور جاہ وحشم کا مظاہرہ نہیں کرتے تھے اور آخر کاردوسروں سے ایک معمولی اور ظاہری امتیاز سے بھی پہچانے نہیں جاتے تھے۔

لوگوں کے مختلف طبقات میں سے کوئی طبقہ امتیاز کے بل بوتے پر دوسروں پر فضیلت نہیں جتلا تا تھا، عورت ومرد، او نچے اور نچلے طبقہ کے لوگ، غنی وفقیر، قوی و کمزور، شہری و دیہاتی اور غلام و آزادسب ایک صف میں تھے اور کوئی بھی اپنے دینی فرائض سے زیادہ کا پابند نہ تھا اور معاشرہ کے قوی لوگوں کے سامنے جھکنے اور ظالموں کے سامنے حقیر ہونے سے معاشرہ کا ہر فرد

محفوظ تفابه

تھوڑاغوروفکرکرنے سے ہمارے لئے واضح ہوجاتا ہے (مخصوصاً پینمبراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رحلت کے بعد سے آج تک جوہم نے اندازہ کیا ہے ) کہ پینمبراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رحلت کے بعد سے آج تک جوہم نے اندازہ کیا ہے ) کہ پینمبراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا اپنی سیرت سے صرف میں عادلانہ اور مسلم کا اپنی سیرت سے مخفوظ رہیں مساوی طور پر نافذ ہوجائیں اور اسلام کے قوانین انحراف اور تبدیل ہونے سے محفوظ رہیں ہیات سے مطابق اللہ علیہ وآلہ وسلم کی سیرت سے مطابق وہم آ ہنگ نہیں کیا اور روش کو بدل دیا جس کے نتیجہ میں:

۱۔ اسلامی معاشرہ میں نہایت کم وقت کے اندر شدیدترین صورت میں طبقاتی اختلافات رونما ہوئے اور مسلمان طاقتوراور کمزور دوگروہوں میں تقسیم ہو گئے اور اس طرح ایک گروہ کی جان ومال اور عزت دوسرے گروہ کے ہواوہوں کا تھلونا بن گئی۔

۲ ۔ اسلامی حکومتیں اسلامی قوانین میں تدریجی طور پر تبدیلیاں پیدا کرنے لگیں اور کبھی اسلامی معاشرہ کی رعایت کے تحفظ کے عنوان معاشرہ کی رعایت کے تحفظ کے عنوان سے دینی احکام پڑمل کرنے اور اسلامی قوانین کے نفاذ سے پہلوتھی کی گئی۔

یہ طریقہ دن بدن وسیع تر ہوتا گیا۔ یہاں تک کہ اسلامی حکومت کے نام پر چلنے والے ادارے اسلامی قوانین کی رعایت اور آئہیں نافذ کرنے میں کسی قسم کی ذمہ داری کا احساس نہیں کرتے تھے۔معلوم ہے جب عام قوانین وضوابط کو نافذ کرنے والے افراد ہی مخلص نہ ہول گے توان قوانین کا کیا حشر ہوگا!

د ين تعليم 200

#### خلاصهاوستنيجه

مذکورہ گفتگوسے معلوم ہوا کہ اہل ہیت علیہم السلام کی معاصر اسلامی حکومتیں وقت کی مصلحوں کے پیش نظر اسلامی قوانین میں تصرف کرتی تھیں اور ان ہی تصرفات کی وجہ سے ان کی سیرت پنجم ہر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی سیرت سے بالکل مختلف ہوتی تھی ۔لیکن اہل ہیت علیہم السلام قرآن مجید کے حکم کے مطابق پنجم ہر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی سیرت کے احکام کو ہمیشہ کے لئے ضروری جانتے تھے۔

ا نہی اختلا فات اور تضاد کے سبب وقت کی طاقتور حکومتوں نے اہل بیت علیہم السلام کا خاتمہ کر نے کے لئے کوئی دقیقہ فروگز اشت نہیں کیا اور ان کے نور کو بچھانے کے لئے ہم ممکن وسیلہ سے استفادہ کرتے تھے۔

اہل بیت اطہار علیہم السلام بھی اپنی الہی ذمہ داری کے مطابق ، اپنے سخت اور منحوں دشمنوں کی طرف سے فراوان مشکلات سے دو چار ہونے کے باوجود ، دین کے حقائق کی تبلیغ کررہے سے اور صالح افراد کو تعلیم دینے اور ان کی تربیت کرنے سے پیچھے نہیں ہٹتے تھے۔
اس مطلب کو شمجھنے کے لئے کافی ہے کہ ہم تاریخ کی طرف رجوع کریں اور حضرت علی علیہ السلام کی پانچ سالہ حکومت میں شیعوں کی اکثریت کو ملاحظہ کریں ، کیونکہ تھوڑ انور کرنے سے ہم سمجھ لیس کے کہ ، یہ اکثریت حضرت کی اسی ۲۰ سالہ گوشہ شینی کے دوران وجود میں آئی ۔ اسی طرح حضرت امام محمد باقر علیہ السلام کے گھر پر گروہ درگروہ آنے والے شیعہ ستھے جو ۔ اسی طرح حضرت امام محمد باقر علیہ السلام کے گھر پر گروہ درگروہ آنے والے شیعہ ستھے جو

خاموثی کے ساتھ حضرت امام سجاد علیہ السلام کے تربیت یافتہ تھے، بیر تقائق کے ایسے خوشہ چین تھے کہ حضرت امام موسی ابن جعفر علیہ السلام حتی زندان کے ایک تاریک گوشہ میں بھی ان کی اشاعت فرماتے تھے۔

آخر کاراہل بیت علیہم السلام کی مسلسل تعلیم وتربیت کے نتیجہ میں، شیعہ جو پیغیبرا کرم کی رحلت کے وقت ایک معمولی تعداد میں سخے، ائمہ اطہار علیہم السلام کے آخری زمانے میں ایک بڑی تعداد میں تبدیل ہوئے۔

# اہل بیت علیہ السلام کے کردار میں ایک استشنائی نکته

جیسا کہ بیان کیا گیا، پیغیرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اہل بیت علیہم السلام نے اپنی زندگی کاز مانہ مظلومیت اور محکومیت میں گزار ااور اپنی ذمہ داریوں کو تقیہ کے ماحول اور انتہائی سخت حالات میں انجام دیا ۔ ان میں سے چار معصومین کی زندگی بہت کم مدت کے لئے نسبتاً آزاد انہ اور بلا تقیہ نظر آتی ہے۔ لہذا ہم ان چار شخصیتوں، یعنی حضرت علی، حضرت فاطمہ اور حسنین علیہ ااسلام کی تاریخ زندگی اور کردار کا اجمالی جائزہ پیش کرتے ہیں۔

اہل بیت علیہ مالسلام کے فضائل شیعہ اور سنی راویوں نے بیغیبرا کرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم سے خود آنحضرت صلی الله علیہ وآلہ وسلم اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے اہل بیت کے مناقب میں ہزاروں احادیث نقل کی ہیں ہم یہاں پر پیغیمراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اہل بیت کے فضائل میں سے تین کو بیان کرتے ہیں کہ جن کے پہلے خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ ہیں:

۱- ۲ ہجری میں ، شہر نجران کے نصرانیوں نے اپنے چند ہزرگوں اور دانشوروں کو چن کرایک وفد کی صورت میں مدینہ بھیجا۔ اس وفد نے پہلے پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مناظرہ اور کٹ جتی کی الیکن مغلوب ہوئے ، اور خدائے متعال کی طرف سے آیئہ مباہلہ نازل ہوئی:

(فمن حاج ک فیہ من بعد ماجا ء ک من العلم فقل تعالوا ندی عابنا ء ناوابنا ء کمہ و نساء ناونساء کمہ وانفسنا و انفسکمہ ثمہ نبتہل فنجعل لعنت الله علی الکاذبین) (آل عمران ۱۱)

بیغمبر!علم کے آجانے کے بعد جولوگتم سے کٹ ججتی کریں ان سے کہد بیجئے کہ آؤہم لوگ اپنے اپنے اپنی اور پھر خدا کی بارگاہ میں اسپنے اپنے نفسوں کو بلائمیں اور پھر خدا کی بارگاہ میں دعا کریں اور جھولوں پرخدا کی لعنت قرار دیں۔

اس آیہ شریفہ کے ممال تی پینمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے نجران کے وفد کومباہلہ کی دعوت دیدی ، اس طرح سے کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ ،عورتوں اور فرزندوں کے ساتھ حاضر ہوکر جھوٹوں پرلعنت کریں تا کہ خدائے متعال ان کے لئے عذاب نازل کرے۔ نجران کے وفد نے مباہلہ کی تجویز کو قبول کیا ، اور دوسرے ہی دن مباہلہ کا وقت مقرر کیا گیا۔ دوسرے دن مسلمانوں کی بڑی تعداد اور نجران کا وفد پینمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دوسرے دن مسلمانوں کی بڑی تعداد اور نجران کا وفد پینمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے

تشریف لانے کا منتظرتھا کہ دیکھیں ،آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کس شان وشوکت کے ساتھ تشریف لاتے ہیں اور کن لوگوں کو مباہلہ کے لئے اپنے ساتھ لارہے ہیں۔
انہوں نے دیکھا کہ پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس شان سے تشریف لارہے ہیں کہ آپ کی آغوش میں حسین علیہ السلام ہیں اور حسن علیہ السلام ہاتھ پکڑے ہوئے ہیں ، آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے پیچھے آپ کی بیٹی فاطمہ سلام اللہ علیہ والدان کے پیچھے علی علیہ السلام ہیں اور آپ علیہ والہ اللہ علیہ وآلہ ان سے فرمارہے ہیں کہ جب میں دعا کروں تو تم لوگ آمین کہنا۔
میلی اللہ علیہ وآلہ ان سے فرمارہے ہیں کہ جب میں دعا کروں تو تم لوگ آمین کہنا۔
اس نورانی وفد، جن کے وجود سے حق وحقیقت نمایاں تھی ، جو خدا کی پناہ گاہ کے سوائسی پناہ گاہ پر بھروسہ کئے ہوئے نہیں سے خاطب ہوکر کہا:

خدا کی قسم! میں ایسے چپروں کو دیکھ رہا ہوں کہ اگریہ بارگاہ الهی میں دعا کریں گے تو روئے زمین پرتمام نصاری نابود ہوجائیں گے اسکے بعدوہ پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور مباہلہ سے دست بردار ہونے کی عذر خواہی کی۔

آنحضرت صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا:لهذااسلام لاؤ۔

انہوں نے کہا:اسلام لانے سے بھی معذور ہیں۔

آپ صلی اللّٰدعلیہ وآلہ نے فر مایا: تو پھر ہمتم لوگوں سے جنگ کریں گے۔

انہوں نے کہا:مسلمانوں سے لڑنے کی ہم میں طاقت نہیں ہے،لیکن سالانہ جزیہ دیں گے اوراسلام کی پناہ میں زندگی کریں گے اسطرح اختلاف ختم ہوا۔ مباہلہ میں پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ہمراہ حضرت علی ،حضرت فاطمہ زہرااور حسنین کے آنے سے واضح ہوا کہ آبہ شریفہ (ابنا کنا ونسا کنا وانفسنا )، پیغیبر صلی اللہ علیہ وآلہ ،علی ،فاطمہ،اور حسن وحسین علیہم السلام کے علاوہ کوئی اور نہ تھا۔ دوسر بے الفاظ میں بیہ کہا جائے کہ جو پیغیبر نے اپنے نفس فرمایا اس سے مقصود خود آپ صلی اللہ علیہ وآلہ اور علی تھے،اور بیہ جو فرمایا اپنی عور تیں اس سے مقصود فاطمہ تھیں اور بیہ جوفر مایا اپنی عور تیں اس سے مقصود حسنین فرمایا اپنی عور تیں اس سے مقصود حسنین فرمایا ا

یہاں پراچھی طرح معلوم ہوتا ہے کہ علی علیہ السلام بمنز لیہ خود پیغیم را کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہیں۔اور یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ پیغیم را کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اہل ہیت علیہم السلام چار افراد سے، کیونکہ خض کے ہراہل ہیت وہ لوگ ہیں کہ جن کا تعارف وہ خود کلمہ انفس،نسائنا وابنائنا (ہمارے نفس، ہماری عورتیں،اور ہمارے بچوں) سے کرائے ہیں اگراہل ہیت میں ان کے علاوہ کوئی اور ہوتا تو پیغیم را کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس کوبھی مباہلہ کے لئے ہمراہ ضرور لے آتے۔

اس سے ان چارہستیوں کی عصمت ثابت ہوتی ہے، کیونکہ خدائے متعال پینمبراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ واللہ کی عصمت وطہارت کی گواہی دے رہاہے:

(...الله الله الله المناهب عنكم الرّجس اهل البيت ويطهّر كم تطهيراً) (احزاب ٢٣)

بس الله کا ارادہ ہے اے اہل بیت! تم سے ہر برائی کودور رکھے اورتم کو اس طرح پاک

و پا کیزہ رکھے جو پاک و پا کیزہ رکھنے کاحق ہے۔

۲ ۔ جبیبا کہ عامہ وخاصہ (سنی وشیعہ ) نے نقل کیا ہے کہ پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے:

مِثُلُ آهُلُ بَيْتِی كَمِثُلِ سَفِیْنَهُ نُوْحَ مَنْ رَكَبَهَا نَجٰی وَمَنْ تَخَلَّف عَنها غَرَق مِثْ الله عَنها غَرَق میرے اہل بیت کی مثال نوح کی شتی کے مانند ہے، جواس میں سوار ہوااس نے نجات پائی اور جس نے اس سے روگر دانی کی وہ غرق ہوگیا۔

۳۔ پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی ایک اور متواترہ روایت میں، جسے عامہ وخاصہ نے نقل کیا ہے، فر مایا ہے:

انى تارك فىكىر الثقلين: كتاب الله وعترتى اهل بيتى لن يفتر قاحتى يردا على الحوض ما ان تمسَّكُت مرجهما لن تضِلُّوا بعدى

میں تمہارے درمیان دوگراں قدر چیزیں چھوڑ رہا ہوں ، جو کبھی ایک دسرے سے جدانہیں ہو ں گی ، یہ دو چیزیں خدا کی کتاب اور میرے اہل بیت ہیں جب تک ان دونوں سے متمسک رہوگے، گمراہ نہیں ہوگے۔

#### ائمه عليهم السلام كي تقرسي

حضرت علی علیہ السلام کی امامت (جبیبا کہ معلوم ہوا) خدا کی طرف سے اور پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نص سے تھی ، اور اسی طرح دوسرے ائمہ کی ایسالم جوحضرت علی کے بعد تھے

، ہرامام نے اپنے بعد والے امام کا خدا کے تکم سے لوگوں میں تعارف کیا ہے۔ چنانچ حضرت علی علیہ السلام پہلے امام اور مسلمانوں کے پہلے پیشوا سے ، آپ صلی اللہ علیہ و آلہ نے اپنی شہادت کے وقت اپنے بیٹے امام حسن علیہ السلام کا تعارف کرایا اور امام حسن علیہ السلام نے بھی اپنی شہادت کے موقع پر اپنے بھائی حضرت امام حسین علیہ السلام کا تعارف کرایا اور اسی طرح بار ہویں امام تک سلسلہ رہا۔

ہرامام سے اپنے بعد والے امام کے بارے میں نص کے علاوہ ، پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بھی (عامہ وخاصہ سے نقل کی گئی بہت سی حدیثوں کے مطابق )اماموں کے بارہ ہونے کے بارے میں یہاں تک کہ بعض حدیثوں میں ان کے ناموں کے ساتھ تعارف کرایا ہے۔

رین تعلیم 207

# ائمه معصو مین علیهم السلام کی زندگی کا ایل مختصر جائزه

## حضرت امام على عليه السلام

(مسلمانوں کے پہلے امام)

حضرت امیرالمومنین علی بن ابیطالب علیه السلام پنیمبراسلام صلی الله علیه وآله وسلم کی تعلیم وتربیت کے پہلے کامل نمونہ تھے۔

علی علیہ السلام نے بحین سے ہی پیغیرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دامن میں پرورش پائی تھی ،اس کے بعد آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی زندگی کے آخری لمحہ تک ایک سایہ کے مانند ساتھ ساتھ رہے اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کی شمع وجود کے گرد پروانہ کی طرح پرواز کرتے رہے۔ جب آخری بار آپ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے جدا ہوئے ،یہ وہ لمحہ تھا جب آب نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے جدا ہوئے ،یہ وہ لمحہ تھا جب آب نے تخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے جدا ہوئے ،یہ وہ لمحہ تھا جب آب نے تخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کے جسد مطہر کوآغوش میں لے کر سپر دخاک کیا۔ حضرت علی علیہ السلام ایک عالمی شخصیت ہیں۔ دعوی کے ساتھ یہ ہما جا سکتا ہے کہ جتی گفتگواس عظیم شخصیت کے بارے علی علیہ علیہ میں ہوئی ہے ،اتن کسی بڑے سے بڑے عالمی شخصیت کے بارے میں ہوئی ہے ۔ شیعہ وسنی اور مسلم وغیر مسلم دانشوروں اور مصنفوں نے حضرت علی علیہ میں نہیں ہوئی ہے ۔ شیعہ وسنی ایک ہزار سے زائد کتا ہیں تالیف کی ہیں ۔آپ کے السلام کی شخصیت کے بارے میں ایک ہزار سے زائد کتا ہیں تالیف کی ہیں ۔آپ کے السلام کی شخصیت کے بارے میں ایک ہزار سے زائد کتا ہیں تالیف کی ہیں ۔آپ کے السلام کی شخصیت کے بارے میں ایک ہزار سے زائد کتا ہیں تالیف کی ہیں ۔آپ کے السلام کی شخصیت کے بارے میں ایک ہزار سے زائد کتا ہیں تالیف کی ہیں ۔آپ کے السلام کی شخصیت کے بارے میں ایک ہزار سے زائد کتا ہیں تالیف کی ہیں ۔آپ کے السلام کی شخصیت کے بارے میں ایک ہزار سے زائد کتا ہیں تالیف کی ہیں ۔آپ کے السلام کی شخصیت کے بارے میں ایک ہزار سے زائد کتا ہیں تالیف کی ہیں ۔آپ کے الیک ہزار سے زائد کتا ہیں تالیف کی ہیں ۔آپ کے الیک ہزار سے خواد کی ہوں کیا ہوں کی ہوں ۔آپ کے الیک ہوں کی ہوں کو ایک ہوں کی ہوں کی ہوں کیا کہ خواد کیا ہوں کی ہور کی ہوں ک

بارے میں دوست و دشمن بے شار تحقیق اور کھوج کے باوجود آپ کے ایمان میں کسی قسم کا کمزور نقطہ پیدانہیں کر سکے یا آپ کی شجاعت، عفت، معرفت، عدالت اور دوسرے تمام پیند یدہ اخلاق کے بارے میں شمتہ برابر نقص نہیں نکال سکے، کیونکہ آپ ایک ایسے تخص شے ، جوفضیات و کمال کے علاوہ کسی چیز کوئییں پہچانتے تصاورا سی طرح آپ میں فضیات و کمال کے علاوہ کوئی چیز ہیں یائی جاتی تھی ۔

تاریخ گواہ ہے کہ ، پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رحلت سے آج تک جینے حگام نے اسلامی معاشرہ میں حکومت کی ان میں صرف حضرت علی علیہ السلام ایسے ہیں کہ جنہوں نے اسلامی معاشرہ پرا پن حکومت کے دوران پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی سیرت پر پوری طرح عمل کیا اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کی روش سے ذرہ برابر منحرف نہیں ہوئے اور اسلامی قوانین اور شریعت کو سی قسم کے دخل و تصرف کے بغیراسی طرح نافذ کیا ،جس طرح پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حیات میں نافذ ہوئے تھے۔

دوسرے خلیفہ کی وفات کے بعد نئے خلیفہ کو معین کرنے کے لئے خلیفہ دوم کی وصیت کے مطابق جو چھرکنی کمیٹی بنائی گئی تھی ،اس میں کافی گفتگو کے بعد خلافت کا مسله علی اور عثمان کے درمیان تذبذب میں پڑاعلی کوخلافت کی پیشکش کی گئی ،لیکن اس شرط پر کہ لوگوں میں خلیفہ اول اور دوم کی سیرت پڑل کریں حضرت علی نے ان شرائط کوٹھکراتے ہوئے فر مایا: میں اپنے علم سے ایک قدم بھی آ گئی ہیں بڑھوں گا۔

اس کے بعدوہی شرا نطاعثان کے سامنے رکھی گئیں ،انہوں نے قبول کیا اور خلافت حاصل کی

،اگر چہ خلافت ہاتھ میں آنے کے بعد دوسری سیرت پڑمل کیا۔

علی علیہ السلام نے راہ حق میں جن جال نثار یول، فعدا کار یول اور عفو و بخشش کا مظاہرہ کیا ہے ان میں آپ پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اصحاب میں بے نظیر تھے۔اس حقیقت سے ہرگزا نکا زنہیں کیا جاسکتا، کہ اگر اسلام کا بیہ جال نثار اور سور مانہ ہوتا ، تو کفار ومشر کین ، ہجرت کی رات کو، اس کے بعد بدر واحد، خندق و خیبر و نین کی جنگوں میں نبوت کی شمع کوآسانی کے ساتھ بجھا کرحق کے پر چم کوسرنگوں کردیتے۔

علی علیہ السلام نے جس دن سماجی زندگی میں قدم رکھا، اسی لمحہ سے انتہائی سادہ زندگی گزارتے سے، پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حیات میں، آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کی رحلت کے بعد، یہاں تک کہ اپنی باعظمت خلافت کے دنوں میں فقیروں اور پسماندہ ترین افراد جیسی زندگی بسر کرتے تھے،خوراک، لباس اور مکان کے لحاظ سے معاشرہ کے غریب ترین افراد میں اور آپ میں کوئی فرق نہیں تھا اور آپ فرماتے تھے۔

ایک معاشرے کے حاکم کواس طرح زندگی بسر کرنی چاہئے کہ ضرورت مندوں اور پریشان حال افراد کے لئے تسلی کاسب بنے نہان کے لئے حسرت اور حوصله تکنی کاباعث ہو۔ (۱) علی علیہ السلام اپنی زندگی کی ضروریات کو پورا کرنے کے لئے محنت ومزدوری کرتے تھے، خاص کر جھتی باڑی سے دلچیس رکھتے تھے، درخت لگاتے تھے اور نہر کھودتے تھے، کیکن جو پچھ اس سے کماتے تھے یاجنگوں میں جو مال غنیمت حاصل کرتے تھے، اسے فقر ااور حاجمتندوں میں تھے یاجنگوں میں جو مال غنیمت حاصل کرتے تھے، اسے فقر ااور حاجمتندوں میں تقسیم کردیتے تھے۔ جن زمینوں کو آباد کرتے تھے اُسی یا وقف کرتے تھے یاان کو بھی کر

پیسے حاجمندوں کودیتے تھے۔ اپنی خلافت کے دوران ایک سال حکم دیا کہ آپ کے اوقاف کی آمدنی کو پہلے آپ کے پاس لایا جائے پھرخرچ کیا جائے۔ جب

١- نج البلاغة فيض الاسلام، خطبه ٢٠٠، ص ٦٦٣ \_

مذکورہ آمدنی جمع کی گئ توبیہ ونے کے ۲۶ ہزار دینار تھے۔

على عليه السلام نے اتن جنگوں ميں شركت كى ليكن كبھى كسى ايسے شمن سے مقابلہ نه كيا جسے موت كے گھاٹ نه اتار ديا ہو۔ آپ نے كبھی شمن كو پديٹھ نه د كھائى اور فر ماتے تھے:

اگرتمام عرب میرے مقابلہ میں آ جائیں اور مجھ سے لڑیں تو بھی میں شکست نہیں کھاؤں گااور مجھے کوئی پر وانہیں ہے۔

علی علیہ السلام الیں شجاعت و بہادری کے مالک تھے کہ دنیا کے بہادروں کی تاریخ آپ کی مثال پیش نہ کرسکی ،اس کے باوجود آپ انتہائی مہر بان ، ہمدرد ، جوانمر داور فیاض تھے۔جنگوں میں عورتوں ، بچوں اور کمزوروں کوتل نہیں کرتے تھے اور ان کو اسیر نہیں بناتے تھے بھاگئے والوں کا پیچھانہیں کرتے تھے۔

جنگ صفین میں معاویہ کے شکر نے سبقت حاصل کر کے نہر فرات پر قبضہ کرلیااور آپ کے شکر پر پانی بند کر دیا، حضرت علی علیہ السلام نے ایک خونین جنگ کے بعد نہر سے دشمن کا قبضہ ہٹا دیا، اس کے بعد حکم دیا کہ دشمن کے لئے پانی کاراستہ کھلار کھیں۔

خلافت کے دوران کسی رکاوٹ اور دربان کے بغیر ہر ایک سے ملاقات کرتے تھے

اور تہااور پیدل راستہ چلتے تھے، گلی کو چوں میں گشت زنی کرتے تھے اور لوگوں کو تقوی کی رعایت کرنے کی نصیحت فرماتے تھے اور لوگوں کو ایک دوسروں پرظلم کرنے سے منع کرتے تھے، بے چاروں اور بیوہ عور تول کی مہر بانی اور فروتنی سے مدد فرماتے تھے۔ یتیموں اور لاوار ثول کو ایخ گھر میں پالتے تھے، ان کی زندگی کی ضرور تول کو ذاتی طور پر پورا کرتے تھے اور لاوار ان کی تربیت بھی کرتے تھے۔

حضرت علی علیہ السلام علم کو بے حداہمیت دیتے تھے اور معارف کی اشاعت کے میں خاص توجہ دیتے تھے، اور فرماتے تھے:

نادانی کے مانندکوئی در زنہیں ہے(۱)

جمل کی خونین جنگ میں آپ اپنے لشکر کی صف آرائی میں مشغول تھے،ایک عرب نے سامنے آ کر توحید کے معنی پوچھے۔لوگ ہر طرف سے عرب پر ٹوٹ پڑے اور اس سے کہا گیا ایسے سوالات کا یہی وقت ہے؟! حضرت نے لوگوں کواعرانی سے ہٹا کر فرمایا:

ہم لوگوں سے ان ہی حقائق کوزندہ کرنے کے لئے لڑرہے ہیں (۲)

اس کے بعداعرابی کواپنے پاس بلایا ،اپنےلشکر کی صف آرائی کرتے ہوئے اعرابی کوایک دکش بیان سے مسئلہ کی وضاحت فرمائی۔

اس قسم کے واقعات حضرت علی علیہ السلام کے دین نظم وضبط اور ایک حیرت انگیز خدائی طاقت کی حکایت کرتے ہیں۔ جنگ صفین کے بارے میں مزید نقل کیا گیا ہے کہ، جب دو لشکر دو تلاطم دریاؤں کے مانند آپس میں لڑرہے تھے اور ہر طرف خون کا دریا بہہ رہاتھا۔ توحضرت اپنے ایک سیاہی کے یاس پہنچ،اس سے پینے کے لئے یانی ما نگا۔

سپاہی نے ککڑی کا ایک پیالہ نکالا اور اس میں پانی بھر کے پیش کیا،حضرت نے اس پیالہ میں ایک شکاف مشاہدہ کیا اور فرمایا: ایسے برتن میں پانی پینا اسلام میں مکروہ ہے۔

•••••

۱\_شرح غررالحكم، ج٢، ص٧٧٣، ح٢٨٨٠\_

۲ \_ بحارالانوار،ج ۳،ص ۲۰۷، ۱۵۰ \_

سپاہی نے عرض کی:اس حالت میں کہ جب ہم ہزاروں تیروں اور تلواروں کے حملہ کی زدمیں ہیں اس قسم کی دفت کرنے کاموقعہ نہیں ہے!

اس سپاہی کوآپ نے جوجواب دیا،اس کا خلاصہ یہ ہے: ہم ان ہی دینی احکام وقوانین کو نافذ کرنے کے لئے لڑرہے ہیں اوراحکام چھوٹے بڑے نہیں ہوتے ہیں

اس کے بعد حضرت نے اپنے دونوں ہاتھوں کو ملا کرسامنے کیااور سپاہی نے پیالہ میں بھرا پانی آپ کے ہاتھوں میں ڈال دیا۔

حضرت علی علیہ السلام پیغیبر اسلام کے بعد ایسے پہلے خض ہیں کہ جنہون نے علمی حقائق کو فلسفی طرز تفکر، یعنی آزادا ستدلال میں بیان فرما یا اور بہت علمی اصطلاحیں وضع کیں اور قرآن مجید کی غلط قراًت اور تحریف سے حفاظت کے لئے عربی زبان کے قوائد علم نحو وضع کئے اور ان کومرتب کیا۔

آپ کی تقریروں ،خطوط اور دیگر صبح بیانات میں ،معارف الهی ،ملمی،اخلاقی ،سیاسی یہاں

#### تک کہ ریاضی کےمسائل میں جو باریک بعی یائی جاتی ہے، یقیناوہ حیرت انگیز ہیں۔

#### امام على عليه السلام كرفضائل كاخلاصه

پیغمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی علیہ السلام کو چھ سال کی عمر میں حضرت ابوطالب کے یہاں سے اپنے گھر لے آئے اوران کی پرورش اپنے ذمہ لے لی۔حضرت علی علیہ السلام اسی دن سے ایک سامیہ کے مانند پیغمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ ساتھ رہے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ سے آخری باراس وقت جدا ہوئے ، جب آپ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کے جسد مطہر کو سپر دخاک کیا۔

حضرت علی علیه السلام پہلے کامل نمونہ ہیں جو پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ کی تعلیم وتربیت کے متب میں پروان چڑھے۔آپ پہلے محض ہیں جوآنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پرایمان لائے اورآپ ہی سب سے آخر میں حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ سے جدا ہوئے۔

بعثت کے پورے زمانہ میں جوخد مات حضرت علی علیہ السلام نے خدا کے دین کے لئے انجام دیئے ، دوست ودشمن گواہ ہیں کہوہ خد مات کوئی اورانجام نہیں دےسکا ہے۔

حضرت علی علیہ السلام نے اسلام کی سب سے اہم جنگوں میں شرکت فرمائی اور جنگ کے تمام خونین میدانوں میں مسلمانوں کے اندر بے مثال بہادری اور کا میابی کا راز آپ ہی تھے ۔ چنانچہ بڑے بڑے صحابی جنگوں میں بار ہابھا گ جاتے تھے، کیکن آپ نے بھی دشمن کو بیٹھ نہیں دکھائی اور کوئی حریف آپ کی تلوار کی وارسے نے نہ سکا۔اس بے نظیر شجاعت ، جوضر ب

المثل بن چکی تھی ، کے باوجود آپ ہمدرداور مہر بان تھے ،کبھی اپنے زخمی دشمن کوتل نہیں کرتے تھے۔ تھے اور جنگ سے بھا گنے والوں کا پیچھانہیں کرتے تھے۔

حضرت علی علیہ السلام ، اپنی تقریروں ، کلمات قصار اور اپنے گوہربار بیانات ، جویادگار کے طور پر مسلمانوں میں قرآن مجید کے بلند مقاصد کے بارے میں معروف ترین شخص ہیں۔ آپ نے اسلام کے اعتقادی وعلمی معارف کو کما تقد حاصل کر کے حدیث شریف:

انامدینة العلم علی بابها(۱)

••••••

۱- بحارالانوار، ج. ٤ ، ص ۲ ۰ ۲ ـ

کو ثابت کردیا اور اس علم کو مملی جامه بہنایا۔ حضرت علی علیہ السلام کا دینداری، عفت نفس اور زهدوتقو کی میں کوئی نظیر نہیں تھا۔ آپ اپنے معاش کے لئے روز انہ محنت ومشقت کرتے تھے، بالخصوص زراعت کو بہت پیند کرتے تھے۔ بنجر زمینوں کو آباد کرتے تھے، نہریں کھودتے تھے، درخت لگاتے تھے، جس جگہ کو آباد کرتے اسے مسلمانوں کے لئے وقف کر دیتے تھے اورخود نہایت زهدوقناعت کے دیتے تھے یاس کو بھی کر پینے فقراء میں تقسیم کر دیتے تھے اورخود نہایت زهدوقناعت کے ساتھ فقیرانہ زندگی گزارتے تھے۔ جس دن شہید ہوئے ۔ باوجوداس کے کہ تمام اسلامی ممالک کے فرمانروا تھے۔ آپ کی پنجی صرف سات سودر ہم تھی جنھیں آپ اپنے گھر کے لئے ایک خدمت گار پرصرف کرنا چاہتے تھے۔

حضرت علی علیہ السلام کی عدالت الی تھی کہ خدا کے احکام کے نفاذ اورلوگوں کے حقوق کوزندہ کرنے میں ہرگز کسی طرح کے استثناء کے قائل نہیں تھے۔آپ ذاتی طور پرگلی کو چوں میں گشت لگاتے تھے اورلوگوں کو اسلامی قوانین کی رعایت کرنے کی ترغیب دیتے تھے۔

## حضرت امير المؤمنين كاطريقه

چنانچہ ہم جانتے ہیں کہ پینمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رحلت کے بعد مسلمانوں کے مسائل میں ولی ہونا، آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نص کے مطابق خدائے متعال کی طرف سے حضرت علی علیہ السلام کے لئے مخصوص تھا کیکن اسے انتخابی خلافت میں تبدیل کیا گیا اور اس طرح خلافت کی کرسی پر دوسرے لوگوں نے قبضہ جمایا۔

حضرت علی علیہ السلام اور آنحضرت صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے چند خاص صحابیوں جیسے سلمان فارسی، ابوذ رغفاری اور مقداد اسدی نے لوگوں سے ایک اعتراض کیالیکن انھیں مثبت جواب نہیں ملا۔

حضرت علی علیہ السلام لوگوں سے کنارہ کشی اختیار کر کے ایک مدت تک اپنے گھر میں قر آن مجید جمع کرنے میں مصروف رہے ۔ اس کے بعد کچھ خاص صحابیوں اور چند دیگر افراد کی تعلیم وتر بہت میں مشغول ہوئے۔

حضرت علی علیہ السلام کا ماضی درخشان اور بے مثال تھا۔آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حیات میں آپ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ کے وزیر اور اسلامی فتوحات کی کلید تھے علم

ودانش میں، فیصلہ دینے میں، بخن وری اور دیگرتمام معنوی فضائل میں آپ تمام مسلمانوں پر برتری رکھتے تھے۔اس کے باوجود خلیفہ اول کے زمانے میں اجتماعی مسائل اور عمومی کام میں آپ سے کسی قسم کا استفادہ نہیں کیا گیا، اس لئے آپ صرف خدا کی عبادت اور چنداصحاب کی علمی وعملی تربیت میں مشغول رہتے تھے اور ایک عام انسان کی طرح زندگی گزارتے تھے۔ خلیفہ دوم کے زمانے میں بھی کسی کام کو آپ کے حوالہ نہیں کیا جاتا تھا، لیکن کسی حد تک آپ سے رجوع کرتے تھے اور اہم مسائل میں آپ کے نظریات سے استفادہ کیا جاتا اور آپ سے مشورہ لیا جاتا تھا۔ چنا نجیہ خلیفہ دوم نے بار ہا کہا ہے: (اگر علی کی رہنمائی نہ ہوتی ہوغمر ہلاک ہوجاتا)۔ (۱)

خلیفه سوم کے زمانه میں لوگوں کی توجہ آپ کی طرف زیادہ ہوئی اوراس پوری ۲۰ سالہ

.....

۱\_ بحارالانوار، ج. ٤ ص ٢٢٩\_

مرت میں آپ کی تعلیم وتر بیت کا دائرہ دن بدن وسیع تر ہوتا گیا یہاں تک کہ متب ولایت سے بالواسطہ اور بلا واسطہ تربیت پانے والوں کی ایک بڑی جماعت نے خلیفہ سوم کے تل کے فور ابعد آپ کے پاس ہجوم کیا اور آپ کو خلافت قبول کرنے پرمجبور کیا۔ حضرت امیر المومنین نے خلافت کی باگ ڈور سنجالتے ہی پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ کی سیرت کو جیسے مدتوں سے فراموش کیا گیا تھا۔ پھر سے زندہ کیا۔ آپ نے مساوات کی سیرت کو جیسے مدتوں سے فراموش کیا گیا تھا۔ پھر سے زندہ کیا۔ آپ نے مساوات

اوراجماعی عدالت نافذ کرکے تمام بیجا امتیازات کوختم کردیا۔ تمام لاابالی گورزوں اور فرمانرواؤں کومعزول کردیا اور انکے بیت المال سے لوٹے گئے مال ودولت اور خلیفہ کی طرف سے مختلف لوگوں کو بے حساب دی گئی جاگیروں واملاک کوضیط کیا، اور دینی ضوابط اور قوانین کی خلاف ورزی کرنے والوں کومناسب سزائیں سنائیں۔ اثر ورسوخ رکھنے والے لیڈروں اور ناجائز منافع حاصل کرنے والوں نے جب دیکھا کہ ان کے ذاتی منافعے خطرے میں پڑر ہے ہیں، تو انہوں نے مخالفت کا پرچم بلند کر کے عثمان کے ذون کا بدلہ لینے کے بہانے سے داخلی خونین جنگوں کی آگ بھڑکا دی جو حضرت کی مشکلات کا سبب اور اصلاحات رکھنے میں رکاوٹ بن گئیں۔

حضرت علی علیہ السلام نے اپنی خلافت کے پانچ سالہ دور میں کمر تور ٹرمشکلات کے باوجود بے شار افراد کی تربیت کی اورا پنی تقریروں اور ضیح بیانات کے ذریعہ علمی میدان کے مختلف ہنروفنون کے گراں بہا خزانے یادگار کے طور پر چھوڑ دئے ،ان میں سے ایک علم خوکے اصولوں کا وضع کرنا ہے جو حقیقت میں عربی زبان کے قواعد وضوابط ہیں۔

آپ کی برجست شخصیت کے اوصاف نا قابل بیان ہیں، آپ کے فضائل بے انتہا اور بے شار ہیں۔ آپ کے برابر دنیا کے دانشوروں، ہیں۔ تاریخ ہر گزئسی ایسے شخص کو پیش نہیں کرسکتی جس نے آپ کے برابر دنیا کے دانشوروں، مصنّفوں اور متفکروں کے افکار کواپنی طرف جذب کیا ہو۔

#### حضرت امامر حسن مجتبى عليه السلامر

(دوسرے امام)

امام حسن مجتبی علیہ السلام نے اپنے والد گرامی کی شہادت کے بعد خلافت کی باگ ڈور سنجالی۔آپ معاویہ کے بلوے کو دبانے کے لئے ایک شکر کوسلے اور منظم کرنے میں لگ گئے ۔آپ نا نا اور والد گرامی کی سیرت کوجاری رکھا۔لیکن کچھ مدت کے بعد معلوم ہوا کہ معاویہ کی مخفیانہ سازشوں اور ریشہ دوانیوں کی وجہ سے آپ کی کوششیں نا کام ہورہی ہیں،آپ کے لشکر کے مردار معاویہ سے سازباز کر چکے ہیں،اور یہاں تک آ مادہ سے کہ آپ کو گرفتار کے معاویہ کے حوالہ کردیں یافتل کردیں۔

بدی ہے کہ ایسے حالات میں معاویہ سے جنگ کرنے میں امام حسن مجتبیٰ کے لئے شکست و ناکا می یقین تھی، یہاں تک کہ اگر امام تہا یا اپنے نز دیک ترین افراد کے ساتھ مقابلہ کرتے ہوئے قتل ہوتے ، تو معاویہ کی سلطنت میں کسی قشم کی ہلچل نہ مجتی اور لوگوں کے دلوں پر بھی کوئی اثر نہ ہوتا ، کیونکہ معاویہ اپنی مخصوص شاطرانہ چال سے آسانی کے ساتھ آپ کو مختلف ذرا لیع حتی اپنے ہی افراد کے ذریعہ قبل کر اسکتا تھا ، اس کے بعد لباس عز اپہن کر آپ کی انتقام کا دعویٰ کر کے فرز ند پنج مبر صلی اللہ علیہ و آلہ کے خون سے اپنے دامن کو دھوسکتا تھا ۔ ان ناگفتہ بہ حالات کے بیش نظر حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام نے معاویہ کی طرف سے سلح کی تجویز کو بھو تراکط کے ساتھ قبول کیا اور خلافت سے دستبر دار ہوگئے ۔ لیکن معاویہ نے تمام شراکط کو پیامال کر کے ان میں سے کسی ایک پڑمل نہیں کیا ۔

حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام نے اس طرح اپنی ، اپنے بھائی حضرت امام حسین اور اپنے چند اصحاب کی جان کو یقینی خطرہ سے بچالیا اور اپنے خاص اصحاب کا ایک مخضر ومحدود لیکن حقیقت پر مبنی معاشرہ تشکیل دیا اور اصلی اسلام کو بالکل نابود ہونے سے بچالیا۔
البتہ معاویہ ایسا شخص نہیں تھا جو امام حسن مجتبی کے مقصد اور آپ کے منصوبہ سے بے خبر رہتا ، اس لئے سلح بر قرار ہونے اور پورے طور پر تسلط جمانے کے بعد معاویہ نے حضرت علی علیہ السلام کے دوستوں اور حامیوں کو جہاں کہیں پایا ان کو مختلف ذرائع سے نابود کر دیا ، اگر چیس کے شرائط میں سے ایک شرط بیتھی کہ خاندان رسالت کے حامی اور دوست امان میں رہیں گے۔

بہر حال معاویہ نے اپنے بیٹے یزید کی ولی عہدی کے مقدمات کو ستھکم کرنے کے لئے امام حسن مجتبی علیہ السلام کو آپ کی بیوی کے ہاتھوں زہر دلا کر شہید کرایا ، کیونکہ سلح نامہ کے دوسرے شرائط میں یہ بھی تھا کہ معاویہ کے بعد خلافت پھرسے حضرت امام حسن مجتبی کو ملے گ

وین تعلیم 220

#### حضرت امام حسین علیه السلام (تیسرے ۱ مام)

حضرت امام حسین علیہ السلام اپنے برا در بزرگوار کے بعد حکم خدا اور اپنے بھائی کی وصیت سے امامت کے عہدہ پر فائز ہوئے اور معاویہ کی خلافت کے دوران تقریباً دس سال زندگی گزاری اور اس مدت میں اپنے بھائی حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام کی سیرت پر عمل کرتے رہے اور جب تک معاویہ زندہ تھا امام کوئی موثر کام انجام نہ دے سکے تقریباً ساڑھے نوسال کے بعد معاویہ مرگیا، اور خلافت جوسلطنت میں تبدیل ہو چکی تھی اس کے بیٹے یزید کو ملی۔

یزید، اپنے ریا کارباپ کے برعکس، ایک مست، مغرور، عیاش، فحاشی میں ڈوبا ہوااور لا ابالی جوان تھا۔ یزید نے حکومت کی باگ ڈور سنجالتے ہی مدینہ کے گورنر کو حکم دیا کہ حضرت امام حسین علیہ السلام سے اس کے لئے بیعت لے ور نہ ان کا سرقلم کر کے اس کے پاس تھے دے ۔ اس کے بعد مدینہ کے گورنر نے حکم کے مطابق امام حسین علیہ السلام سے یزید کی بیعت کا تقاضا کیا، آپ نے مہلت چاہی اور رات کو اپنے اہل خانہ کے ساتھ راہی مکہ ہوئے۔ اور حرم غدامیں، جو اسلام میں ایک سرکاری پناہ گاہ ہے، پناہ لی، لیکن وہاں پر چھ مہنے گزار نے کے بعد ، بہتر کے کہ یزید کسی قیمت پر آپ سے دست بردار ہونے والانہیں ہے، اور بیعت نہ بعد ، سمجھ گئے کہ یزید کسی قیمت پر آپ سے دست بردار ہونے والانہیں ہے، اور بیعت نہ کرنے کی صورت میں ، آپ کائل ہونا قطعی ہے۔ اور دوسری جانب سے اس مدت کے کہ یہ کے صورت میں ، آپ کائل ہونا قطعی ہے۔ اور دوسری جانب سے اس مدت کے

دوران عراق سے کئی ہزار خطوط حضرت کی خدمت مین پہنچے تھے کی جن میں آپ کی مدد کا وعدہ دے کرظالم بنی امیہ کے خلاف تحریک چلانے کی دعوت دی تھی۔

امام حسین علیہ السلام عمومی حالات کے مشاہدہ سے اور شواہد وقر ائن سے بمجھ چکے سے کہ آپ
کی تحریک ظاہری طور پر آگے نہیں بڑھ سکتی ہے، اس کے باوجود یزید کی بیعت سے انکار
کر کے تل ہونے پر آمادہ ہوئے اور اپنے ساتھیوں کے ہمراہ تحریک کا آغاز کر کے مکہ سے
کوفہ کی طرف روانہ ہوئے ۔ راستہ میں سرز مین کر بلا (کوفہ سے تقریباً سترکلومیٹر پہلے) دشمن
کے ایک بڑے شکر سے آپ کی مڈ بھیٹر ہوئی۔

امام حسین علیہ السلام راستہ میں لوگوں کو اپنی مدد کے لئے دعوت دے رہے تھے اور اپنے ساتھ چھوڑنے پر ساتھیوں سے تذکرہ کرتے تھے کہ اس سفر میں قطعی طور پرقل ہونا ہے اور اپنا ساتھ چھوڑنے پر اختیار دیتے تھے، اسی لئے جس دن آپ کا شمن سے مقابلہ ہوا تو آپ کے گئے چنے جان نثار ساتھی باقی بچے تھے جنہوں نے آپ پر قربان ہونے کا فیصلہ کیا تھا، لہذا وہ بڑی آسانی کے ساتھ دشمن کی ایک عظیم فوج کے ذریعہ انتہائی تنگ محاصرہ میں قرار پائے اور یہاں تک کہ ان پر پانی بھی بند کیا گیا، اور ایسی حالت میں امام حسین علیہ السلام کو بیعت کرنے یا قتل ہونے کے درمیان اختیار دیا گیا۔

امام حسین علیہ السلام نے بیعت کرنے سے انکار کیا اور شہادت کے لئے آمادہ ہو گئے۔ ایک دن میں صبح سے عصر تک اپنے ساتھیوں کے ساتھ دشمن سے لڑتے رہے۔ اس جنگ میں خود امام، آپ کے بیٹے، بھائی ، بھینچ ، چجیرے بھائی اور آپ کے اصحاب کہ جن کی کل

تعدادتقریباسر افراد کی تھی،شہید ہوئے ۔صرف آپ کے بیٹے امام سجادعلیہ السلام بچے،جو شدید بیار ہونے کی وجہ سے جنگ کرنے کے قابل نہیں تھے۔

دشمن کے نشکر نے ،حضرت امام حسین علیہ السلام کی شہادت کے بعد مال کولوٹ لیا اور آپ کے خاندان کو اسیر بنالیا اور شہداء کے کئے ہوئے سروں کے ہمراہ اسیروں کو کوفہ اور کوفہ سے شام لے جایا گیا۔

اس اسیری میں امام سجاد علیہ السلام نے شام میں اپنے خطبہ سے اسی طرح حضرت زینب کبری سلام اللہ علیہانے کوفہ کے مجمع عام میں اور کوفہ کے گورنر ابن زیاد کے دربار میں اور شام میں یزید کے دربار میں اپنے خطبول سے حق سے پردہ اٹھایا اور بنی امیہ کے ظلم وستم کو دنیا والوں کے سامنے آشکار اور واضح کر دیا۔

بہرحال امام حسین علیہ السلام کی تحریک ظلم ، وزیادتی اورلا ابالی کے مقابلہ میں خود آپ اورآپ کے فرزندوں ،عزیزوں اوراصحاب کے پاک خون کے بہنے اور مال کی غارت اورخاندان کی اسیری پرختم ہوئی ۔ بیتحریک اپنی خصوصیات وامتیازات کے پیش نظر اپنی نوعیت کا ایک ایساوا قعہ ہے انقلاب کی تاریخ کے صفحات پررقم ہے۔ یقین کے ساتھ کہا جاسکتا ہے کہ اسلام اس واقعہ سے زندہ ہے اور اگریہ واقعہ رونمانہ ہوتا تو بنی امیہ اسلام کا نام ونشان باتی ندر کھتے۔

اس جا نکاہ واقعہ نے نمایاں طور پر پنجمبر صلی اللہ علیہ وآلہ کے اہل بیت علیہم السلام کے مقاصد کو بنی امیداوران کے طرفداروں کے مقاصد سے جدا کر کے حق و باطل کو واضح وروش کردیا۔

یہ واقعہ نہایت کم وقت میں اسلامی معاشرہ کے کونے کونے میں منتشر ہوا اور شدیدانقلابوں اور بہت زیادہ خونریزوں کا سبب بناجو بارہ سال تک جاری رہے وآخر کاربنی امہیہ کے زوال کا ایک بنیادی سبب بنا۔

اس واقعہ کا واضح ترین اثر لوگوں کی ایک بڑی تعداد کی معنوی پرورش کے نتیجہ میں رونما ہوا جن کے دلوں میں علی بن ابیطالب کی ولایت نے جڑ پکڑ لی اوران لوگوں نے خاندان رسالت کی دوئتی کو اپنالا تحمل بنالیا اور دن بدن ان کی تعدا داور طاقت بڑھتی گئی۔اور آج کی دنیا میں تقریباً دنیا میں تقریباً در رسالت کی دوئتی کروڑ مسلمان شیعہ کے نام سے موجود ہیں۔

# كياامام حسن او رامام حسين عليهما السلام كي روش مختلف نهي ؟

اگر چہان دومحترم پیشواؤں کی روش۔ جونص پیغیبر صلی اللہ علیہ وآلہ کے مطابق برحق امام ہیں ۔ ظاہراً مختلف نظر آتی ہیں، بعض لوگوں نے اس حد تک کہا ہے کہ: ان دو بھائیوں کے درمیان اس حد تک نظریاتی اختلاف پایاجا تا تھا کہ ایک نے چالیس ہزار سپاہی ہونے کے باوجود ملک کی اور دوسرے نے رشتہ داروں کے علاوہ چالیس دوست واحباب کے ساتھ جنگ کی حتی کہ شش ماہہ طفل شیرخوار کو بھی اس راہ میں قربان کیا۔

لیکن عمیق اور دقیق تحقیقات سے اس نظریہ کے خلاف ثابت ہوتا ہے، کیونکہ ہم دیکھتے ہیں کہ امام حسن علیہ السلام تقریباً ساڑھے نوسال معاویہ کی سلطنت میں رہے اور تھلم کھلامخالفت نہیں کی۔امام حسین علیہ السلام نے بھی اپنے بھائی کی شہادت کے بعد تقریباً ساڑھے نوسال معاویہ کی سلطنت میں زندگی گزاری اور تحریک کا نام تک نہیں لیا اور مخالفت نہیں گی۔
پس دونوں کی روش میں اس ظاہری اختلاف کی اصلی ابنیاد کو معاویہ اور یزید کی متضا دروشوں میں ڈھونڈ ناچا ہے نہ کہ ان دومحترم پیشواؤں کے نظریاتی اختلاف میں۔
معاویہ کی روش بظاہر اایک ایسی روش نہیں تھی جو بے دینی پر استوار ہواور اپنی اعلانیہ مخالفت سے احکام دین کا مذاتی اڑا گئے۔

معاویہ اپنے آپ کوایک صحابی اور کا تب وحی کے طور پر پیچنوا تا تھا اور اپنی بہن کے ذریعہ (جو زوجہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور ام المومنین تھیں ) اپنے آپ کو خال المومنین کہلاتا تھا اور خلیفہ دوم کا مورداعتا دتھا اور عام لوگ خلیفہ پر پورااعتا داور خاص احترام رکھتے تھے۔ اسکے علاوہ اس نے لوگوں کی نظر میں پینیم رصلی اللہ علیہ وآلہ کے قابل احترام اکثر اصحاب (جیسے ابو ہریرہ عمروعاص ہمرہ ، بسر اور مغیرۃ بن شعبہ وغیرہ ) کوگورنری اور دیگر حساس حکومتی عہدول پر فائز کیا تھا جولوگوں کے حسن طن کو اس کی طرف مبذول کرتے تھے اور لوگوں میں اس کے فضائل اور دین کے سلسلہ میں صحابہ کے محفوظ ہونے کے بارے میں ۔ یعنی جو کام بھی انجام دیں معذور ہیں ۔ بہت ہی روایتین نقل کرتے تھے، لہذا معاویہ جو بھی کام انجام دیتا تھا وہ قابل تو جیہ ہوتا تھا اور جب اس سے کام نہیں بنتا تھا تو معاویہ بھاری انعام واکرام اور لا لی خوبی کر اعتراض کرنے والوں کا منہ بند کرتا تھا ۔ جہاں پر یہ حربہ کارگر ثابت نہیں ہوتا تھا ۔ جہاں پر یہ حربہ کارگر ثابت نہیں ہوتا تھا ۔ جہاں پر یہ حربہ کارگر ثابت نہیں ہوتا تھا ۔ جہاں پر یہ حربہ کارگر ثابت نہیں ہوتا تھا ۔ جہاں پر یہ حربہ کارگر ثابت نہیں ہوتا تھا ۔ چہاں پر یہ خوالوں کونابود کراتا تھا ۔ چہاں ہوتا نہی حامیوں اور طرفد اروں کے ذریعہ مخالفت کرنے والوں کونابود کراتا تھا ۔ چہاں ہو خیانی پر یہ خوالوں کونابود کراتا تھا ۔ چہاں ہوتا نہی عامیوں اور طرفد اروں کے ذریعہ مخالفت کرنے والوں کونابود کراتا تھا ۔ چنا نچہ

اس کے ان ہی حامی صحابیوں کے ہاتھوں ، دسیوں ہزار بے گناہ شیعیان علی اور دیگر مسلمانوں حتی کہ بیغیمرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے صحابیوں کی ایک جماعت کو بھی قتل کیا گیا۔
معاویہ تمام کاموں میں ایک حق بجانب روپ اختیار کرتا تھا اور ایک خاص صبر وحجمل سے قدم
بڑھا تا تھا اور ایک خاص مہر بانی سے لوگوں کو اپنا محب اور مطبع بنالیتا تھا یہاں تک کہ بھی اپنے
خلاف گالیاں سنتا تھا اور جھگڑوں سے رو برو ہوتا تھا ، لیکن خنداں پیشانی اور عفو و بخشش کے
ساتھ جواب دیتا تھا، وہ اس طرح اپنی سیاست کو نافذ کرتا تھا۔

حضرت امام حسن اورامام حسین علیہ السلام کا بظاہر احترام کرتا تھا اور دوسری طرف سے اعلان کرتا تھا اور دوسری طرف سے اعلان کرتا تھا جو بھی شخص اہل بیت علیہم السلام کے فضائل میں کوئی حدیث بیان کرے گا اس کی جان ومال اور عزت و آبروکسی صورت میں محفوظ نہیں ہے اور جو شخص اصحاب کی منقبت میں کوئی حدیث بیان کرے گا تواسے انعام واکرام سے نواز اجائیگا۔

اسی طرح یہ بھی حکم دیتا تھا کہ خطباء مسلمانوں کے منبروں سے علی کو (لازمی طور پر) گالیاں دیں اور اس کے حکم سے حضرت علی کے حامیوں کو جہاں بھی پاتے تھے موقع پر ہی قتل کرڈالتے تھے اور اس کام میں اس قدر زیادتی کی کہ حضرت علی علیہ السلام کے دشمنوں کی ایک بڑی تعداد کو بھی آپ کی دوستی کے الزام میں قتل کیا گیا۔

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت امام حسن علیہ السلام کے انقلاب سے اسلام کو نقصان پہنچا۔ اور آپ اور آپ کے ساتھیوں کا خون رایگان ہوتا۔

ان حالات میں بعید نہیں تھا معاویہ امام حسین کو اپنی ہی افراد میں سے کسی کے ذریعہ لّل

کروا تا اوراس کے بعد عام لوگوں کے جذبات کو ٹھنڈ اکرنے اورا فکار کو بدلنے کے لئے آپ کے ماتم میں اپنا گریبان چاک کرتا اور آپ کے خون کا بدلہ لینے کے بہانے سے آپ کے شیعوں کا قتل عام کرتا ، کیونکہ اس نے یہی رویہ عثمان کے بارے میں اختیار کیا تھا۔ (۱)
لیکن یزید کی سیاسی روش کسی صورت میں اس کے باپ کی روش سے مشابہ نہیں تھی ۔ وہ ایک خود خواہ اور لا ابالی و بے دین جوان تھا ، زور وزیردتی کے علاوہ پچھ نہیں جانتا تھا ، لوگوں کے افکار ونظریات کوکوئی اہمیت نہیں دیتا تھا۔

یزید نے اسلام کوپس پردہ پہنچائے جانے والے نقصانات کو ایپے مخصر دور حکومت میں اچا تک آشکار کیا اور اس سے پردہ ہٹادیا۔

ا پنی حکومت کے پہلے سال میں، خاندان پیغمبر صلی الله علیہ وآلہ کا قتل عام کیا۔

دوسرے سال مدینه منوره کومنهدم کیا اور تین دن تک لوگوں کی عزت، ناموس اور جان و مال

کواپنے سپاہیوں کے لئے مباح قرار دیا۔

تیسرے سال کعبہ کومنہدم کردیا۔

اسی وجہ سے ،امام حسین علیہ السلام کے انقلاب نے لوگوں کے ذہنوں اور افکار میں جگہ پائی اور روز بروز بیا تر گہرااور نما یاں ہوتا گیا اور ابتدائی مرحلہ میں خونین انقلابوں کی صورت میں ظاہر ہوا اور آخر کارمسلمانوں کی ایک عظیم تعدا دکوحق وحقیقت کے حامیوں اور محبان اہل ہیت علیہم السلام کے عنوان سے وجود میں لایا۔

۱۔تاریخ گواہ ہے کہ عثمان نے معاویہ سے مسلسل مدد کی درخواست کی لیکن معاویہ نے

اسکامثبت جواب نہیں دیا لیکن جب عثمان قتل کئے گئے تو ان کے خون کا بدلہ لینے کے بہانہ سے امیر المؤمنین حضرت علی علیہ السلام سے جنگ کی ۔

یمی وجہ تھی کہ معاویہ نے یزید کواپنی وصیتوں کے شمن میں تاکید ونصیحت کی تھی کہ امام حسین علیہ السلام سے کوئی سروکار نہ رکھے اوران پراعتراض نہ کرے۔لیکن کیا یزید کی مستی اورخودخواہی اسے اس بات کی اجازت دیتی کہ وہ اپنے فائدے اور نقصان میں تمیز دے سکے؟!

#### حضرت امام زین العابدین علیه السلام (چوتھامام)

امام سجادعلیہ السلام نے اپنی امامت کی مدت میں جس روش کو اختیار کیا اسے دو حصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے کہ جو مجموعی طور پر ائمہ اطہار علیہم السلام کی عام روش کے مطابق ہے۔ حضرت امام سجادعلیہ السلام کر بلا کے جا نکاہ واقعہ میں اپنے والدگرامی کے ہمراہ تتے اور حسینی انقلاب میں شریک تتے اور آپ کے والدگرامی کی شہادت کے بعد آپ اسیر کئے گئے اور کر بلاسے کوفہ اور کوفہ سے شام لے جائے گئے ۔ امام سجادعلیہ السلام نے اپنی اسیری میں تقیہ سے کام نہیں لیا اور بلا جھجک حق وحقیقت کا اظہار کرتے تھے، اور موقع وکل کے مطابق اپنی تقریروں نہیں لیا اور بلا جھجک حق وحقیقت کا اظہار کرتے تھے، اور موقع وکل کے مطابق اپنی تقریروں اور بیانات کے ذریعہ خاندان رسالت کی حقانیت اور ان کے فخر ومباہات کو عام وخاص تک اور بیانات کے ذریعہ خاندان رسالت کی حقانیت اور ان میے در دنا کے ظلم وستم اور بے درجی کو

تشت از بام کر کے لوگوں کے جذبات اوراحساسات کوایک پر تلاظم طوفان میں تبدیل کرتے تھے۔

لیکن قیداوراسیری سے رہائی پانے کے بعد،امام سجادعلیہالسلام مدینہ لوٹے اور جال ناری کا ماحول آرام وسکون کے ماحول میں تبدیل ہوا، گھر میں گوشنشینی اختیار کی اور غیروں کے لئے دروازہ بند کردیا اور خدائے متعال کی عبادت میں مشغول ہوئے ۔اور خاموشی سے حق و حقیقت کے حامیوں کی تربیت کرتے رہے۔

حضرت امام سجاد علیه السلام نے اپنی امامت کے ۳ سمال کے دوران بالواسطہ یا براہراست لوگوں کی ایک بڑی تعداد کی پرورش وتربیت کی اوران کو اسلامی معارف کی تعلیم دی۔ جود عائیں حضرت امام سجاد علیه السلام محراب عبادت میں آسانی لہجہ میں پڑھتے اوران کے ذریعہ اسپنے پروردگار سے راز ونیاز فرماتے تھے، وہ عظیم اسلامی معارف کے ایک مکمل دورہ پرشتمل ہیں۔ دعاؤں کے مجموعہ کو صحیفہ سجادیہ کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔

### حضرت امام محمد باقر عليه السلام (يانچوين امام)

حضرت امام محمد باقر علیہ السلام کی امامت کے زمانہ میں دینی علوم کی نشروا شاعت کے لئے کسی حد تک ماحول سازگار ہوا۔ بنی امیہ کے د باؤ کے نتیجہ میں اہل بیت علیہم السلام کی احادیث نابود ہو چکی تھیں جبکہ احکام کے لئے ہزاروں احادیث کی ضرورت ہوتی ہے ،لیکن اصحاب

كۆرىيە ئىغىمراسلام صلى اللەعلىيە وآلەكى نقل كى گئى احادىث كى تعدادىيا ئىچ سوسىزىيا دەنە تقى \_

مختصریہ کہ اس زمانے میں کر بلا کے جانکاہ واقعہ اور حضرت امام سجاد علیہ السلام کی ۳ سالہ کوششوں کے نتیجہ میں شیعوں کی ایک بڑی تعداد وجود میں آگئ تھی لیکن وہ فقہ اسلامی سے خالی ہاتھ تھے۔ چونکہ بنی امیہ کی سلطنت، اندرونی اختلافات، راحت طبی اور حکّام کی بے لیا قتی کے نتیجہ میں کمزور ہورہی تھی اور اس کے پیکر میں روز بروز سستی کے آثار نما یاں ہوتے جارہے تھے، لہذا امام محمد باقر علیہ السلام نے اس فرصت سے فائدہ اٹھاتے ہوئے علوم اہل بیت علیہم السلام اور فقہ اسلامی کے نشروا شاعت کا کام شروع کیا اور تعلیم و تربیت کے بعد اپنے مشہر سے بہت سے دانشوروں کومعا شرے کے حوالے کیا۔

## حضرت امام جعفر صادق عليه السلام (چيام م)

چھے امام حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کے زمانہ میں اسلامی علوم کی نشر واشاعت کے لئے زمین زیادہ ہموار اور حالات زیادہ مناسب تھے، کیونکہ حضرت امام محمد باقر کے ذریعہ احادیث کی نشر واشاعت اور آپ کے مکتب کے شاگر دول کی تبلیغ سے لوگول میں اسلامی معارف اور علوم اہل بیت علیہم السلام کے بارے میں شوق پیدا ہو چکا تھا اور حدیث سننے کے تشنہ تھے۔

اس کے علاوہ اموی سلطنت نیست و نابود ہو چکی تھی اور عباسی سلطنت ابھی پوری طرح سے مستخلم نہیں ہو سکی تھی اور بنی عباس نے اپنے مقاصد کو حاصل کرنے اور بنی امیہ کی حکومت کا تختہ اللئے کے لئے اہل بیت علیہم السلام کی مظلومیت اور شہدائے کر بلا کے خون کو دستا ویر قرار دیا تھا، لہذاوہ اہل بیت علیہم السلام سے خوش اخلاقی سے پیش آتے تھے۔ اس فرصت کو غذیمت سمجھتے ہوئے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے مختلف علوم کی تعلیم و تربیت کا کام شروع کیا۔ تمام اطراف واکناف سے علماء و دانشور گروہ در گروہ آپ کے گھر پر آتے تھے اور آپ کی شاگردی کا شرف حاصل کر کے معارف اسلامی کے مختلف ہنر، اخلاق، تاریخ انبیاء وامم اور حکمت و موعظہ کے بارے میں سوالات کرتے تھے اور جواب حاصل کر تے متحاول

امام جعفر صادق علیہ السلام نے مختلف طبقات کے لوگوں سے بحثیں کیں اور گونا گوں ملل ونحل سے مناظرے کئے اور علوم کے مختلف شعبوں میں کافی شاگردوں کی تربیت کی، آپ کی احادیث اور علمی بیانات سے سیکڑوں کتابیں تالیف ہوئی ہیں، جو اصول کے نام سے مشہور ہیں۔

شیعوں نے ، جو اسلام میں اہل بیت علیہم السلام کی روش پر چلتے ہیں، اپنے دینی مقاصداور مسائل سے آپ کی برکتوں سے مکمل طور پر ابہام کو دور کیا ہے اور اپنے مذہبی مجمولات کو آپ کے واضح اور روشن بیانات سے حل کر دیا۔ اس لئے شیعہ مذہب (کہ وہی مذہب اہل بیت ہے) لوگوں میں مذہب جعفری کے نام سے معروف ہوگیا۔

### امام محمد باقر اور امام جعفر صادق عليهماالسلام كي تحريك

اگر چپہ حضرت امام حسین علیہ السلام کی شہادت کے بعد اہل بیت علیہ مالسلام کے پیروؤں میں رفتہ رفتہ اضافہ ہوتا جارہا تھا، کیکن بنی امیہ کے حکام کی طرف سے اہل بیت علیہ مالسلام کے پیروؤں پر زبردست دباؤ کی وجہ سے امام سجاد علیہ السلام کے لئے ممکن نہیں تھا، کہ معارف اسلامی کی تعلیم کا کام عملی اور اعلانیہ طور پر انجام دیں، یہاں تک کہ حضرت امام محمد باقر علیہ السلام کے زمانہ میں اموی سلطنت اندرونی اختلافات اور بنی عباس سے شکاش کے نتیجہ میں کمزور ہونے کے بعد ختم ہوئی گئی۔

اس کئے شیعہ اور اہل بیت علیہم السلام کے پیرو اور حضرت امام سجاد علیہ السلام کی ۳ سالہ امامت کے دور ان تربیت یافتہ شاگردوں کوموقع ملا اور وہ دور دراز علاقوں سے سیلاب کی طرح امام محمد باقر علیہ السلام کے گھر پرآ کردینی علوم اور اسلامی معارف کی تعلیم حاصل کرتے ہے۔

امام محمد باقر علیہ السلام کے بعد امام جعفر صادق علیہ السلام نے بھی اسلامی معارف کی نشر واشاعت کا کام شروع کیا، دنیا کے کونے کونے سے آنے والے دانشوروں کو قبول کر کے آپ ان کی تعلیم وتر بیت فرماتے تھے اور آپ کی کوششوں کے نتیجہ میں ہزاروں دانشور مختلف علوم و فنون کو آپ سے سیکھ کردنیا بھر میں ان علوم کی نشر واشاعت میں مشغول ہوئے۔

حضرت امام جعفرصادق علیہ السلام کے شاگردوں کی تالیف کی ہوئی کتابوں کی تعداد چارسوہے جواصول اربعما ہ کے نام سے شیعوں میں معروف ہیں۔
ان کے بعد آنے والے باقی ائمہ علیہم السلام نے بھی ان دواماموں کی روش پڑمل کرتے ہوئے معارف اسلامی کی نشرواشاعت کی ، بنی عباس کے سخت اور شدید دباؤ کے باوجود ،انہوں نے بھی بہت سے دانشوروں کی پرورش وتربیت کی اوراسلام کے علمی خزانوں کوان کے حوالے کیا۔ان بی ائمہ صدی علیہم السلام کی کوششوں کے متیجہ میں آج، دنیا کے کونے کونے میں کروڑ وں اہل حق موجود ہیں۔

### حضرت امام موسى كاظم عليه السلام

(ساتويں امام)

بنی عباس نے بنی امیہ کی حکومت کا تختہ اللئے کے بعد خلافت پر قبضہ جمایا۔ پھراس کے بعد بنی فاطمہ کی طرف رخ کیا اور پوری طاقت کے ساتھ خاندان نبوت کو نابود کرنے پر اتر آئے ، پچھلوگوں کے سرقلم کئے ، پچھکوزندہ دفنادیا اور پچھکو ممارتوں کی بنیا دوں میں یا دیواروں میں چن دیا۔

چھے امام حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کے گھر کوجلاد یا اور خود حضرت کو چند بارعراق بلایا۔اس طرح چھے امام کی زندگی کے آخری دنوں میں تقیہ اور سخت ہوگیا تھا اور چونکہ حضرت پرشدید پابندی تھی ،لہذا خاص شیعوں کے علاوہ آپ کسی سے ملاقات نہیں کرتے تھے اور آخر کارعباسی خلیفہ منصور کے ذریعہ زہرسے شہید کئے گئے ۔اس طرح ساتویں امام حضرت موسی کاظم کی امامت کے زمانہ میں دشمنوں کا دباؤ بہت سخت تھا اور روز بروز برطتا حار ہاتھا۔

حضرت امام موی کاظم علیہ السلام نے شدید تقیہ کے باوجود علوم اسلامی کی نشر واشاعت کو جاری رکھااور بہت ہی احادیث کوشیعوں کے حوالہ کردیا۔ چنانچے یقین کے ساتھ کہا جاسکتا ہے کہ آپ سے منقول فقہی احادیث پانچویں اور چھٹے امام کے بعد دوسرے ائمہ کی نسبت سب سے زیادہ ہیں۔ تقیہ کی شدت کی وجہ سے آپ سے منقول احادیث میں عالم وعبدصالح جیسی تعبیریں استعال کی گئی ہیں اور حضرت کا نام صریحاً ذکر نہیں کیا گیا ہے۔ حضرت امام موسی کاظم علیہ السلام عباسی خلفاء کے چارافراد: منصور، ہادی، مہدی، اور ہارون کے معاصر سے ۔ آخر کار ہارون کے حکم سے آپ کو گرفتار کر کے قید خانہ میں ڈال دیا گیا اور برسوں تک ایک زندان سے دوسرے زندان میں منتقل ہوتے رہے اور سرانجام زندان میں ہی زہردے کر آپ کوشہید کیا گیا۔

رين تعليم 234

#### حضرت امامر سرضا عليه السلام

(آگھویں امام)

حالات پرغوروفکر کرنے سے ہرصاحب نظر کے لئے واضح تھا کہ خلفائے وقت اور دشمنان اہل بیت علیہم السلام جتناائمہ هدی کوجسمانی اذبتیں پہنچا کرنا بود کرنے کی کوشش کرتے تھے اوران کے شیعوں سے بختی سے پیش آتے تھے، اتنا ہی ان کے پیروؤں کی تعداد بڑھتی جارہی تھی اوران کا بیمان مزید مستحکم ہوتا جارہا تھا اور دربار خلافت ان کی نظروں میں ایک نجس اور ناپاک دربار مجھا جاتا تھا۔

یہ مطلب، ایک باطنی عقیدہ تھا جوائمہ اطہار علیہم السلام کے معاصر خلفاء کو ہمیشہ رنج وعذاب میں مبتلا کرر ہاتھااور حقیقت میں انھیں بےبس اور بیچارہ کر کے رکھدیا تھا۔

مامون ، بنی عباس کا ساتواں خلیفہ تھا اور حضرت امام رضاعلیہ السلام کا معاصر تھا۔اس نے اپنے بھائی امین کوتل کرنے کے بعد خلافت پر اپنی گرفت مظبوط کر لی اور اس فکر میں پڑا کہ اپنے آپ کو باطنی رنج و پریشانی سے ہمیشہ کے لئے نجات دے اور زوروز بردستی اور دباؤکے علاوہ کسی اور راستہ سے ہٹادے۔

اس منصوبہ کومملی جامہ پہنانے کے لئے جس سیاست کو مامون نے اختیار کیا، وہ پیتھی کہ اپناولی عہد، حضرت امام رضاعلیہ السلام کو بنایا تا کہ حضرت کو ناجائز خلافت کے نظام میں داخل کر کے شیعوں کی نظروں میں آپ کومشکوک کر کے ان کے ذہنوں سے امام کی عصمت وطہارت کو نکال دے۔ اس صورت میں مقام امامت کے لئے کوئی امتیاز باقی نہ رہتا، جوشیعوں کے کونکال دے۔ اس صورت میں مقام امامت کے لئے کوئی امتیاز باقی نہ رہتا، جوشیعوں کے

مذہب کا اصول ہے، اس طرح ان کے مذہب کی بنیا دخود بخو دنا بود ہوجاتی۔

اس سیاست کوملی جامہ پہنانے میں ایک اور کامیا بی بھی تھی وہ یہ کہ، بنی فاطمہ کی طرف سے خلافت بنی عباس کوسر نگوں کرنے کے لئے جو پے در پے تحریکیں سراٹھار ہی تھیں، ان کو کچل دیا جاتا، کیونکہ جب بنی فاطمی مشاہدہ کرتے کہ خلافت ان میں منتقل ہو چکی ہے ، تو فطری طور پراپنے خونین انقلابوں سے اجتناب کرتے۔البتہ اس منصوبہ کومملی جامہ پہنانے کے بعد امام رضاعلیہ السلام کوراستے سے ہٹانے میں مامون کے لئے کوئی حرج نہیں تھا۔ مامون نے حضرت امام رضاعلیہ السلام کو پہلے خلافت قبول کرنے اور اس کے بعد ولی عہدی کاعہدہ قبول کرنے اور اس کے بعد ولی عہدی کاعہدہ قبول کرنے اور اس کے بعد ولی عہدی کاعہدہ قبول کرنے تاکید، اصرار اور دھمکی کے کاعہدہ قبول کرنے کی پیش کش کی۔امام نے مامون کی طرف سے تاکید، اصرار اور دھمکی کے

نتیجہ میں آخر کاراس شرط پر ولی عہدی کو قبول کیا کہ حکومت کے کاموں میں جیسے عزل ونصب

میں مداخلت نہیں کریں گے۔

حضرت امام رضا علیہ السلام نے ایسے ماحول میں لوگوں کے افکار کی ہدایت کرنے کا کام سنجالا اور جہال تک آپ کے لئے ممکن تھا مختلف مذاہب وادیان کے علماء سے بحثیں کیں اور اسلامی معارف اور دینی حقائق کے بارے میں گراں بہا بیانات فرمائے (مامون بھی مذہبی بحثوں کے بارے میں کافی دلچیہی رکھتا تھا) اسلامی معارف کے اصولوں کے بارے میں جشوں کے بارے میں جس طرح امیر المونین کے بیانات بہت ہیں اور دیگرائمہ کی نسبت بیش تر ہیں۔ حضرت امام رضا علیہ السلام کی برکتوں میں سے ایک برکت میتھی ، کہ آپ کے آباء واجداد کی بہت سی احادیث جوشیعوں کے یاس تھیں ، ان سب کوآپ کی خدمت میں پیش کیا گیا اور آپ

کے اشارہ اور شخیص سے ان میں سے ، دشمنوں کے نایاک ہاتھوں کی جعل اور وضع کی گئی احادیث کوشخص کر کےمستر دکیا گیا۔

حضرت امام رضاعلیه السلام نے ولی عہدی کے طور پر جوسفر مدینه منورہ سے مرو تک کیا،اس کے دوران ، خاص کرایران میں عجیب جوش وخروش پیدا ہوااورلوگ ہر جگہ سے جوق در جوق زیارت کے لئے آپ کی خدمت میں آتے تھے اور شب وروزآپ کے شمع وجود کے گرد پروانہ وارر ہے تھاورآپ سے دینی معارف واحکام سکھتے تھے۔ مامون نے جب دیکھا کہلوگ بےمثال اور حیرت انگیز طور پر حضرت امام رضاعلیہ السلام کی طرف متوجہ ہیں تواس کواپنی سیاست کے غلط ہونے کا احساس ہوا ،اسلئے اس نے اپنی غلط

سیاست میں اصلاح کرنے کی غرض سے امام کوز ہر دیکر شہید کیا اور اس کے بعد اہل بیت علیہم السلام اوران کے شیعوں کے بارے میں خلفاء کی اسی پرانی سیاست پر گامزن رہا۔

ين عليم 237

حضرت امام محمد تقی علیه السلام (نویں ۱ مام)

حضرت امام على نقى عليه السلام (دسوين امام)

حضرت امام حسن عسكري عليه السلام (گيار ہويں امام)

ان تین ہستیوں کی زندگی کے حالات مشابہ تھے۔امام رضا علیہ السلام کی شہادت کے بعد مامون نے آپ کے اکلوتے بیٹے حضرت امام محمد تقی علیہ السلام کو بغداد بلایا اور پیارومحبت سے پیش آیا، اپنی بیٹی سے آپ کی شادی کی اور پورے احترام کے ساتھ اپنے پاس رکھا۔ بیطرزعمل، اگر چہدوستانہ دکھائی دیتا تھا، لیکن مامون نے حقیقت میں اس سیاست کے ذریعہ امام علیہ السلام پر ہر لحاظ سے شدید پابندی لگائی تھی ۔حضرت امام علی نقی وحضرت امام حسن مسکری علیجا السلام کا اپنی امامت کے دوران سامرامیں۔جوان دنوں دارالخلافہ تھا۔ سکونت کرنا بذات خودایک قشم کی نظر بندی تھی۔

ان تین اماموں کی امامت کی مدت مجموعی طور پر ۷۷ سال ہے ،ان دنوں ایران ،عراق اورشام میں رہنے والے شیعوں کی تعداد لاکھوں تک پہنچ گئی تھی اوران میں ہزاروں رجال حدیث بھی موجود تھے۔اسکے باوجودان تین ائمہ کیہم السلام سے منقول احادیث بہت کم ہیں اوران کی عمرین بھی کم تھیں نویں امام ۲۰ سال کی عمر میں دسویں امام ۲۰ سال کی عمر میں اور

گیارہویں امام ۲۷ سال کی عمر میں شہید کئے گئے۔ یہ سب نکات اس بات کی واضح دلیل ہیں کہ ان کے زمانے میں دشمنوں کی طرف سے ان پر شدید پابندی تھی اور ان کے کام میں روڑے اٹکائے جاتے تھے، لہذا یہ ائمہ اپنی ذمہ داریوں کو آزادانہ طور پر انجام نہیں دے سکتے تھے، پھر بھی دین کے اصول اور فروع کے بارے میں ان تین ائمہ سے بعض گراں بہا احادیث نقل ہوئی ہیں۔

## حضرت امام مهدى موعود عجل الله تعالى فرجه الشريف (باربوين امام)

حضرت امام حسن عسکری علیه السلام کے زمانه میں خلافت کی انتظامیہ نے فیصلہ کیا تھا کہ ہرممکن وسلم اور اس میں انتظامیہ نے مسئلہ امامت اور اس کے ذریعہ مسئلہ امامت اور اس کے نتیجہ میں مذہب تشکیع کوئتم کر دیں۔ حضرت امام حسن عسکری علیہ السلام پر دوسری پابندیوں کے علاوہ بیجی ایک یابندی تھی۔

اس لحاظ سے امام عصر عجل اللہ تعالی فرجہ الشریف کی پیدائش مخفی رکھی گئی اور آپ (عج) کی چھ سال کی عمر تک آپ (عج) کے پدر ہزر گوارزندہ تھے۔ آپ (عج) کولوگوں کی نگاموں سے پوشیدہ رکھا جاتا تھا اور شیعوں کے چند خاص افراد کے علاوہ آپ (عج) کوکوئی نہیں دیکھ سکتا تھا

والدگرامی کی شہادت کے بعد حضرت (عجی) نے ،خدا کے حکم سے غیبت صغری اختیار کی ،اوراپنے چارخاص نا بُول کے ذریعہ جو یکے بعد دیگرے آپ (عجی) کے نائب مقرر ہوئے تھے۔ ہوئے تھے،شیعوں کے سوالات کا جواب دیتے تھے اوران کی مشکلات کو حل فرماتے تھے۔ اس کے بعد سے حضرت (عجی) آج تک غیبت کبری میں ہیں ، جب آپ (عجی) کو خدا کا حکم ہوگا تو اس وقت ظہور فرما کرزمین کوعدل وانصاف سے بھر دیں گے جوظم وستم سے پھر چکی ہوگا۔

پیغمبراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے حضرت مہدی موعود (عج) اور آپ (عج) کی غیبت وظہور کے بارے میں شیعہ وسی راویوں نے بے شااحادیث نقل کی ہیں اور اسی طرح شیعوں کی بزرگ شخصیتوں کی ایک بڑی تعداد آپ (عج) کے والد گرامی کی زندگی میں آپ (عج) کی خدمت میں پہنچ کر آپ (عج) کے نورانی جمال کا دیدار کرچکی ہے اور آپ (عج) کے والد گرامی سے امامت کی خوش خبری سن چکی ہے۔

اسکے علاوہ نبوت اورامامت کی بحث میں ہم اس نتیجہ پر پہنچے ہیں کہ دنیا ہر گز خدااوراس دین کی حفاظت کرنے والے امام سے خالی نہیں رہے گی۔

#### ائمهدين كيروشكااخلاقي تتيجه

خدا کے انبیاء اور ائمہ دین کے بارے میں جو پھھ تاریخ سے خلاصہ کے طور پر حاصل ہوتا ہے ، وہ یہ ہے کہ وہ حقیقت پسند اور حق کے پیروشھے اور عالم بشریت کو حقیقت پسندی اور حق کی پیروی کرنے کی دعوت دیتے تھے اور اس سلسلے میں ہوشم کی جال نثاری اور قربانی دینے سے گریز نہیں کرتے تھے۔

دوسرےالفاظ میں بہ کہا جائے کہ وہ کوشش کرتے تھے کہ انسان اورانسانی معاشرہ کی کماحقّہ تربیت کریں ۔وہ چاہتے تھے کہ لوگوں پر جاہلانہ یاخرا فاتی افکار کی حکمرانی کے بجائے تھے افکار وعقائد حکم فرما ہوں ،اورانسانیت کے پاک دامن کوحیوانی خصلتوں سے داغدار اور آلودہ نہ ہونے دیں درندوں کی طرح ایک دوسرے کو بھاڑنے اور اپناا پیٹ بھرنے کے بجائے انسانی عادات کواپنا کرزندگی کے بازار میں انسانیت کا سرمابیدگا کرانسانیت کے نقذ فائدے سے سعادت حاصل کریں۔ یعنی وہ ایسے تھے جوا بنی سعادت نہیں چاہتے تھے مگر معاشرے کی سعادت اور عالم انسانیت کے لئے اس کےعلاوہ کسی فریضہ کو شخیص نہیں دیتے تھے۔ انہوں نے اپنی بھلائی اورسعادت (کہانسان اس کے علاوہ کوئی چیز نہیں جاہتا ہے)اس میں دیکھی تھی کہ سب کے خیرخواہ ہول اور چاہتے تھے کہ دوسرے بھی ایسے ہی ہول ، لینی جوِّخُص جس چیز کواینے لئے پیند کرتا ہے،اسے دوسرے کیلئے پیند کرےاورجس چیز کواینے لئے پیندنہیں کر تا ہے اسے دوسروں کے لئے بھی پیندنہ کرے۔ اسی حقیقت بینی اور حق کی پیروی کے نتیجہ میں ان حضرات نے اس عام انسانی فریضہ کی اہمیت

اسی حقیقت بینی اور حق کی پیروی کے بیجہ میں ان حضرات نے اس عام انسانی فریضہ کی اہمیت خیرخواہی اور دیگر جزئی فرائض ،جو اس کے فروع ہیں،کا پتہ چلایا ہے اور جال شاری وفدا کاری جیسے صفات کے مالک بن گئے ہیں اور انہوں نے راہ حق میں جان ومال کی قربانی دینے سے گریز نہیں کیا اور بدخواہی پر مشمل ہر صفت کو جڑسے اکھاڑ کر چینک دیا۔وہ اپنے دینے سے گریز نہیں کیا اور بدخواہی پر مشمل ہر صفت کو جڑسے اکھاڑ کر چینک دیا۔وہ اپنے

مال وجان کے بارے میں بخل سے کام نہیں لیتے تھے۔خود پرستی اور کنجوسی سے متنفر تھے ، جھوٹ نہیں بولتے تھے، دوسروں کی عزت اور جان ومال پر تجمعوٹ نہیں کو لتے تھے، دوسروں کی عزت اور جان ومال پر تجاوز نہیں کرتے تھے۔ان صفات کی تفصیلی وضاحت اور آثار کو اخلاق کے حصہ میں ہونا چاہئے۔

#### ائمه معصومين عليهم السلام كے اجمالي حالات

#### يهلحامام

نام: امير المونين حضرت على بن ابيطالب عليه السلام

پیدائش: ۲۳ سال قبل ہجرت

خلافت: ۳۵ ہجری

شهادت: ۲۰ هجری

مدت خلافت: تقريباً يا نج سال

مدت عمر: ٣٣ سال

رین تعلیم دین تعلیم

#### دوسس مےامام

نام: حسن عليدالسلام

مشهورلقب: مجبتى

كنيت: ابومحمر

والدكرامي: حضرت امير المونين على بن ابيطالب عليه السلام

پیدائش: ۳ ہجری

شهادت: ۰ ٥ ہجری،معاویہ کے ایماء پراپنی زوجہ کے ذریعہ

زہرسے شہید کئے گئے۔

مدت عمر: ٤٨ سال

مدت امامت: دس سال

#### تیسس مے امام

نام: حسين عليه السلام

لقب: سيدالشهدائ

كنيت: ابوعبدالله

والدرّامي: حضرت امير المونين على بن ابيطالب عليه السلام

پیدائش: ٤ ہجری

دين تعليم 243

شہادت: ٦١ ہجري، يزيد بن معاويہ كے مكم سے شہيد كئے گئے۔

مدت عمر: ٥٧ سال

مدت امامت: دس سال

چوتھےامام

نام: على عليه السلام

لقب: سجاداورزين العابدين

كنيت: ابومجمه

والدگرامی: حضرت امام حسین علیه السلام

پیدائش: ۳۸ ہجری

شہادت: ۹۶ ہجری میں ہشام بن عبدالملک کے عکم سے

زہردیا گیا۔

مدت عمر: ٦٦ سال

مدت امامت: ٥٣ سال

رين قعليم 244

#### پانچویںامام

نام: مجمعليه السلام

لقب: باقر

كنيت: ابوجعفر

والدگرامي: حضرت امام سجادعليه السلام

بیدائش: ۸۰ ہجری

شہادت: ۱۱۷ ہجری میں ابراہیم بن ولید کے حکم سے

زہردیا گیا۔

مدت عمر: ٥٩ سال

مدت امامت: ٢٣ سال

#### چھٹےامامر

نام: جعفرعليهالسلام

لقب: صادق

كنيت: ابوعبدالله

والدكرامي: حضرت امام محمد باقر عليه السلام

رین تعلیم 245

پیدائش: ۸۰ ہجری

شہادت: ۱٤٨ ہجري میں منصور عباسی کے عکم سے زہر دیا گیا

مدت عمر: ۲۸ سال

مدت امامت: ۳۱ سال

#### سأتويسامامر

نام: موسى علىيدالسلام

لقب: كاظم

كنيت: ابوالحس

والدگرامی: حضرت امام جعفرصادق علیه السلام

پیدائش: ۱۲۸ ہجری

شهادت: ۱۸۲ ججری

مدت عمر: ٥٤ سال

مدت امامت: ٥٣ سال

ديني تعليم 246

#### آڻهويں امامر

نام: على عليه السلام

لقب: رضا

كنيت: ابوالحسن

والدگرامی: حضرت امام موسی کاظم علیه السلام

بيدائش: ١٤٨ ہجری

شہادت: ۲۰۳ جری میں مامون عباسی کے ہاتھوں زہرسے

شہید کئے گئے

مدت عمر: ٥٥ سال

مدت امامت: ٢١ سال

#### نویںامام

نام: محمدعليهالسلام

لقب: تقی اور جواد

كنيت: ابوجعفر

والدگرامي: حضرت امام رضاعليه السلام

بیدائش: ۱۹۰ ہجری

دين قعليم 247

شہادت: ۲۲۰ ہجری میں معتصم عباسی کے ایما پر اپنی زوجہ کے

ہاتھوں زہر سے شہید کئے گئے

مدت عمر: ٢٥ سال

مدت امامت: ۱۷ سال

#### دسويسامامر

نام: على عليه السلام

لقب: ہادی و نقی

كنيت: ابوالحسن

والدكرامي: حضرت امام محمرتني عليه السلام

پیدائش: ۲۱۶ ہجری

شهادت: ۲۵۶ ججری

مدت عمر: ٤٠ سال

مرت امامت: ٣٤ سال

دين تعليم 248

#### گیام ہویں امام

نام: حسن عليه السلام

لقب: عسكري

كنيت: ابومحمر

والدكرامي: حضرت امام على نقى عليه السلام

پیدائش: ۲۳۲ ہجری

شهادت: ۲۶۰ ججری

مدت عمر: ۲۸ سال

مدت امامت: ٧سال

#### باسهويسامامر

نام: محم دعليه السلام

لقب: ہادی اور مہدی

كنيت: ابوالقاسم

والدگرامی: حضرت امام حسن عسکری علیه السلام

پیدائش: ۲۵٦ ججری

آپ خدا کے حکم سے نظروں سے غائب ہیں ،جس دن خدا چاہے گاظہور فر ماکر دنیا کوعدل وانصاف سے بھر دس گے۔ رین تعلیم 249

#### اخلاق واحكام كرچند سبق

۱۔اخلاق کے چند سبق

۲۔احکام کے چند سبق

#### ١-اخلاق كے چند سبق

جیسا کہ معلوم ہوا، دین مقدس اسلام ایک ایساعام اور لا فانی نظام ہے، جسے خدائے متعال نے انسان کی دنیوی واخروی زندگی کے لئے خاتم الانبیاء حضرت محمد مصطفی صلی الله علیه وآله وسلم پر نازل فرمایا ہے، تاکہ انسانی معاشرے میں نافذ ہوجائے، اور انسانیت کی کشتی کو جہالت و بدبختی کے بھنور سے ذکال کرنجات کے ساحل پرلگادے۔

چونکہ دین ، زندگی کا نظام ہے ، لہذ اضروری ہے کہ زندگی سے مربوط چیزوں کے بارے میں انسان کے لئے ایک فریضہ کو معین کرے اور اس کے انجام کو انسان سے طلب کرے ۔ کلی طور پر ہماری زندگی تین امور سے مربوط ہے:

۱۔ خدائے متعال سے ، کہ ہم اسکی مخلوق ہیں ، اسکی نعمت کاحق ہرحق سے زیادہ ہے اور اس کی ذات اقدس کے بارے میں فرض شناسی ہرواجب سے زیادہ واجب ہے۔

۲ \_ زندگی کارابطه خود بهار بے ساتھ \_

٣-ايخ جم جنسول سے رابطہ جم اپنے ہم جنسوں كے ساتھ زندگی گزارنے پر مجبور ہيں تاكہ

اپنے کاروکوشش کوان کے تعاون اور مدد سے انجام دیں۔اس بنا پر، ہم قاعد سے کے مطابق کلی طور پر تین فرائض رکھتے ہیں: الف: خدا کے بارے میں فریضہ۔ ب: اپنے بارے میں فریضہ۔ ج: دوسروں کے بارے میں فریضہ۔

#### خدا کے باس میں انسان کافریضہ

خدا کے بارے میں ہمارا فریضہ اہم ترین فریضہ ہے۔ اس کو انجام دینے میں ہمیں پاک دل اور خالص نیت سے کوشش کرنی چاہئے۔ سب سے پہلے انسانی فریضہ ہے کہ اپنے پروردگار کو پہچانے ، کیونکہ خدائے متعال کا وجود ، ہرمخلوق کے وجود کا سرچشمہ ہے اور ہر وجود وحقیقت کا خالق ہے۔ اس کے مقدس وجود کی معرفت اور اس کا علم ہر حقیقت میں نگاہ کے لئے روشی ہے۔ اس حقیقت سے بے اعتنائی اور دوری ، ہرشم کی جہالت ، بے بصیرتی اور فریضہ کے نہ جانے کا سرچشمہ ہے۔ جو خص حق کی معرفت سے بے اعتنائی کرے اور نتیجہ میں اپنے ضمیر جانے کا سرچشمہ ہے۔ جو خص حق کی معرفت سے بے اعتنائی کرے اور نتیجہ میں اپنے ضمیر کے روشن چراغ کو بچھاد ہے ، تو اس کے لئے حقیقی انسانی سعادت کو حاصل کرنے کا کوئی راستہ نہیں ہے۔

چنانچہ ہم مشاہدہ کرتے ہیں، جولوگ خداشاس سے روگردانی کرتے ہیں اورا پنی زندگی میں اس حقیقت کو کوئی اہمیت نہیں دیتے ،وہ انسانی معنویات سے کلی طور پر دور ہیں اوران کی

منطق چو پایوں اور درندوں کی منطق ہے خدائے متعال اپنے کلام پاک میں فرما تاہے: (فعرض عن میں تو تی عن ذکرنا ولم یرد الا الحیوۃ الدنیا ﷺ ذلک مبلغہم من العلم...) (نجم ۲۹،۲۹)

لہذا جو شخص بھی ہمارے ذکر سے منہ پھیرے اور زندگانی دنیا کے علاوہ کچھ نہ چاہے، آپ بھی اس سے کنارہ کش ہوجا کیں، یہی ان کے علم کی انتہاہے۔

البتہ یہ یاددہانی ضروری ہے کہ خداشاس ،انسان کے لئے۔جوایک حقیقت بین اوراستدلالی فطرت والی مخلوق ہے۔اضطراری اورقہری ہے، کیونکہ وہ اپنے خدادادشعور سے خلقت کے جس شئے پر بھی نگاہ کرتا ہے،خالق کا کنات کے وجوداوراس کے علم وقدرت کے آثار کا مشاہدہ کرتا ہے۔اس بنا پر خداشاس کے معنی یہ نہیں ہیں کہ انسان نے خداشاس کو اپنے لئے ایجاد کیا ہے، بلکہ مقصد سے کہ انسان اس واضح حقیقت کو، کہ جس پر پر دہ نہیں ڈالا جاسکتا، بے اعتمانی کی نگاہ سے نہ در کھے اور اپنے ضمیر کو، جواسے ہروقت خدا کی طرف دعوت دیتا ہے، مثبت جواب دے اور اس معرفت کی تحقیق کر کے ہوشم کے شک وشہہ کواپنے دل سے نکال دے۔

#### خداپرستی

خداشاسی کے بعد ہمارادوسرافریضہ خدا پرسی ہے، کیونکہ حق کی معرفت کے ممن میں بید حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ سعادت وخوشختی ۔جو ہمارا تنہا مقصد ہے۔ایک ایسے پروگرام پرممل کرنے اوراسے نافذ کرنے میں پوشیدہ ہے، جسے خدائے متعال نے ہماری زندگی کے لئے معین فرمایا ہے اوراسے اپنے انبیاء کے ذریعہ ہم تک پہنچایا ہے، پس خدائے متعال کے حکم کی اطاعت اوراسکی بندگی ایسافریضہ ہے کہ جس کے مقابلہ میں ہر فریضہ ناچیز اور حقیر ہے ۔ خدائے متعال فرما تاہے:

(قصى ربَّك اللّ تعبدوااللّ ايّا ه-..) (اسرائ ٢٣)

اورآپ کے پروردگارکا فیصلہ ہے کہتم اس کےعلاوہ کسی کی عبادت نہ کرنا...

)لمراعهداليكمريابني آدمران لا تعبدواالشيطن انهلكمر عدو مبين وان اعبدوني هذا صراط مستقيم (نساءه)

اولادآ دم! کیا ہم نے تم سے اس بات کا عہد نہیں لیا تھا کہ خبر دار شیطان کی عبادت نہ کرنا کہ وہ تمہارا کھلا ہواد شمن ہے ، اور میر کی عبادت کرنا کہ یہی صراط متنقیم اور سیدھاراستہ ہے اس بنا پر ، ہمارا فریضہ ہے کہ مقام بندگی اور اپنی ضرورت کو پہچا نیں اور خدائے متعال کی لا محدود عظمت و کبریائی کو مد نظر رکھیں اور اس کو ہر جہت سے اپنے او پر مسلط جان کر اس کے فرمان کی اطاعت کریں ۔ ہم پر واجب ہے کہ خدائے متعال کے سواکسی اور کی پر ستش نہ کریں اور پیغیر گرامی صلی اللہ علیہ و آلہ اور ائمہ ھدی ۔ کہ خدائے متعال نے ہمیں ان کی اطاعت کا حکم دیا ہے۔ کے علاوہ کسی اور کی اطاعت نہ کریں ۔ خدائے متعال فرما تا ہے:

(...اطیعو اللہ واطیعو االر سول واولی الا مر منکھ د...)

(نساءهه)

...الله کی اطاعت کرو،رسول اورصاحبان امر (ائمه ) کی اطاعت کرو

البتہ، خدائے متعال اور اولیائے دین کی اطاعت کے اثر میں ، عملاً خداسے منسوب ہر چیز کا کممل احترام کرناچاہئے۔خداکی کممل احترام کرناچاہئے۔خداکی کتاب (قرآن مجید)، کعبہ شریف، مساجد اور اولیائے دین کی قبور کا احترام کرنا چاہئے ، چنانچے خدائے متعال فرما تاہے:

(...ومن يعظِّم شعائر الله فاتها من تقوى) (ججس) جوبھی الله کی نشانیوں کی تعظیم کرے گائی تنظیم اس کے دل کے تقوی کا نتیجہ ہوگی .

# اپنے باس میں انسان کافریضہ

انسان، اپنی زندگی میں جو بھی روش اختیار کرے اور جس راستہ پر چلے، حقیقت میں وہ اپنے لئے سعادت و کامیا بی کے علاوہ کوئی چیز نہیں چاہتا۔ چونکہ سعادت کو پہچاننا، کسی اور چیز کی پہچانے کے ختم ن میں ہے، یعنی جب تک ہم خود کو نہ پہچانیں گے اس وقت تک اپنی حقیقی ضرور توں۔ کہ ان کو پورا کرنے میں ہماری سعادت ہے۔ کو بھی نہیں پہچان سکیس گے ۔ اس بنا پر انسان کا سب سے اہم فریضہ ہے کہ خود کو پہچان لے تا کہ اس کے سبب اپنی سعادت وخوشی کی کوشش کی کوشش کی کوشش کی کوشش کرے اور اپنی گراں بہا عمر، جواسکا تنہا سر ماہیہ ہے، کومفت میں ضائع نہ ہونے دے۔ پنی غیر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں:

•••••

۱ ـ بحارالانوار، ج٦٦ ،ص٩٩ ـ

امیرالمؤمنین حضرت علی فرماتے ہیں:

جس نے اپنے آپ کو پہچان لیا، وہ معرفت کے بلندترین مقام پر پہنچے گیا (۱)

انسان، اپنے آپ کو پہچاننے کے بعد متوجہ ہوتا ہے کہ اس کاسب سے بڑا فریضہ ہیہ ہے کہ وہ گوہرانسانیت کی قدر کرے۔

اس گوہرتا بناک کو ہواوہوں کے ذریعہ پامال نہ کرے ، اپنی ظاہری وباطنی صفائی کے لئے کوشش کرے تا کہ ایک شیرین، لذت بخش اور ابدی زندگی کو حاصل کرسکے۔

اميرالمؤمنين حضرت على عليه السلام فرماتے ہيں:

جو شخص اینااحتر ام کرے گا،اسکے سامنے نفسانی خواہشات حقیراور ناچیز ہوں گی۔(۲)

انسانی وجود دو چیز وں کا مرکب ہے: روح اور بدن انسان کا فریضہ ہے کہ ان دونوں ارکان کی صحت واستحکام کے لئے کوشش کرے اور اسلام کے مقدس دین میں دونوں حصوں کے بارے میں بیان کئے گئے مفصل اور کافی احکام کے مطابق بدن اور روح کی صفائی کی کوشش کرے۔

رین تعلیم 255

## بدنڪي صفائي

دین مقدس اسلام نے کچھ توانین وضوابط کے شمن میں،جسمانی صفائی کی کافی تا کید کی ہے، جیسے:خون،مردار بعض حیوانوں کا گوشت اورز ہریلی غذاؤں کو کھانے سے منع کی

•••••

۱ غررالحکم، ج۲ ص۱۲۸۷ ص ۱۹۸

۲\_غررالحكم، ج۲، ص ۲۸، ح۱۱۰۹

ہے۔ شراب نوشی ، نجس پانی پینے ، پرُ خوری ، اور بدن کو ضرر پہنچانے کی نہی کی ہے اس کے علاوہ دوسرے احکامات ہیں کہ اس فصل میں ان سب کی تفصیل بیان کرنے کی گنجائش نہیں ہے ، خلاصہ کے طور پر کہا جاسکتا ہے کہ اسلام نے انسان کو تمام نقصان دہ چیزوں سے پر ہیز کرنے کا حکم دیا ہے۔

## صفائي كاخيال

صفائی، حفظان صحت کے اہم اصولوں میں سے ایک اصول ہے، اسی لئے دین اسلام میں اس اصول کو بہت اہمیت دی گئی ہے۔ جو اہمیت اسلام میں صفائی کو دی گئی ہے، کسی اور دین میں نہیں پائی جاتی ہے۔ پیغمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے: انظافة من الایمان (۱) دين تعليم 256

صفائی ایمان کا حصہ ہے

اسکے علاوہ اسلام عام طور پرصفائی اور پاکیزگی کا حکم دیتا ہے، بالخصوص ہرایک کے لئے صفائی کی نضیحت کرتا ہے، جیسے: ہاتھ پاؤں کے ناخن کا ٹنا، سراور بدن کے زائد بالوں کوصاف کرنا ، کھانا کھانے سے پہلے اور بعد میں ہاتھوں کو دھونا ، بالوں کو کنگی کرنا ، کلی کرنا اور ناک میں پانی ڈالنا، دن میں کئی بارمسواک کرنا ، گھر کو جھاڑ و کرنا ، راستوں ، گھر کے درواز وں اور درختوں وغیرہ کے فیچے کوصاف سخرار کھنا۔

ا سکے علاوہ اسلام نے بعض عبادتوں کا حکم دیا ہے کہ جن کا تعلق صفائی ویا کیزگی وغیرہ سے

١- نيج الفصاحه، ح٢١٦١، ص ٢٣٦\_

ہے، جیسے: لباس اور بدن کونجاستوں سے پاک کرنا، دن میں کئی مرتبہ نماز کے لئے وضو کرنااورنماز وروزہ کے لئے مختلف عنسل کرنا۔

# *گلیاور مسوال*

انسان منہ سے کھانا کھاتا ہے اور کھانا کھانے کی وجہ سے منہ آلودہ ہوتا ہے، دانتوں کے درمیان ، زبان پراور منہ کی دوسری جگہوں پر کھانے کے چھوٹے چھوٹے ٹکڑے رہ جاتے ہیں، اس لئے منہ کے اندر بدبو پیدا ہوجاتی ہے اور بعض اوقات کھانے کے ٹکڑوں میں کیمیائی عمل ور عمل اور خمیر ہونے کی وجہ سے زہر یلے مواد وجود میں آتے ہیں اور کھانے کے ساتھ

مل کرمعدے میں جاتے ہیں۔

ا سکے علاوہ ایساشخص لوگوں کے مجمع میں سانس لیکر بد بو پھیلا تا ہے اور دوسروں کواذیت پہنچا تا ہے۔

257

اس لئے شرع مقدس اسلام نے مسلمانوں کو تھم دیاہے کہ ہردن (خاص کر ہروضو سے پہلے) اپنے دانتوں کو مسواک کریں اور صاف پانی سے گئی کریں اور اپنے منہ کوآ لودگی سے پاک کریں۔ پاک کریں۔

## استنشاق (نالمين باني دالنا)

سانس لینا،انسان کی ضرور یات زندگی میں سے ہے اور غالباً جو ہواانسان کے رہنے کی جگہ پر ہوتی ہے، گردوغباراور کثافت سے خالی نہیں ہوتی،البتہ ایسی ہوا میں سانس لینا نظام تفس کے لئے مصر ہے ۔اس ضررکورو کئے کے لئے خدائے مہر بان نے ناک کے اندر کچھ ایسے بال اگائے ہیں جو گردوغبار کو چھپچھڑوں تک پہنچئے نہیں دیتے،اس کے باوجود بھی گردوغبار ناک کے اندر جمع ہوجا تا ہے جس کی وجہ سے ناک کے بال اپنی ذمہ داری نبھانے سے قاصر رہتے ہیں ۔اسلئے دین اسلام میں حکم دیا گیا ہے کہ مسلمان دن میں کئی باروضو سے پہلے ناک میں یائی ڈالیس اور اپنی ناک میں صاف یانی ڈال کراپنے تنفس سے مربوط حفظان صحت کی رعایت کریں۔

### تهذيباخلاق

انسان، اپنے خداداد ضمیر سے بیندیدہ اخلاق کی قدرہ قیمت کو سمجھتا ہے اور اسکی انفرادی واجہاعی اہمیت کو جان لیتا ہے ۔ لہذا انسانی معاشرے میں کوئی ایسا شخص نہیں ہے کہ جو بیندیدہ اخلاق کی تعریف اور بیندیدہ اخلاق رکھنے والے شخص کا احترام نہ کرے۔ جو اہمیت انسان بیندیدہ اخلاق کو دیتا ہے وہ محتاج تعارف و بیان نہیں ہے اور اسلام میں اخلاق کے بارے میں جو سبع احکام بیان ہوئے ہیں وہ سب واضح ہیں ۔خدائے متعال فرما تا ہے:

(ونفس وماسوً ہا ﷺ فَكَهُمَها فِحُورَ ہاوتقو ہا ﷺ قند اللّٰح من زعمُها ﷺ وقند خاب من رسُّطا) ( سمس٧-٧٠)

اورنفس کی قسم اوراس خداکی قسم جس نے اسے درست کیاہے، پھر بدی اور تقویٰ کی ہدایت دی ہے، بیشک وہ کامیاب ہو گیا جس نے دی ہے، بیشک وہ کامیاب ہو گیا جس نے اسے آلودہ کردیاہے

#### حصولعلم

پندیدہ معنوی صفات میں سے ایک علم ہے اور عالم کی جاہل پر فضیلت وبرتری اظہر من انتہس ہے۔ جو چیز انسان کودوسرے حیوانات سے جدا کرتی ہے، بیشک وہ عقل کی طاقت اور علم کا زیور ہے۔ دوسرے حیوانات میں سے ہرایک اپنی خاص بناوٹ کے مطابق نا قابل تغیر فطرت رکھتا ہے اور کیساں صورت میں اپنی زندگی کی ضرور توں کو پورا کرتا ہے اور اس کی زندگی میں ہرگز کسی قسم کی ترقی اور بلندی کی کوئی امیز ہیں پائی جاتی وہ اپنے اور دوسروں کے لئے کوئی نیا باب نہیں کھول سکتے ہیں بیصرف انسان ہے جوعقل کی طاقت سے، ہرروز اپنے گزشتہ معلومات میں جدید معلومات کا اضافہ کرتا ہے اور طبیعت اور مادرای طبیعت کے قوانین کوکشف کر کے ہرز مانیہ میں اپنی مادی اور معنوی زندگی کوتازگی اوررونتی بخشا ہے، اپنے ماضی کوکشف کر کے ہرز مانیہ میں اپنی مادی اور معنوی زندگی کوتازگی اوررونتی بخشا ہے، اپنے ماضی کے ادوار پر نظر ڈال کرا پنے اور دوسروں کے مستقبل کی بنیاد ڈالتا ہے۔ اسلام نے علم حاصل کرنے کے سلسلہ میں اس قدرتا کیدگی ہے کہ بیغمرا سلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلام نے ہیں:

علم حاصل کرنا ہر مسلمان پرواجب ہے (۱)

علم حاصل کرو،اگر چه چین میں بھی ہو(۲)

•••••

۱۔اصول کافی،ج۱،ص.۳۔

٢ - نيج الفصاحه، ٢٤٤، ص ٦٣ ـ

گهواره سے قبرتک علم حاصل کرنیکی کوشش کرو(۱)

اسلام،خلقت کے اسرار کو جانبے اور آسانوں، زمین ،انسان کی فطرت، تاریخ وملل اور اپنے

اسلاف کے آثار (فلسفہ،علوم ریاضی وطبیعی وغیرہ) کے بارے میں غور وخوش کرنے کی بہت
تاکید کرتا ہے اور اس طرح اخلاقی اور شرعی مسائل (اسلامی اخلاق وقوانین) اور صنائع کے
اقسام۔ جوانسان کی زندگی کومنظم کرتے ہیں۔ کوسیصنے کی اسلام بہت ترغیب ویتا اور تاکید کرتا
ہے۔ پیغیبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نظر میں علم کی اہمیت اس قدر ہے کہ جنگ بدر میں
جب کفار کی ایک جماعت مسلمانوں کے ہاتھوں اسیر ہوگئی، تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم
نے حکم دیا کہ اسیروں میں سے ہر فردزیادہ رقومات اداکر کے آزاد ہوسکتا ہے، کیکن اسیروں
میں جوافر ادتعلیم یافتہ تھے وہ بیر تو مات اداکر نے سے اس شرط پر متعنی قرار دیئے گئے کہ ان
میں سے ہرایک دیں جوان مسلمانوں کو لکھنا پڑھنا سکھائے۔

## اسلام كي نظر ميں طالب علم كي الهميت

ہر مقصد تک پہنچنے کے لئے سعی وکوشش کی اہمیت خوداس مقصد کی اہمیت کے برابر ہوتی ہے اور چونکہ ہرانسان اپنی خداداد فطرت سے عالم بشریت میں علم ودانش کو ہر چیز سے بالا تر جانتا ہے، لہذا طالب علم کی قدرو قیت بالا ترین قدرو قیت ہوگی اس چیز کے پیش نظر کہ اسلام ایسادین ہے کہ جوفطرت کی بنیا دوں پر مستحکم واستوار ہے لہذا ابلا شمہہ طالب علم کی سب سے زیادہ قدرو قیمت کا قائل ہے۔ پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں:

••••

۱ - نجح الفصاحه، ح۲۷ ۳، ص۶۶ ـ

جوعلم حاصل کرنے کی راہ میں ہو، وہ خدا کامحبوب ہے (۱)

اس کے باوجود کہ جہاد، دین کی بنیادوں میں سے ایک بنیاد ہے اور اگر پیغیبر صلی اللہ علیہ و آلہ یاامام حکم جہاد دیدیں تو عام مسلمانوں کا جنگ میں شریک ہونا ضروری ہوجا تا ہے، کیکن جولوگ دینی تعلیم حاصل کررہے ہیں وہ اس حکم سے مستثلیٰ اور معاف ہیں۔ زیادہ سے زیادہ مسلمانوں کو ہمیشہ علمی مراکز میں تعلیم حاصل کرنے میں مشغول رہنا چاہئے۔خدائے متعال فرما تا ہے:

(وما كان المؤمنون لينفر وا كافحة فلولانفر من كلّ فرقة منهم طائفة ليتفقَّهوا في الدّين وليينذ رواقومهم اذ ارجعواليهم لعلّهم يحذرون) (توبه ٢٢٢)

صاحبان ایمان کا بیفرض نہیں ہے کہ وہ سب کے سب جہاد کے لئے نکل پڑیں تو ہر گروہ میں سے ایک جماعت اس کام کے لئے کیوں نہیں نکتی ہے کہ دین کاعلم حاصل کرے اور پھر جب اپنی قوم کی طرف پلٹ کرآئے تواسے عذاب البی سے ڈرائے کہ شایدوہ اسطرح ڈرنے لگیں

## معلماوسمربيكياهميت

علم اورطالب علم کے بارے میں مذکورہ بیان سے اسلام میں معلم کی بھی اہمیت واضح ہوجاتی ہے۔ پیغمبرا کرم صلی الله علیه وآلہ وسلم نے فرمایا: من تعلّمت منہ حرفاصرت له عبدا (۲)

•••••

۱ ـ بحارالانوار، (ج اص ۱۷۸، ح. ۲)

٢ \_ عوالى اللئاني، ج١، ص٢٩٢، ح١٩٣ \_

جو مجھےایک کلم تعلیم دیدے میں خود کواس کابندہ قرار دوں گا

حضرت على عليه السلام فرماتے ہيں:

لوگوں کے تین گروہ ہیں: پہلا: عالم ربانی دوسرا: جواپنی اور دوسروں کی نجات کے لئے علم حاصل کرتا ہے۔ تیسرا: وہ لوگ جوعقل ودانش سے عاری ہوتے ہیں ان لوگوں کی مثال اس کھی کی سی ہے جو جانوروں کے سروصورت پربیٹی ہے اور ہوا کے چلنے پرادھرادھراڑتی ہے یا جہاں سے بھی بد بوآتی ہے اسکی طرف دوڑتی ہے۔

# معلماورشاگردكافريضه

قرآن مجید علم ودانش کو انسان کی حقیق زندگی جانتا ہے ، کیونکہ اگر علم نہ ہوتاتو انسان اور جمادات اور مردول میں کوئی فرق نہ ہوتا۔

اس بنا پر، طالب علم کو چاہئے کہ اپنے معلم کو زندگی کا مرکز تصور کرے تا کہ تدریجا اپنی حقیق زندگی کواس سے حاصل کر سکے ، اس لحاظ سے اسے یہ تصور کرنا چاہئے کہ اس کے توسط سے اسے زندگی ملی ہے اس لئے اس کی عزت و تعظیم میں کو تا ہی نہ کر ہے اور اگر تعلیم وتربیت کے سلسلہ میں اس کی طرف سے اگر شختی بھی دکھائی دے تو اس کی زندگی اور موت کے بعد اس

کے احترام میں کوتا ہی نہ کرے۔

اسی طرح معلم کوبھی اپنے آپ کواپنے شاگرد کی زندگی کا ذمہ دار سمجھنا چاہئے اور جب تک اسے ایک زندہ انسان اور فخر ومباہات کے درجہ تک نہ پہنچا دے اس وقت تھکن محسوس نہ کرےاور آرام سے نہ بیٹھے۔

اگر بھی اس کا شاگر د تعلیم و تربیت حاصل کرنے میں کوتا ہی کرے تواستاد کا حوصلہ بست نہیں ہونا چاہئے ،اگر وہ تعلیم و تربیت میں ترقی کا مظاہرہ کرے تواس کی ہمت افزائی کرنی چاہئے ،اگر لا پروائی کرے تواس کی حوصلہ افزائی کر کے اس میں شوق پیدا کرنا چاہئے اور شاگرد کے جذبات کو ہرگز اینے طرزعمل سے مجروح نہ کرے۔

## ماںباپکے باس میں انسان کا فریضہ

ماں باپ اپنے فرزندگی پیدائش کا ذریعہ اوراس کے ابتدائی مربی ہیں اس سبب سے دین مقدس اسلام میں سب سے اہم نقیحت و تاکید ماں باپ کی اطاعت اوراحترام کے بارے میں کی گئی ہے، یہاں تک کہ خدائے متعال توحید کے ذکر کے بعد والدین کے ساتھ نیکی کی نقیحت کرتے ہوئے فرما تاہے:

(وقصى ربُّك آلا تعبدوااللااتيالاوبالوالدين احسناً...)

(اسرائ ۲۳)

اورآپ کے پروردگار کا فیصلہ ہے کہتم سب اس کےعلاوہ کسی کی عبادت نہ کرنااور مال باپ

كے ساتھ اچھابرتاؤ كرنا...

جن روایتوں میں گناہان کمیرہ کو گنوایا گیا ہے ان میں شرک کے بعد والدین کے ساتھ برے برتا و کو گناہ کمیرہ شارکیا گیا ہے . خدائے متعال مذکورہ آ بیشریفہ کے ممن میں بھی فرما تا ہے : (... اِلمّا یَبَلغنَّ عندا الکبر احدا هما او کلا هما فلا تُقل لَّهما أَفِّ ولا تنهر هما و قل لهما قولاً کریماً واخفض لهما جناح النُّل من الَّرحمة ...) (اسر احسین) قل لهما قولاً کریماً واخفض لهما جناح النُّل من الَّرحمة ...) (اسر احسین) ... اور اگر تمہارے سامنے ان دونوں میں سے کوئی ایک یا دونوں بوڑھے ہوجائیں تو خبر داران سے اف بھی نہ کہنا اور جھڑ کنا بھی نہیں اور ان سے ہمیشہ شریفانہ گفتگو کرتے رہنا ، اوران کے لئے فاکساری کے ساتھ اپنے کندھوں کو جھکا دینا۔

چەخوش گفت زالى بەفرزندخويش چودىدش پانگ افكن وپيل تن گرازعهدخردىت يادآ مدى كە بىچارە بودى درآغوش من نەكردى دراين روز برمن جفا كەتوشىر مردى ومن پيرزن

کیا خوب کہا ہے ایک بوڑھیانے اپنے بیٹے سے جب اس کوایک طاقتورشیر اور ہاتھی کے

مانندد یکھااگر تھے وہ اپنا بچپن یاد آتاجب کہتم میری آغوش میں ایک بچارہ طفل سے ایک بوارہ طفل سے ایک بواھی عورت سے ایک تو اور میں ایک بواھی عورت ہوا۔

دین مقدس اسلام میں، ماں باپ کی اطاعت ، واجب کے ترک ہونے یا حرام میں مرتکب ہونے کے حالاوہ ، واجب ہے، اور تجربہ سے ثابت ہواہے کہ جن لوگوں نے اپنے ماں باپ کو رنج و تکلیف پہنچائی ہے، وہ اپنی زندگی میں خوشخت اور کا میاب وکا مران نہیں ہوئے ہیں۔

## بزس گوں کا احترام

بوڑھوں کا احتر ام بھی لازم ہے۔ چنانچہ پیغیمرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے: بوڑھوں کا احتر ام اور تعظیم کرنا خداکی تعظیم اور احتر ام کرنا ہے (۱)

## اپنے سشته دا سروں کے باس میں انسان کا فریضه

انسان کے ماں باپ کے ذریعہ جورشتہ دارنسی رابطہ رکھتے ہیں، وہ طبیعی خاندان کو شکیل دینے کا سبب بنتے ہیں اورخونی رشتہ اورانسانی خلیوں کے اشتراک کی وجہ سے انسان کو خاندان کا جز وقرار دیتے ہیں ۔اس طبیعی اتحاد اورار تباط کی وجہ سے اسلام نے اپنے پیرووُں کوصلہ ء کا جز وقرار دیتے ہیں ۔اس طبیعی اتحاد اورار تباط کی وجہ سے اسلام نے اپنے پیرووُں کوصلہ ء رحم کا حکم دیا ہے اور قرآن مجید اور ائمہ دین کی روایتوں میں اس سلسلہ میں بہت ہی تا کیدگی گئی ہے ۔خدائے متعال فرما تا ہے:

(...وَٱلقُوااللَّه الله كتسائلون به وَالارحام ان الله كان عليم رقبيباً) (نسايًا)

اور اس خداسے بھی ڈروجس کے ذریعہ ایک دوسرے سے سوال کرتے ہواور قرابت داروں کی بے تعلقی سے بھی۔اللہ سب کے اعمال کانگراں ہے۔

بيغمبرا كرم صلى الله عليه وآله وسلم فرمات ہيں:

میں اپنی امت کوصلہ ، رحم کی نصیحت کرتا ہوں اور اگر رشتہ داروں کے درمیان ایک سال کی دوری کا فاصلہ ہوتو بھی اپنے رشتہ کے پیوند کو نہ توڑیں۔ (۲)

•••••

۱ ـ بحارالانوار،ج ۵ ۷،ص ۲۳ ح۲ ـ ۲ ـ اصول کافی ج۲،ص ۱۵۱ ـ

# ہمسایوں کے باس مے میں انسان کافریضہ

چونکہ ہمسابی زندگی بسر کرنے کی جگہ پر ایک دوسرے سے نزدیک ہونے کی وجہ سے ایک دوسرے سے نزدیک ہونے کی وجہ سے ایک دوسرے سے زیادہ رابطہ رکھتے ہیں اور گویا ایک بڑے خاندان کے حکم میں ہوتے ہیں لہذا ان میں سے کسی ایک کا اچھا اور براطرزعمل ہمسابیوں پر دوسروں کی نسبت زیادہ اثر انداز ہوتا ہے۔

جورات کو اپنے گھر میں صبح ہونے تک شور وغل مجا تاہے، وہ شہر کے آخر میں رہنے والوں کو تکلیف نہیں پہنچا تاہے، لیکن اپنے ہمسایہ کے آرام وآ سائش میں خلل ڈالتاہے۔ جو مالدارا پنے خوب صورت محل میں عیش وعشرت میں زندگی گزار رہا ہے، دور رہنے والے مفلسوں کی نگا ہوں سے دور ہے ،لیکن ہر لمحہ اپنے ایک نگ دست اور غریب ہمسایہ کی جھونپرٹی میں اُگے ہوئے ایک پھول کے پودے کوآ گ لگا تا ہے، تو یقینا ایک دن ایسا آئے گا جب وہ اپنے کیفر کردار تک پہنچ جائے گا۔ اس لحاظ سے دین مقدس اسلام میں ہمسایہ کے حالات کی رعایت کرنے کی بہت تا کیدکی گئی ہے۔ پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں:

جرئیل امین نے ہمسایہ کے بارے میں اس قدر مجھے نصیحت کی کہ مجھے گمان ہونے لگا کہ خدائے متعال ہمسایہ کووارثوں میں قرار دےگا (۱)

۱\_مشدرک الوسائل، ج۸، ۲۲۷ \_

نيز فرمايا:

جو شخص اپنے ہمسایہ کو تکلیف پہنچائے گا ،اس تک بہشت کی خوشبونہیں پہنچے گی ۔جو اپنے ہمسایوں کے حق کی رعایت نہیں کرے گا ،وہ ہم میں سے نہیں ہے ،اور جوسیر ہوگا اور وہ جانتا ہواس کا ہمسایہ بھوکا ہے اور اسے کچھ نہ دیتو وہ مسلمان نہیں ہے۔ (۱) دين تعليم 268

## ماتحتوں او سربیچا سروں کے باس ہے میں انسان کا فریضہ

بیشک معاشرے کی تشکیل لوگوں کی ضرورتوں کو پورا کرنے کے لئے ہوتی ہے اور ایک معاشرے کے افراد کاسب سے اہم فریضہ میہ ہے کہ مختاجوں اور بے چاروں کی دشگیری کریں اور جولوگ اپنی زندگی کی ضروریات کو پورا کرنے کی طاقت نہیں رکھتے ہیں ،کسی نہ کسی طرح ان کی مدد کر کے ان کی مشکلات کوئل کرے۔

آج تویہ مسئلہ واضح ہو چکاہے کہ مالداروں کے مفلس ونا دارا فراد کی طرف توجہ نہ کرنے کی وجہ سے ایسابڑا خطرہ لاحق ہے کہ، جومعا شرے کو نابود کر سکتا ہے اور سب سے پہلے مالدار ہی اس خطرے کے شکار ہوں گے۔

اسلام نے اس خطرہ کے پیش نظر چودہ سوسال پہلے ہی حکم دیا ہے، کہ مالداروں کو اپنی آمدنی کے ایک حصہ کو ہرسال کمزوروں اور حاجتمندوں میں تقسیم کرنا چاہئے اور اگراس سے ان کی ضرورت پوری نہ ہو سکے تومستحب ہے کہ غریبوں کی زندگی کو بہتر بنانے کے لئے جتناممکن ہوسکے راہ خدا میں انفاق کریں۔

•••••

۱ ـ سفینته البحار، ج۲، ص ۱۹ ـ

خدائے متعال فرما تاہے:

(لن تنالواالبرّ حتَّى تنفقوا هِ تَّتُحِبّون...) (آل عمران ۴) تم نیکی کی منزل تکنهیں پہنچ سکتے جب تک اپنی محبوب چیزوں سے راہ خدامیں انفاق نہ کرو رین تعلیم 269

لوگوں کی خدمت ومدد کے بارے میں نقل کی گئی حدیثیں بے ثنار ہیں۔ پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں:

خيرالنّاسانفعهم للنّاس(١)

لوگوں میں سب سے بہتر وہ ہے جوسب سے زیادہ لوگوں کے لئے فائدہ مند ہو۔

نیز فرماتے ہیں:

قیامت کے دن خدا کے نزدیک اس شخص کا مقام سب سے بلند ہوگا جوخدا کے بندوں کی حاجت روائی کی راہ میں سب سے زیادہ اقدام کرے۔(۲)

در بلایار باش یاران را تا کندفضل ایزدت یاری به همه حال بدروی روزی شخم نیکی که این زمان کاری

•••••

۱- نیج الفصاحه، ۲۰۰۵، ۳۱۰ -۲- کنز العمال، ج۲، ص ۹۰ -

## معاشر ہے کے بامر ہے میں انسان کا فریضہ

چنانچہ ہم جانتے ہیں کہ لوگ ایک دوسرے کی مددسے کام کرتے ہیں اوراس کے نتیجہ میں ایک دوسرے کے کام وکوشش سے استفادہ کرتے ہیں اورا پنی زندگی کی ضرورتوں کو پورا کرتے ہیں ۔ان افراد ہے تشکیل پانے والا معاشرہ ایک بڑے انسان کے مانند ہے اور تمام افراد اس بڑے انسان کے اعضاء کے مانند ہیں۔

انسان کے بدن کا ہرعضو، اپنے مخصوص کام کو انجام دیتا ہے اور اپنے کام کے نفع کے علاوہ دوسرے اعضاء کے منافع سے بھی فائدہ اٹھا تا ہے، یعنی اپنی سرگری کی حالت میں اپنے نفع کو دوسرے اعضاء کے منافع کی زندگی کو جاری رکھتا ہے۔ اگر سارے اعضاء خود غرض ہوتے اور دوسروں کے کام نہ میں اپنی زندگی کو جاری رکھتا ہے۔ اگر سارے اعضاء خود غرض ہوتے اور دوسروں کے کام نہ آتے ، مثلا جہاں پر ہاتھ پاؤں اپنے کام میں مشغول ہیں ، آنکھ اپنی نگاہ سے ان کا تعاون نہ کرتی یا منہ غذا کو چبانے اور اس سے لذت حاصل کرنے پر اکتفا کرتا اور معدہ کی ضرورت کو پورانہ کرتا یعنی کھانے کو نہ نگلتا تو انسان بلا فاصلہ مرجا تا اور نتیجہ کے طور پرخود غرض و انحصار طلب اعضاء بھی مرجاتے۔

معاشرہ کے بارے میں معاشرے کے افراد کا فریضہ بھی ایک انسان کے بدن کے اعضاء کے مانند ہے۔ یعنی انسان کواپنا منافع معاشرے کے منافع کے منافع کے منافع کے منافع کے مانند ہے۔ یعنی انسان کواپنا منافع معاشرے کوفائدہ پہنچانے کا خیال ہونا چاہئے تا کہ اپنی مختنوں سے بہرہ مند ہو سکے اور سجی کوفائدہ پہنچائے تا کہ خود بھی بہرہ مند ہو سکے اور سجی کوفائدہ پہنچائے تا کہ خود بھی بہرہ مند ہو سکے ادر سجی کوفائدہ کے حقوق

دين عليم 271

سے دفاع کرے تا کہ خود اسکے حقوق نابود نہ ہوں۔ یہ ایک ایک حقیقت ہے جسے ہم اپنی خداداد فطرت سے سمجھتے ہیں اور دین مقدس اسلام بھی ۔جو فطرت وخلقت پر استوار ہے۔ اس کے علاوہ کوئی اور حکم نہیں رکھتا۔

بیغمبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم فرماتے ہیں:

مسلمان آپس میں بھائی بھائی ہیں اور اجنبیوں کے مقابلہ میں ایک دست، ایک دل اوریک جہت ہیں (۱)

مزید فرماتے ہیں:

المسلم من سلم المسلمون من يدادولسانه (١)

مسلمان وہ ہےجس کے ہاتھ اور زبان سے دوسر ہے مسلمان امان میں رہیں

مزید فرماتے ہیں:

من اصبح ولم يهتمر بأمور المسلمين فليس بمسلم (٦)

جومسلمانوں کے مسائل کواہمیت نہ دے وہ مسلمان ہیں ہے۔

اسی وجہ سے، پیغیمراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جنگ تبوک میں لشکر اسلام کو لے کرروم کی سرحد کی طرف روانہ ہوئے تواس وقت تین افراد نے اس جنگ میں شرکت نہیں کی تھی۔اسلامی لشکر کے جنگ سے واپس آنے پر جب بیتیوں آدمی ان کے استقبال کے

۱- نیج الفصاحه، ص ۶۲، ح۸۱، ۳و۲ ۸، ۳\_

۲ \_ بحارالانوارج ۷۷ ص ۵۳ \_

٣ \_اصول كافي، ج٢، ص١٦٣ \_

لئے گئے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کوسلام کیا، تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ نے اپنے رخ کوموڑ لیا اور ان کے سلام کا جواب نہیں دیا اور اسی طرح مسلمانوں نے بھی ان سے اپنا منھ موڑ لیا، نتیجہ میں مدینہ منورہ میں کسی نے حتی ان کی عور توں نے بھی ان سے بات نہیں کی انہوں نے بہس ہوکر مدینہ کے پہاڑوں میں پناہ کی اور تو بہ واستغفار کیا۔ چند دنوں کے بعد خدائے متعال نے ان کی تو بہ قبول کی پھروہ شہر کے اندر آگئے۔

#### عدالت

قرآن مجیداورائمه دین کی روایتوں کے مطابق عدالت کی دوشمیں ہیں:انفرادی عدالت اور اجتماعی عدالت حدالت کی عدالت کی مدالت کی میدونوں شمیں دین مبین اسلام کی نظر میں نہایت اہمیت کی حامل ہیں۔

## انفرادىعدالت

انفرادی عدالت سے مرادوہ عدالت ہے کہ انسان جھوٹ ،غیبت اوردوسرے گناہان کبیرہ سے پر ہیز کرے اور دوسرے گناہان کبیرہ سے پر ہیز کرے اور دوسرے گناہوں کو بار بارانجام نہ دے جس میں بیصفت ہو،اسے عادل کہتے ہیں اور اسلام کے قوانین کے مطابق ایسا شخص جج، حاکم ، تقلید، اور دیگرا جماعی ذمہ

دين لعليم 273

داریوں کوسنجال سکتا ہے۔لیکن جس میں بید بنی صفات موجود نہ ہوں وہ ان اختیارات سے بہرہ مندنہیں ہوسکتا ہے۔

## اجتماعي عدالت

اجماعی عدالت سے مرادوہ عدالت ہے کہ انسان دوسروں کے حقوق کے بارے میں افراط وتفریط نے مدالت کو وتفریط نے مدالت کو وتفریط نہ کرے اور سب کو قانون اللی کے مقابلہ میں مساوی قرار دے اور اجماعی عدالت کو نافذ کرنے میں دینی مقررات کے حق سے تجاوز نہ کرے، جذبات میں نہ آئے اور سیدھے راستہ سے ننحرف نہ ہو۔ خدائے متعال فرما تاہے:

(انّ اللّه يامر بالعدل...) (نحل. ٩)

بیشک الله عدل کا حکم یتا ہے...

بیثارآ بیوں اور روایتوں میں گفتار وکر دار میں عدالت کے بارے میں حکم ہواہے اور خدائے متعال نے اپنے کلام پاک میں چندمواقع پر ظالموں پر صراحتاً لعنت بھیجی ہے۔ علم اخلاق میں عدالت سے مراد ملکات وصفات نفسانی میں میانہ روی ہے اور بیصفت اس میں یائی جاتی ہے جوانفرادی واجتاعی عدالت کی رعایت کرتا ہو۔

### سچائی

لوگوں کے درمیان آپس میں رابطہ، جوانسان کی اجماعی بنیاد ہے، گفتگو سے برقرار ہوتی ہے۔ اس بنا پرسچ بات جوانسان کیلئے پوشیدہ حقیقت کو ظاہر کرتی ہے، اجماع کے ضروری ارکان میں سے ایک ہے، اور اہم فائد ہے۔ جن سے اجماع ہر گزید نیاز نہیں ہے۔ سچ بات سے حاصل ہوتے ہیں۔ سچائی کے فوائد کو مندر جہذیل چند جملوں میں بیان کیا جاسکتا ہے: ۱۔ سچ بولنے والا، اپنے ہم جنسوں کے لئے قابل اعتماد ہوتا ہے اور ان کواس کی ہر بات کے بارے میں تحقیق کی ضرور ہے نہیں ہوتی۔

۲ ۔ سچ بولنے والا ، اپنے خمیر کے مقابلہ میں سربلندا ورجھوٹ کے رنج سے آسودہ ہوتا ہے۔ ۳ ۔ سچ بولنے والا ، اپنے عہد و پیان کی وفا کرتا ہے اور جوامانت اسکے حوالہ کی جاتی ہے ، اس میں خیانت نہیں کرتا ہے ، کیونکہ رفتار میں سچائی ، گفتار کی سچائی سے جدانہیں ہے۔

٤ - سچ بولنے سے، اکثر اختلافات اور لڑائی جھگڑ ہے ختم ہوجاتے ہیں، کیونکہ اکثر اختلافات اور جھگڑ ہے اس لئے وجود میں آتے ہیں کہ ایک طرف یا دونوں طرف کے لوگ حق وحقیقت سے منکر ہوتے ہیں۔

٥ - سي بولنے سے، اخلاقی عيوب اور قانون کی خلاف ورزی کا ایک بڑا حصہ خود بخو دختم ہوجاتا ہے ، کيونکہ اکثر لوگ اسی قسم کے کردار کو چھپانے کيلئے جھوٹ بولتے ہیں اميرالمئومنين حضرت علی عليه السلام فرماتے ہیں:

حقیقی مسلمان وہ ہے جو سچ بولنے کو۔خواہ اس کے نقصان میں ہو۔جھوٹ بولنے پرتر جیح دیتا

ہے چاہے وہ اس کے لئے مفید ہی کیوں نہ ہواوراس طرح وہ اندرونی سکون حاصل کرتا ہے۔(۱)

#### جهوط

جھوٹ اسلام میں گناہ کبیرہ ہے،جس کے لئے خدائے متعال کے کلام میں یقینی عذاب کا وعدہ دیا گیاہے۔

جھوٹ، صرف شرع میں ہی گناہ اور براعمل نہیں ہے بلکہ عقل کی روسے بھی اس کی برائی

۱- نج البلاغه صالح ،کلمات قصارنمبر ۸ ٥ ٤ دُھُوڑے سے اختلاف کے ساتھ۔

واضح ہے۔ یہ ناپسندیدہ عمل ،معاشرے میں پھیلنے سے،تھوڑی ہی مدت میں لوگوں کے اجتماعی رابطہ یعنی اعتماد کوختم کردیتا ہے، اوراس قسم کے رابطہ کے ختم ہونے سے،لوگوں کا ایک دوسرے پر اعتماد نہیں ہوتا لہذا ،انفرادی طور پر زندگی گزارتے ہیں ،اگر چہ بظاہر اجتماعی صورت دکھائی دیتی ہے۔

ديني تعليم 276

### جهوك كے نقصانات

سے بولنے کے بارے میں مذکورہ بیان سے جھوٹ بولنے کے نقصانات بھی واضح ہوجاتے ہیں۔جھوٹ بولنے کے بارے میں مذکورہ بیان سے جھوٹ بولنے کے نقصانات بھی واضح ہوجا یک بیں۔جھوٹ بولنے والا انسانی معاشرے کو خراب کرڈ التا ہے ،کیونکہ جھوٹ ،نشہ آور چیز کے مانند ہے جومعاشرے کی عقل وشعور کی طاقت کو نابود کر کے حقائق پر پردہ پوشی کرتا ہے یا شراب کے مانند ہے جولوگوں کو مست کر کے عقل کی طاقت کو برے اور بھلے میں تمیز کرنے سے بیکار ماند ہے ۔اسی لئے اسلام نے جھوٹ کو گناہان کبیرہ میں شارکیا ہے اور جھوٹ بولنے والے بنادیتا ہے۔اسی لئے اسلام نے جھوٹ کو گناہان کبیرہ میں شارکیا ہے اور جھوٹ بولنے والے کے لئے کسی قسم کی دین شخصیت کا قائل نہیں ہے۔

پغیبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا:

تين طائفے منافق ہيں، اگر چهوہ نماز بھی پڑھيں اور روزہ بھی رکھيں:

حجوب بولنے والا ،اپنے وعدہ پروفانہ کرنے والا اورامانت میں خیانت کرنے والا ہے۔(۱)

•••••

۱-میزان الحکمه ،ح، ۱،ص ۱۵۹\_

اميرالمؤمنين حضرت على عليه السلام نے فرمايا:

انسان جب ایمان کی لذت کو چکھ لیتا ہے ،تو جھوٹ کوترک کر دیتا ہے اگر چپہ مذاق میں بھی ہو۔ (۱) رين تعليم 277

#### غيبتو تهمت

دوسروں کی بدگوئی کرنااوران کی سرزنش کرنا،اگرسچ ہوتو غیبت ہےاورا گرجھوٹ ہوتو تہمت ہے بھی اسے بہتان مجھی کہاجا تاہے۔

البتہ پروردگار عالم نے انسان کو (پیغمبروں اور ائمہ اطہار کے علاوہ) معصوم خلق نہیں کیا ہے اور ہر شخص خود میں موجود نقائص کی وجہ سے خطا ولغزش سے محفوظ نہیں ہے اور عام لوگ اس پردہ کے پیچھے زندگی کرتے ہیں جسے اللہ نے اپنی حکمت سے ان کے اعمال پر کھینچا ہے ۔ چنا نچہ اگرایک لمحہ کے لئے اس الہی پردے کوان کے نقائص اور عیوب سے ہٹا دیا جائے تو سب ایک دوسر سے ستنظر ہو کر بھاگ جائیں گے ، اور ان کے معاشر سے کی عمارت زمین بوس ہو کرویران ہو جائیگی ۔ اس لئے خدائے متعال نے غیبت کو حرام قرار دیا ہے تا کہ لوگ ایک دوسر سے کے پیچھے امان میں رہیں ۔ اور ان کی زندگی کا ظاہری ماحول آراستہ ہو جائے تاکہ یہی ظاہری زیبائی تدریجاً باطنی برائی کی اصلاح کرے۔

•••••

۱ \_ اصول کافی ، ج۲ ، ص . ۲ ۴ ، ح۱۱ \_

خدائے متعال فرما تاہے:

(...ولايغتببعضكم بعضًا ايجبّ احدُ كم ان ياكل كم اخيه ميتاً...) (جرات") ...ایک دوسرے کی غیبت بھی نہ کرو کہ کیاتم میں سے کوئی اس بات کو پسند کرے گا کہ اپنے مردہ بھائی کا گوشت کھائے؟..

تہت کا گناہ اور اس کی برائی غیبت سے زیادہ شدید ہے اور اس کی برائی عقل کی روسے واضح ہے ۔خدائے متعال نے اپنے کلام پاک میں اس کی برائی اور ناجائز ہونے کومسلم جانا ہے اور بلاچون و چراذ کرفر ما تاہے:

(انَّمَا يفترى الكنب الَّذين لا يؤمنون...) (نحل ١٠٠) بيثِك جوايمان نهيس ركھتے ہيں وہ افترا كہتے ہيں...

# لوگوںڪيعزت پر تجاوز

اسلام میں عصمت دری ، گناہان کبیرہ میں سے ہے اور مواقع کے فرق کے مطابق اس جرم کے لئے سخت سز ائیں ، جیسے کوڑے ، سنگساراور قل وضع ہوئی ہیں۔

اس برے عمل کی راہ کا کھلا ہونا ،اگر چپطر فین کی رضامندی سے ہی ہونسلوں کو۔ جسے اسلام نے زیادہ اہمیت دی ہے ،متزلزل کر کے رکھدیتا ہے اور وراثت وغیرہ کے احکام کو معطل کردیتا ہے اور آخر کار مال باپ اور فرزند کے پیار کو بے اثر کر کے رکھدیتا ہے اور معاشر سے کے حقیقی ضامن زادوولد کی فطری دلچپی کونا بود کردیتا ہے۔

دين تعليم 279

#### ىرشوت

کسی ایسے حکم یا کام کے انجام دینے کے لئے پسے یا کوئی تحفہ لینا، جبکہ وہ کام پسے یا تحفہ لینے والے کا فریضہ ہو، تواس کو رشوت کہتے ہیں۔

اسلام میں رشوت گناہ کبیرہ ہے اوراس کامرتکب ہونے والا، اجتماعی اوردینی فوائد (عدالت) سے محروم اور عذاب الها کامستحق ہوتا ہے۔ کتاب وسنت اسکے گواہ ہیں۔ پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے رشوت دینے اور لینے والے اوران کے درمیان واسطہ بننے والے، پرلعنت کی ہے۔ (۱)

چھے امام حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں:

کسی کی حاجت پورا کر کے رشوت لینا خداسے کفر کے برابر ہے (۲)

البتہ بیسب سرزنش اور مذمت اس رشوت کے بارے میں ہے جوئق بجانب حکم اور عادلانہ عمل کے بائب حکم اور عادلانہ عمل کے بائب حکم اور ظالمانہ ممل کے لئے لی جائے ،اس کا گناہ بہت بڑااوراس کی سزاشد یدترہے۔

## حسن معاشرت

انسان جوساج میں زندگی بسر کرتا ہے،اس کے لئے لوگوں کے ساتھ مل جل کرزندگی بسر کرنے کے علاوہ کوئی چارہ نہیں ہے۔ بیشک میل جل کرر ہنااس لئے ہے تا کہانسان اپنی

•••••

ديني لعليم 280

١-سفينة البحائج ٢،ص ٢٣٥-

٢ ـ سفينة العائج ١ م ٢٣ ٥ ـ

انسان اپنی اجتماعی زندگی کا تحفظ کر سکے اور روز بروز اپنی مادی دمعنوی ترقی میں اضافہ کر ہے اور زندگی کی مشکلات کوبہتر وآسان ترصورت میں حل کر ہے۔

لہذا،لوگوں سے ایسابر تاؤ کرنا چاہئے جو محبوبیت کا سبب بنے اور دن بدن انسان کے اجتماعی وزن کو بڑھاوا دے اور اس کے دوستوں میں اضافہ ہو، کیونکہ اگر لوگ کسی سے مل کرستگینی یا گئی کا احساس کریں گے تو ان کے دلول میں نفرت اور تنگی پیدا ہوجائے گی اور آخر کا را یک ایسادن آئے گا جب سب لوگ اس سے دوری اختیار کریں گے اور ایسا شخص معاشرے میں ایسادن آئے گا جب سب لوگ اس سے دوری اختیار کریں گے اور ایسا شخص معاشرے میں مفور ومبغوض ہوجائے گا اور اس کو ساح میں ہونے کے باوجود تنہائی کی حالت میں اور اپنے وطن میں ہوتے ہوئے بھی غریب الوطنی کی زندگی بسر کرنا پڑے گی اور بیاحالت انسان کی برنجی کا تائے وتاریک ترین نمونہ ہے۔

اس لئے دین مقدس اسلام نے اپنے پیروؤں کے لئے حسن معاشرت کی نصیحت وتا کید کی ہے اور اس کے بارے میں بہترین آ داب ورسوم بیان فرمائے ہیں۔ منجملہ حکم دیاہے کہ مسلمانوں کوملاقات کے وقت ایک دوسرے کوسلام کرنا چاہئے اور فضیلت اس کے لئے ہے جوسلام کرنے میں سبقت حاصل کرے۔

پغیبراسلام صلی الله علیه وآله وسلم ،سلام کرنے میں پہل کرتے تھے حتی عورتوں اور بچوں کو بھی سلام کرتے تھے۔اگر کو کی شخص آپ صلی الله علیه وآله کوسلام کرتا تو آپ صلی الله علیه وآله

دين تعليم 281

اسكا بہترين جواب ديتے تھے۔خدائے متعال فرما تاہے:

(واذاحيّيتم بتحية فحيوا باحسن منها اوسردُوها...)

(نیای ۸۶)

جبتم لوگول کوسلام کیا جائے ،توتم اس سے بہتر یاویساہی جواب دو

مزید حکم دیاہے کہ انسان لوگوں سے ملتے وقت تواضع اور انکساری سے پیش آئے اور ہرایک کا اسکی اجتماعی حیثیت کے مطابق احترام کرے۔خدائے متعال فرما تاہے:

(وعباد السَّحمن الّذين بمشون على الاسرض بوناً...)

(فرقان ٦٣)

اوراللہ کے بندے وہی ہیں جوز مین پرآ ہستہ فروتی اورانکساری سے چلتے ہیں۔
قابل ذکر نکتہ ہے ہے کہ تواضع اورانکساری کے معنی بینیں ہیں کہ انسان خودکولوگوں کے سامنے ذلیل وخوار کرے اورا پنی انسانیت کو نقصان پہنچائے ، بلکہ مقصد ہے ہے کہ اپنی قدر ومنزلت اور فخر ومباہات کو لوگوں کے سامنے ظاہر نہ کرے اور دوسرے عظیم فخر ومباہات کو خود سے مخصوص نہ کرے اور لوگوں کے احترام کا معنی ہے ہیں کہ لوگوں کا اس حد تک احترام کرے کہ چاپلوسی نہ ہو بلکہ ہرایک کا اس کی دینی واجتماعی قدر ومنزلت کی حد میں احترام کرے، ہزرگوں کا ان کی بزرگی کے مطابق احترام کرے۔

نیز احترام واکرام کے بیمعنی نہیں ہیں کہ اگر کسی سے کوئی ناشائستہ کام سرز دہوتے دیکھے

اور دوسروں کا بھی ان کی انسانیت کےمطابق احترام کرے۔

توآئلسیں بند کر کے گزرجائے یا ایک الیی محفل میں جہاں پراہل محفل انسانی شرافت کے خلاف کام انجام دیتے ہوں تو رسوائی سے ڈرکران خلاف شرع ممل انجام دیتے ہوں تو رسوائی سے ڈرکران کے ساتھ ہم رنگ و جماعت ہوجائے ۔لوگوں کا احترام حقیقت میں انسانی شرافت اوران کی دینی قدروں کا احترام ہے نہ کہ ان کے جسم اوراعضاء کا احترام ۔اگرکوئی شخص اپنی انسانی شرافت اوردین ترجیحات کونا بودکردے توکوئی دلیل نہیں بنتی کہ اس کا احترام کیا جائے۔ پیغیم براسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں:

دوسروں کی اطاعت کے ذریعہ خدا کی معصیت انجام نہیں دینا چاہئے۔(۱)

•••••

۱ ـ وسائل الشيعه ، ج۱۱ ، ۲۲ م ٤٢ ـ

و ين تعليم 283

## نيكوں كى مصاحبت

اس کے باوجود کہ انسان بہت سے لوگوں کے ساتھ مل جل کررہتا ہے، مگروہ زندگی کے تقاضے کے مطابق مجبور ہے کہ کچھ لوگوں کے ساتھ دوسروں کی نسبت زیادہ مل جل کررہے، بیروہ لوگ ہیں جودوست کے نام شہور ہیں۔

البته اس دوستی کاسبب اخلاق، روش، اور پیشه وغیره میں ایک قسم کی کیسانیت ہے جودویا چند افراد کے درمیان پائی جاتی ہے اور چونکہ وابستگی اور مصاحبت کے نتیجہ میں رفتہ رفتہ دوہم نشین افراد کے عادات واخلاق ایک دوسرے میں منتقل ہوتے ہیں، لہذا انسان کونیک انسانوں کی دوستی اخراد کے عادات واخلاق ایک دوسرے میں منتقل ہوتے ہیں، لہذا انسان کونیک انسانوں کی دوستی اضتار کرنی چاہئے ، کیونکہ اس صورت میں ان کے نیک اخلاق اس میں سرایت کریں گے اس کی بےلوث اور خیرخواہانہ دوستی سے استفادہ کرے گا اور اس کی دوستی کی پائداری سے مطمئن رہے گا۔ اس کے علاوہ لوگوں کی نظروں میں اس کی اجتماعی حیثیت بھی بڑھ جائے گ

امیرالمؤمنین حضرت علی علیهالسلام فرماتے ہیں:

خير الاصحاب من يَى لَّكَ على الخير

بہترین دوست وہ ہے جو تجھے نیک کام کی طرف را ہنمائی کرے۔

مزید فرما تاہے:

المرءيوزن بخليله

مرداینے دوست کے ذریعہ تولا جاتا ہے (۱)

رین تعلیم 284

تواول بگوباچه سرزیستی که تامن بگویم که توکیستی همان قیمت آشایان تو بود قیمت وارزش جان تو

تم پہلے یہ بتاوکہ تم کس کے ہم نشیں ہوتا کہ میں بتاسکوں کہ تم کون ہوتیری قدرو قیمت بھی وہی ہوگی جوتیرے دوست کی ہے۔

•••••

۱ ـ ميزان الحكمة ، ج٢، ٣٢٧ -

## برو رڪي مصاحبت

بروں اور گنہگاروں کے ساتھ اٹھنا بیٹھنا بدیختی اور برے انجام کا سبب بنتا ہے۔ اس مطلب کی وضاحت کے لئے اتناہی کافی ہے کہ اگر ہم مجرموں اور بدکر داروں جیسے چوروں اور ڈاکوؤں سے ان کے انحراف وگمراہی کے سبب کے بارے میں پوچیس تو وہ کسی شک وشہہ کے بغیر جواب دیں گے کہ بر بے لوگوں کی مصاحبت اور معاشرت نے ہمیں اس مصیبت میں گرفتار کیا ہے۔ ہزاروں بدکر داروں میں ایک آ دمی بھی ایسانہیں ملے گا کی جس نے خود بخو دنا شائستہ راستہ کو انتخاب کیا ہو۔

رین تعلیم 285

امیرالمؤمنین حضرت علی علیه السلام فرماتے ہیں:

بروں کی ہمنشنی سے پر ہیز کرو، کیونکہ برادوست تم کواپنے جبیبا بنادے گا،اور وہ تمہارے جبیبانہیں بنے گا(۱)

مزید فرماتے ہیں:

اياك ومصادقة الفاجر فانه يبيع مصادقه بالتّافة (١)

بد کر دار کی دوستی سے پر ہیز کرو کیونکہ وہتم کومعمولی چیز کے مقابلہ میں ﷺ دے گا.

بابدان كم نشين كه در ماني

خويذ يراست نفس انساني

بروں کی ہمنشی کم اختیار کرو، کیونکہ انسان دوسروں کی عادت کوقبول کرنے والا ہوتاہے

••••

۱\_شرح غررالحكم، ج٢، ص ٢٨٩\_

۲ \_غررالحکم، ح۱۰۷، ص۱۰۹ \_

# ماںباپپراولادڪےحقوق

انسان کوجوکام انجام دینا چاہئے جس کے بارے میں انجام دیتا ہواوراس کواس کا نفع ملتا ہوتو اسے حق کہتے ہیں اور جس کے لئے اسے انجام دینا چاہئے اسے فریضہ جم اور تکلیف

کہتے ہیں۔ مثلا کوئی شخص کسی کے لئے اجرت پر کوئی کام انجام دیتا ہے، تو اجرت ادا کرنا صاحب کار کا فرض ہے اور مزدور کاحق ہے۔ اگر صاحب کار نے اجرت ادا نہ کی تو مزدور اس سے مطالبہ کر سکتا ہے اور اپنے حق کا دفاع کر سکتا ہے ، کیونکہ انسان اس طرح خلق کیا گیا ہے کہ اس دنیا میں اس کی زندگی ابدی نہیں ہے اور خواہ نخواہ کچھ مدت کے بعد، رخت سفر باندھتا ہے ، خدائے تعالے نے انسان کی نسل کو نابودی سے بچانے کے لئے تناسل وقوالد کی روش کو قرار دیا ہے اور انسان کو تناسل کے وسائل مہیا گئے ہیں اور اس کے باطنی جذبات کواس کام کی طرف متوجہ کیا ہے۔

اسی مکمل آمادگی کا نتیجہ ہے کہ انسان فطری طور پر اپنی اولا دکوا پنے بدن کا ٹکڑ آسمجھتا ہے اور اس کی بقا کوا پنی بقا جا بتا ہے اور اس کی آسائش و کا میابی کی راہ میں ہرقشم کی تلاش و کوشش کرتا ہے اور گونا گوں رنج والم برداشت کرتا ہے ، کیونکہ وہ اس کی ذات یا شخصیت کی نابودی کوا پنی ذات یا شخصیت کی نابودی کوا پنی ذات یا شخصیت کی نابودی جا نتا ہے ۔ حقیقت میں وہ خالتی کا نئات کے حکم کی تعمیل کرتا ہے جو بشرکی بقا چاہتا ہے ۔ لہذا ماں باپ کا فرض ہے کہ جس حکم میں ضمیر وشرع متفق ہیں اس کوا پنے فرزند کے بارے میں نافذ کریں اور اس کی اچھی پرورش کریں تا کہ وہ ایک شائستہ انسان بن جائے ، اس کے لئے اسی چیز کا انتخاب کریں جس کو انسانیت کی نگاہ میں اپنے لئے انتخاب کریں جس کو انسانیت کی نگاہ میں اپنے لئے انتخاب کریں جس کو انسانیت کی نگاہ میں اپنے لئے انتخاب کریں جس کو انسانیت کی نگاہ میں اپنے لئے انتخاب کریں جس کو انسانیت کی نگاہ میں اپنے لئے انتخاب کریں جس کو انسانیت کی نگاہ میں اپنے لئے انتخاب کریں جس کو بیان کرتے ہیں۔ یہاں پر ہم ان میں سے بعض حقوق کو بیان کرتے ہیں :

۱۔ پہلے ہی دن سے جب بچہ بات یا اشارہ کو سمجھنے لگے، اس کے ضمیر میں پیندیدہ اخلاق او رشا نستہ صفات کی بنیا دڑال کر انھیں مستحکم کریں اور حتی الا مکان اسے بیہودہ باتوں کے ذریعہ نہ ڈرائیں اور اسے بُرے اور عفت کے خلاف کا موں سے روکیں اور خود بھی اس کے سامنے جھوٹ ہولنے، گالیاں دینے اور برے الفاظ استعال کرنے سے پر ہیز کریں اور اس کے سامنے پیندیدہ کام انجام دیں تا کہ شریف اور عالی مزاج بن جائے اور اپنی طرف سے سنجیدگی، ہمت اور عدالت کا مظاہرہ کریں تا کہ ان کی عدالت دوستی اور انسان پروری انتقال اخلاق کے قانون کے تحت اس میں منتقل ہوجائے اور زیادتی ، حوصلہ شکنی اور خود پرستی سے محفوظ رہے۔

۲۔ جب تک مے زنہ ہوجائے کھانے پینے ،سونے اور اس کی دوسری ضرورتوں میں اس کا خیال رکھیں اور اس کے جسمی حفظان صحت کی رعایت کریں تا کہ وہ ایک سالم بدن اور قوی دماغ اور اچھامزاج والابن کر تعلیم و تربیت کے لئے آمادہ ہوجائے۔

۳۔جب بچہ میں تعلیم وتربیت کی استعداد پیدا ہوجائے (عام طور پریہ مرحلہ سات سال کی عمر میں آتا ہے) اسے معلم کے حوالہ کریں اور کوشش کریں کہ ایک شائستہ معلم کی تربیت میں رہے تا کہ جو بچھاس سے سنے اس کا اس پراچھا اثر پڑے اور وہ اس کے روح کی شرافت، تزکیفنس اور تہذیب اخلاق کا سبب بنے۔

٤ - جب بيچ كى عمراتنى ہوجائے كه وہ عام پروگراموں يا خاندانی نشست و برخاست ميں شركت كرسكتا ہو، تو اسے اجتماعی رسومات سے آشا كرنے كے لئے اپنے ساتھ پروگراموں ميں لے جانا چاہئے اور پسنديدہ معاشرتوں كے طرزعمل سے اسے آگاہ كرنا چاہئے۔

د ين تعليم 288

# اولاد پرماںباپڪے حقوق

وہ آواز جو ضمیر اور شرع کے منادی کی طرف سے ماں باپ کے کانوں میں پہنچی اور اضیں اولاد کے بارے میں ذمہ دار بنادیا، اسی طرح ضمیر اور شرع کی آواز نے اولا دکو بھی متوجہ کیا اور اس پر فرض کردیا کہ اپنے ماں باپ کی نیکیوں کا ۔ ہاتھ، زبان یا ہر وسیلہ سے ۔ شکریہ بجالائے ۔ ماں باپ وہ بیں جو خدا کے ارادہ سے اپنے فرزند کو وجود میں لائے ہیں اور اپنے آرام وسکون اس کے معنوی اور جسمانی آرام وسکون پر قربان کر کے ایک عمر راتوں کو جاگ کر اور دن میں رنج فی برداشت کر کے ایک قوی انسان بناتے ہیں ۔

کتنی نامردی، پستی اور نمک حرامی ہے کہ انسان اپنے ماں باپ کواذیت پہنچائے یاان کے بوڑھا ہےاور ناتوانی کے دنوں میں ان کی مدد نہ کرے!!

خدا کی توحید، جوانسان کا پہلافریضہ ہے، کے بعددوسرافریضہ جواسلام نے انسان کے لئے معین کیا ہے، وہ ماں باپ کے ساتھ اچھا برتاؤہے:

(وقضى ربُّك الا تعبدوا آلاا اتاً لاو بالوالدين احساناً...)

(اسرائ/۲۳)

اورآپ کے پروردگار کا فیصلہ ہے کہتم سب اس کے علاوہ کسی کی عبادت نہ کرنا اور ماں باپ کے ساتھ اچھا برتا و کرنا...

اسلام میں مقررشدہ فریضے کے مطابق، فرزند کو کسی صورت میں بیدی نہیں ہے کہ اپنے ماں باپ کو ذلیل وخوار سمجھے اور ایک ایسا کام انجام دے جوان کی رنجید گی کا سبب بنے ، اسے

ہمیشہ اپنے ماں باپ کا احترام کرنا چاہئے اور ان کی نسبت فروتی اور انکساری اور احسان و نیکی کے ساتھ پیش آنا چاہئے، خاص کر ان کی ضرورت کے وقت ان کی مدد کرنے میں کوتا ہی نہ کرے ۔ لیکن جاننا چاہئے کہ مال باپ کی مرضی کی رعابیت کرنا صرف مستحب اور مباح کامول میں ہے، واجبات میں ان کی مرضی کے مطابق انجام دینالازم نہیں ہے۔

# بهائيوں اور بہنوں کے باہمی حقوق

قرآن مجید میں، رشتہ داروں کے بارے میں بارہا تا کیدگی گئی ہے اور قطع رابطہ سے منع
کیا گیا ہے۔ ماں باپ اوراولا د کے بعد انسان کے قریبی ترین رشتہ دار بھائی اور بہن ہیں اور
ان کے درمیان اجماعی رابطہ فطری ہے اور بیرابطہ تمام رابطوں سے متحکم اور بنیا دی ترہے۔
بھائی بہنوں کا فریضہ ہے، کہ ضرورت پر رشتہ کے ناطوں کو نہ توڑیں اور آپس میں تعاون
کر کے حتی الامکان ایک دوسر ہے کی مدد کریں اور ضرورت پر ایک دوسر ہے کی دھگیری کریں
۔ بڑے، چھوٹوں کے ساتھ مہر بانی اور جمدر دی سے پیش آئیں اور چھوٹے بھی بڑوں کا احترام
کریں۔

#### عاقوالدين

خاندانی اجتماع میں اولا دکی ماں باپ سے وہی نسبت ہے جوایک درخت میں شاخوں کی جڑ سے ہوئی ہے، چونکہ جس طرح درخت کی شاخوں کا وجود جڑ پر منحصر ہوتا ہے، اسی طرح فرزند

کی زندگی بنیاد ڈالنے والے اس کے ماں باپ ہوتے ہیں۔ چنانچہ انسانی معاشرہ والدین اور اور اور اور اور اور اور میں اسلئے معاشرے کی اصلی بنیاد والدین ہی ہیں۔
ماں باپ کے ساتھ براسلوک کرنا اور انھیں اذبت و آزار پہنچانا ، نمک حرامی اور نامردی کے علاوہ انسانیت کے انحطاط اور معاشرے کی نابودی کا سبب بنتا ہے۔ کیوں کہ اولاد کی طرف سے ماں باپ کی جاحترامی ، ماں باپ کی طرف سے بھی عدم محبت اور بے توجہی کی صورت میں ظاہر ہوگی اور دوسرے یہ کہ جواولا داپنے ماں باپ کو ذلیل و خوار اور بست نگاہ سے دکھیتے ہیں وہ اپنی اولا دسے اپنے سے زیادہ تو قع نہیں رکھیں گے اور اسطرح لا محالہ ونوں میں ان کی طرف سے دستگیری اور مدد کی کوئی امید نہیں رکھیں گے اور اسطرح لا محالہ خاندان کی تھکیل سر دمہری کا شکار ہوگی ، جیسا کہ آج کل بہت سے نو جوانوں میں ایسی حالت کا مشاہدہ ہوتا ہے۔

اس طرز فکر کاعام ہونا قطعی طور پر تناسل اور توالد کی راہ کومسدود کرتا ہے، کیونکہ کوئی عقل مند
اپنی گراں بہا عمر کوایک ایسے پودے کی پرورش میں صرف نہیں کرتا جس کا نہوہ پھل کھا سکے گا
اور نہاس کے سابہ میں بیٹھ سکے گا اور نہ اس کود کیھنے میں غم واندوہ کے علاوہ اسے کوئی فائدہ ہو
گا ممکن ہے ہم تصور کریں کہ حکومت مختلف انعامات سے لوگوں کو خاندان کی تشکیل میں
تشویق کرے اور اسطرح ، تناسل و توالد کا مسکلہ مل ہو جائے ،لیکن بینکتہ قابل ذکر ہے کہ
اجتماعی رسومات میں سے اگر کوئی بھی طریقہ اور رسم فطری پشت پنا ہی (جیسے ماں باپ اور
اولاد کے جذبات ) نہر کھتی ہوتو وہ یا کدا نہیں ہے۔

دين عليم 291

اس کے علاوہ فطری جبلیوں میں سے کسی ایک جبلت کو چھوڑ نا انسان کو معنوی لذتوں سے محروم کرتا ہے۔

#### عزت نفس اوبركاميابي

یہ بات مسلم اور یقین ہے کہ ہر معاشرے میں بے چارے اور نا دار ، مدداور دسگیری کے مستحق ہوتے ہیں۔ سر مایہ داروں کا فرض ہے کہ ان کی مدد کریں اور ان کے اس مسلم حق کو پا مال نہ کریں اور شرع مقدس میں اسلام نے بھی اس حق کی رعایت کے سلسلہ میں تاکید ونصیحت کی ہے ، اور دولتمندوں پر ذمہ داری عائد کرتا ہے کہ نا داروں اور بیچاروں کی مدد کریں۔ خدائے متعال نے قرآن مجید میں خود کو نیکی کرنے والا ، بخشش وعطا کرنے والا اور معاف خدائے متعال ہے ، اور اپنے بندوں کو یہ پسندیدہ صفیتیں پیدا کرنے کی ترغیب وتشویق فرما تا ہے۔

خدائے متعال نیک کام انجام دینے والوں کے ساتھ ہے۔(۱)

نیز فرما تاہے:

جس چیز کوانفاق کرتے ہووہ خودتمہارے فائدے میں ہے۔(۲)

دوسری جگه پر فرما تاہے:

جو کچھانفاق کرتے ہو،وہ تعصیں پلٹادیا جاتا ہے اورتم نے کسی قسم کا نقصان نہیں اٹھایا ہے

(T)

رین تعلیم 292

#### احساناوم محتاجون كيمدد

اجتماعی حالات اوراحسان کے فوائد کے بارے میں غور وفکر اور مطالعہ ان آیات کے مضمون کو واضح کر دیتا ہے، کیونکہ حقیقت میں تمام اجتماعی توانا ئیاں سارے افراد کے لئے

۱۔(عنکبوت۲۹)۔

۲\_(بقره۲۷۲)\_۲

۳۔(انفال، ۶)۔

کام کرتی ہیں اورجس معاشرے میں کچھ غریب ونا دار فقر وتنگ دسی کی وجہ سے کام اور کوشش سے ہاتھ کھینچ لیتے ہیں تو ان کی تعداد کے اعتبار سے مال وٹروت کی پیدا وار میں کی واقع ہوتی ہے اور اس کے نامطلوب نتائج تمام لوگوں کو اپنی لپیٹ میں لے لیتے ہیں اور نوبت یہاں تک پہنچتی ہے کہ دولت مند دوسروں سے زیادہ بیچارے ہوجاتے ہیں، کیکن اگر مالدارا پنی نیکی اور بخشش سے نا داروں کی دسکیری کریں تو ان کے حق میں بہت اچھے نتائج نکلتے ہیں کہ من جملہ ان کے:

۱۔اس کام سے دوسروں کے دلوں میں اپنے بارے میں محبت پیدا کرتے ہیں اور ایک گروہ کو اپناعاشق بناتے ہیں۔

۲ ۔ ایک ناچیز مال سے اپنے لئے زیادہ احترام حاصل کرتے ہیں۔

۳۔ تمام لوگوں کی پشت پناہی کواپنے لئے حاصل کرتے ہیں، کیونکہ لوگ نیکی کرنے والے کی طرف داری کرتے ہیں۔

٤ ۔اس دن کے خطرے سے محفوظ رہتے ہیں کہ جس دن تمام ناداروں کی ناراضگی جمع ہوکر ہرخشک وتر کو بہادے گی۔

ہ۔ وہی ناچیز مال جوانفاق کیا ہے ، اقتصاد کا پہیہ حرکت میں آنے کا سبب بنتا ہے اور معاشرے کے مال میں اضافہ ہوکر خودان کی طرف بالٹتا ہے۔

خدا کی راہ میں انفاق کرنے کی فضیات اور اسکی طرف ترغیب اور تشویق کرنے کے بارے میں بہت ہی آیات وروایات موجود ہیں۔

#### تعاون

احسان ونیکی کامسکنہ جو بیان ہوچا ، تعاون کے مختلف شعبوں میں سے ایک ہے جوانسانی معاشرے کی بنیاد ہے ، کیونکہ ہاج کی حقیقت ، افراد کا ایک دوسرے کے ہاتھ میں ہاتھ دینا ہے تا کہ ایک دوسرے کی مدد سے بھی کا کام ٹھیک ہوجائے اور بھی کی زندگی مستحکم اور بھی کی فرورتیں پوری ہوجا نیس لیکن یہ تصور نہیں کرنا چاہئے کہ دین مقدس اسلام نے نیکی کوصر ف ضرورتیں پوری ہوجا نیس لیکن یہ تصور نہیں کرنا چاہئے کہ دین مقدس اسلام نے نیکی کوصر ف مال کی صورت میں چاہا ہے ، بلکہ ہر بیچارے کی دشگیری ، اگر مال کی ضرورت بھی نہ ہو، دین مقدس اسلام کا مقصد ہے اور انسانی ضمیر کا مطلوب بھی ہے۔

ایک جاہل کو علم سکھانا ، ایک اندھے کا ہاتھ پکڑنا ، ایک گمراہ کی را ہنمائی کرنا اور گرے ہوئے کی

مدد کرناوغیرہ سب احسان اور نیکی کے مصادیق اور اس تعاون میں سے ہیں کہ ہم نے اجتماع کو تشکیل دینے کے بہلے دن اس کے اعتبار کی تصدیق اور تائید کی ہے اور واضح ہے کہ اگرانسان ، بعض جزئی کام انجام نہ دیتو وہ بنیادی کام بھی انجام نہیں دے گا، اگر غیرا ہم اور جزئی فرائض کی رعایت نہ کرے ، تو وہ کلی اور اہم فرائض کو بھی انجام نہیں دے گا۔

## خيرات اور نيكيون كى طرف سبقت كرن

نیک کام کالپندیدہ ہوناان نتائج کی بنا پر ہے جواس سے حاصل ہوتے ہیں البتہ جس قدر سے
نتائج و آثار عوامی تراور پائندہ تر ہوں ،اسی قدر نیکی بھی لپندیدہ تر وعالی تر ہوگی ،ایک بیار کا
علاج کرنا نیک کام اور احسان ہے ، لیکن ایک ہسپتال کو تعمیر کرنا اور اسے چالو کرنا جس میں
روز انہ سیکڑوں بیاروں کاعلاج کیا جائے ،اس کے ساتھ قابل مواز نہیں ہے ۔ایک طالب
علم کی تعلیم پندیدہ ہے ، لیکن ایک ادارہ کی تاسیس کے ساتھ قابل مواز نہیں ہے جس میں
سالانہ سیکڑوں دانشور علم حاصل کر کے فارغ ہوجا ئیں۔ یہی وجہ ہے کہ عام اوقاف اور عوامی
سطح کے خیرات و نیکیاں احسان و نیکیوں کے عالی مراتب شار ہوتے ہیں۔
سطح کے خیرات و نیکیاں احسان و نیکیوں کے عالی مراتب شار ہوتے ہیں۔
سطح کے خیرات و نیکیاں احسان و نیکیوں کے مالی مراتب شار ہوتے ہیں۔

شرع کی زبان میں ان عمومی خیرات کوصد قد جاریہ سے تعبیر کیا گیا ہے۔ پیغیمرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں:

مرد کی سربلندی کا سبب دو چیزیں ہیں ،ایک فرزندصالح اور دوسر سے صدقہ جاریہ چنانچہ کتاب وسنت سے معلوم ہوتا ہے کہ جب تک صدقہ جاریہ باقی رہتا ہے خدائے متعال دين تعليم 295

،صدقہ دینے والے کے نام تواب لکھتاہے۔

### يتيمكامالكهانا

جس طرح لوگوں کے ساتھ نیکی کرنا عقلاً وشرعاً پبندیدہ ہے اسی طرح فدا کے بندوں کے ساتھ بُرائی کرنا ناروااور قابل مذمت کام ہے، لیکن شرع مقدس اسلام میں ظلم کے چندمواقع کی شدت کے ساتھ نہی کی گئی ہے، کدان میں سے ایک مال بیتیم میں تفریط ہے۔
اسلام نے بیتیم کامال کھانے کو گنا ہان کبیر میں شار کیا ہے اور قرآن مجید میں صراحت سے بیان کیا گیا ہے، کہ جو بیتیم کامال کھاتا ہے، حقیقت میں وہ آگھا تا ہے اور اسے جلتی ہوئی آگ میں ڈال دیا جائے گا۔ چنا نچہ ائمہ اطہار طیم السلام کے بیانات سے معلوم ہوتا ہے کہ اس قدر تاکید کا سب بیہ ہے کہ اگر کسی بوڑھے انسان سے ظلم کیا جائے توممکن ہے وہ مقابلہ کرنے کے لئے اٹھ کراسی جوہ مقابلہ کرنے کے الی کے اٹھ کراسی ختی کا دفاع کرنے سے عاجز ہے۔

#### كسى كوقتل كرن

ظلم کا ایک اور مقام جسے شرع مقدس اسلام میں بہت ناپسند و قابل مذمت سمجھا گیاہے وہ قتل نفس اور بے گناہ کوتل کرنا ہے۔

قتل نفس گناہان کبیرہ میں سے ہے، اور خدائے متعال نے اپنے کلام میں ، ایک انسان کوتل کرنا پوری انسانیت کوتل کرنے کے برابر جانا ہے، بیاس لئے ہے کہ انسان کوقل کرنے والا ين عليم 296

#### انسانیت کے ساتھ سروکارر کھتا ہے اور انسانیت ایک آ دمی اور ہزار آ دمی میں یکسال ہے۔

### ىرحمتِخداسےمايوسى

اسلام میں ایک خطرناک ترین گناہ خدا کی رحمت سے مایوی ہے خدائے تعالے فرما تا ہے: (قل لیعبا دی اللذین اَسر فواعلی انفسہم لاتقنطو امن رحمۃ اللّدان اللّد یغفر الدُّنوب جمیعا اتّه ہو الغفور الرّحیم)

(زم ۲۰)

پیغمبر! آپ پیغام پہنچاد بیجئے کہ اے میرے بندواجنھوں نے اپنے نفس پرزیادتی کی ہے رحمت خداسے مایوس نہ ہونا اللہ تمام گنا ہوں کا معاف کرنے والا ہے اور وہ یقینا زیادہ بخشنے والا اور مہربان ہے۔

ایک دوسری جگہ پررحمت خداسے مایوں شخص کو قرآن کا فرجانتا ہے اوراس کا سبب ہیہ کہ اگرکوئی شخص خدا کی رحمت اور بخشش سے مایوس ہوا، تو پھراس کے پاس باطنی طور پر تحریک کرنے والامحرک نہیں ہے کہ اچھے اور پہندیدہ کام انجام دے یا گناہان کبیرہ وصغیرہ اور برے کردار سے اجتناب کرے، کیونکہ ان دونوں چیزوں میں اصلی محرک عذاب خداسے بھینے کے لئے رحمت و نجات کی امید ہے۔ اور چونکہ یہ امیداس شخص میں نہیں پائی جاتی ہے لہذا شیخص اس کا فرسے سی قسم کا فرق نہیں رکھتا ہے جو کسی دین کا پابند نہیں ہے۔

جہاداوردفاع سے فرار کی سزا

میدان جنگ سے بھا گنے اور ڈیمن کو پیڑے دکھانے کے معنی پیرہیں کہ، بھا گنے والا، اپنی جان کو معاشرے کی زندگی سے زیادہ قیمتی جانتا ہے اور حقیقت میں پیر شمن کے سامنے دینی مقدسات اور معاشرے کی جان و مال کو پیش کرنے کے مترادف ہے جواس کی زندگی کی حیثیتیوں کو دھمکا تاہے۔

اسی لئے جہاداور دفاع سے بھا گنے کو گناہان کبیرہ میں شار کیا گیا ہے اور خدائے متعال اپنے کلام یاک میں فرما تاہے:

(ومَن يوّبم يومئذ دبره الامتِّر فالقتال اوتخير االى فئة فقد باء بغضب من الله ومالوه جهنم...) (انفال ١٦)

اور جوآج کے دن پیٹے دکھائیگا وہ غضب الهیٰ کا حقد ار ہوگا اور اس کا ٹھکا ناجہنم ہوگا علاوہ ان لوگوں کے جوجنگی حکمت عملی کی بنا پر پیچھے ہٹ جائیں یاکسی دوسرے گروہ کی پناہ لینے کے لئے اپنی جگہ چھوڑ دیں۔ رین تعلیم 298

## وطنكادفاع

مذکورہ بیانات کے پیش نظراسلامی معاشرہ اور مسلمانوں کے گھر بار کا دفاع اہم ترین واجبات میں سے ہے۔خدائے متعال فرما تاہے:

(ولا تقولوالمن يقتل في سبيل الله اموات بل احياء ولكن لا تشعرون) (بقره ١٥٤)

اور جولوگ راہ خدا میں قتل ہوجاتے ہیں انھیں مردہ نہ کہو بلکہ وہ زندہ ہیں لیکن شمھیں ان کی زندگی کاشعورنہیں ہے

اسلام کی ابتداء میں جان ہھیلی پر لے کرخونین جنگوں میں شرکت کرنے والے مجاہدوں اوراپنے پاک خون میں غلطاں ہونے والے شہیدوں کے بارے میں انتہائی حیرت انگیز اور عبرتناک داستانیں موجود ہیں ،یہ وہی لوگ تھے جنہوں نے اپنے پاک خون اور نگرے ٹلڑے ہوئے بدن سے اس دین مقدس اسلام کوستھکم بنایا ہے۔

# حقكادفاع

ایک دوسرادفاع جوآب وخاک کے دفاع ہے میں تراوروسیج تر ہوتا ہے، وہ تن کا دفاع ہے ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ اس خدائی روش کا بنیادی مقصد حق وحقیقت کوزندہ کرنا ہے ، اسی لئے اس دین پاک کو دین حق کہا گیا ہے ۔ یعنی وہ دین جوحق کی طرف سے ہے، حق کے سوا کچھنیں ہے اور حق کے علاوہ کسی چیز کواپنا مقصد قرار نہیں دیتا ہے۔

خدائے متعال اپنی کتاب کی توصیف میں، جوتمام حقائق کی جامع کتاب ہے فرما تا ہے: (..یهدی الی الحق والی طریق مستقیم) (احقاف، ۲) .. قرآن مجید راہنمائی کرتا ہے حق کی طرف اور سیدھے راستہ کی طرف جس میں کسی قسم کا تناقض اور تضاد نہیں پایا جاسکتا ہے

اسلئے ہرمسلمان پرلازم ہے کہ وہ حق کی پیروی کرے اور حق بات کہے حق سنے اورا پنی تمام تو انائیوں اور ہرمکن راہ سے حق کا دفاع کرے۔

### غيظوغضب

غیظ و غضب ایک الی حالت ہے کہ اگر انسان میں پیدا ہوجائے تو اسے انتقام کی فکر میں ڈالتی ہے اور اس کے باطنی آ رام کو انتقام لینے کی صورت میں ظاہر کرتی ہے۔ اگر انسان اس حالت میں اپنے نفس کو قابو میں رکھنے کے سلسلہ میں تھوڑی سے سستی اور کوتا ہی کر بے تو بلا فاصلہ اس کی عقل سلیم غیظ و غضب کے سامنے ہتھیا رڈ ال دیتی ہے اور ہر برائی اور نارواو ناشائستہ چیزا سے سے خطر آتی ہے اور وہ اس حد تک پہنچتا ہے کہ انتقامی جذبہ کی وجہ سے ہر درندہ سے برادرندہ واور ہر آگ سے زیادہ شعلہ ورہوتا ہے۔

اسلام میں انتقام لینے کے سیلاب کورو کئے کے لئے بہت ہی تاکید ہوئی ہے اوراس کی پیروی کرنے کی زبردست مذمت کی گئی ہے۔خدائے متعال ان لوگوں پر بہت عنایت کرتا ہے اور انتھیں عنو کرتا ہے جوایئے غیظ وغضب پر قابویاتے ہیں اورغصہ کی حالت میں بردباری سے

وین تعلیم 300

کام کیتے ہیں۔ فرما تاہے:

(...والكاظمين الغيظ والعافين عن النّاس) (آل عمر ان/١٣٠)

...اورغصه کو پی جاتے ہیں اور لوگوں کومعاف کرنے والے ہیں۔

(...واذامأغضبوا هم يغفرون) (شوري/٣٠)

...اورجب غصه آتا ہے تو معاف کرتے ہیں۔

### كام كاواجب هونا اوس صنعت و حرفت كي اهميت

کام اورسرگرمی ، وہ بنیادیں ہیں، جن پر نظام خلقت استوار ہے اور یہ ہر مخلوق کی بقاء کے ضامن ہیں۔ خدائے متعال نے اپنی مخلوقات میں سے ہرایک کواس کے حالات کے مطابق کچھ وسائل سے مسلح کیا ہے کہ ان سے استفادہ کرنے پر وہ منافع کو حاصل کرتا ہے اور نقصانات سے بچتا ہے۔

انسان خدا کی مخلوقات میں حیرت انگیزترین اور پیچیدہ ترین مخلوق ہے، دوسری مخلوقات کی نسبت اس کی حاجتیں زیادہ ہیں اورلہذا زیادہ سرگرمی کی ضرورت ہے تا کہ اس کے ذریعہ، اپنی بے شارضرورتوں کو بورا کر سکے اور اپنے خاندانی نظام جسے فطر تأتشکیل دینا چاہئے کو بھی برقر ارکر سکے۔

اسلام چونکہ ایک فطری اور اجھاعی دین ہے، لہذااس نے کاروکسب کو واجب قرار دیا ہے اور بیکارانسانوں کی اہمیت کا قائل نہیں ہے۔ دين تعليم 301

اسلام میں، ہر فردکوا پنے سلیقہ اور شوق کے مطابق صنعت وحرفت جس کی طرف خدائے متعال نے انسانی فکر کی ہدایت کی ہے ان میں سے کسی ایک کوانتخاب کرنا چاہئے اور اس طریقہ سے اپنی روزی کمائے اور معاشرے کی ذمہ داریوں میں سے کسی ایک کواپنے ذمہ لے لے اور لوگوں کی آسودگی کے بارے میں کوشش کرے ۔ خدائے متعال فرما تا ہے:
(وائن لیس للانسان اِلّا ماسعی ) (مجم ۴۳)
اور یہ کہ انسان کے لئے کوئی فائدہ نہیں ہے، مگریہ کہ سعی وکوشش کرے۔

#### بيكارى كرنقصانات

مذکورہ بیانات سے واضح ہوا کہ کاروکوشش ایک راستہ ہے جسے خالق کا ئنات نے انسان کے اختیار میں قرار دیا ہے تا کہ اسے طے کر کے اپنی زندگی کی سعادت کو پاسکے ،البتہ خلقت و فطرت کی راہ سے انحراف چاہے کم ہی کیوں نہ ہوانسان کے لئے نقصان کے علاوہ کوئی فائدہ نہیں دیتا۔اس صورت میں جس چیز پرنظام زندگی استوار ہے ،اس سے انحراف کرنے میں دنیاو آخرت کی بربختی کے علاوہ کچھنہیں ہے۔

اسی کئے ساتویں امام حضرت موسی بن جعفر علیہ السلام فرماتے ہیں:

کام میں سستی اور تھکاوٹ کا اظہار نہ کرناور نہ دنیاوآ خرت تیرے ہاتھ سے چلی جائیگی۔(۱)

•••••

١ \_ تحف العقول بص ٩ . ٤ \_

#### خوداعتمادي

عقائد کے باب میں بار ہایا دوہانی کرائی گئی کہ اسلام کا عام پروگرام بیہ ہے کہ انسان خدائے کتا کے علاوہ کسی کی پرستش نہ کرے اور خالق کا گنات کے علاوہ کسی کے سامنے سرتعظیم خم نہ کرے۔

سب خدا کی مخلوق اور اس کی پرورش یافتہ ہیں اور اس کا رزق کھاتے ہیں اور کسی کو کسی پر فضیات کا حق نہیں ہے، سوائے اس چیز کے جوخدا کی طرف پلٹے۔

ہر مسلمان کواپنے نفس پراعتماد کرنا چاہئے اور جوآ زادی خدانے اسے دی ہے اس سے استفادہ کرے ،اور جو وسائل اسے فراہم کئے ہیں ان سے بھر پورا فائدہ اٹھائے اور زندگی کی راہ کو طے کرے ، نہ یہ کہ دوسروں پرامید باندھ کر ہرروز خدا کے لئے ایک شریک ٹھہرائے اور ایک تازہ بت بنائے۔

نوکرکوجانناچاہئے کہوہ اپنی روٹی کھاتا ہے نہ مالک کی۔ مزدورکوجانناچاہئے کہوہ اپنی کمائی کی اجرت حاصل کرتا ہے نہ صاحب کار کی مفت میں دی گئی بخشش ، ہر ملازم کو ایمان رکھنا چاہئے کہ وہ اپنے کام کی مزدوری حاصل کرتا ہے نہ رئیس یا حکومت مربوطہ ادارہ یا معاشر ہے کا تحفہ۔

آخر کار آزادانسان کوخدا کےعلاوہ کسی سے امیز نہیں باندھنی چاہئے اور کسی کے سامنے سرتسلیم خمنہیں کرنا چاہئے ورنداس کے باطن میں وہی پستی اور شرک کی غلامی پیدا ہوجائے گی جس

کے آشکاراطور پر بت پرست شکار ہیں۔

پغیبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم نے ، بیکاری کی عادت کرنے والوں اورا پنا بوجھ دوسروں پر ڈالنے والوں پرلعنت بھیجی ہے۔

دور حاضر میں اجماعی اور نفسیاتی تحقیقات سے واضح طور پر معلوم ہوتا ہے کہ اجماعی برائیوں کا ایک بڑا حصہ بریکاری کی وجہ سے ہے۔ یہی بریکاری ہے جومعاشر سے کے اقتصاداور ثقافت کے پہیے کو چلنے سے روکتی ہے اور ہوشم کے اخلاقی زوال اور خرافات پرستی کورواج بخشتی ہے

## کھیتی بائری اور اسکے فائد ہے

کھیتی باڑی جس کے ذریعہ معاشرے کے لئے اناج مہیا کئے جاتے ہیں اپنی اہمیت کے پیش نظرانسان کے پیندیدہ ترین مشغلوں میں شار ہوتی ہے،اسی لئے اسلام میں اس شغل کواختیار کرنے کی بہت تاکید کی گئی ہے۔

چھے امام، حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں:

قیامت کے دن کاشت کاروں کا مقام ہرمقام سے بلندتر ہوگا۔ (۱)

پانچویں امام حضرت امام محمد باقر علیہ السلام فرماتے ہیں:

کوئی بھی کام کھیتی باڑی سے بہتر اور اس کا فائدہ اس سے زیادہ عمومی نہیں ہے . کیونکہ نیک وبد، چرندو پرندسب اس سے فائدہ اٹھاتے ہیں اور زبان حال سے کسان کے لئے دعا کرتے دين تعليم 304

س-(۲)

•••••

۱ - میزان الحکمة ، ج٤ ص ۲۱۳ -۲ - میزان الحکمة ج٤ ص ۲۱۳ -

# دوسروں کے سہار مے زندگی گزار نے کے نقصانات

طفیلی زندگی مینی دوسروں کی امید اور پشت پناہی میں زندگی گزارنا۔ حقیقت میں الیی زندگی ،انسانی فخر، شرافت اور آزادی کو کھودینے اور تمام اجتماعی برائیوں اور جرم و گناہ کا باعث ہے کہ جس کاسرچشمہ ذلت وخواری ہے۔

جود وسروں کے سہارے ہوتا ہے اس کی نگاہ لوگوں کی دست کرم پر ہوتی ہے، وہ حقیقت میں اپنے ارادہ وضمیر کواس راہ میں چو دیتا ہے، اسے کرم فرما کی چاپلوس کرنی پڑتی ہے وہ اس سے جو کچھ چاہتا ہے خواہ حق ہو یا باطل اچھا ہو یابرُ اوہ اسے انجام دینے پر مجبور ہوتا ہے۔ اور ہر ننگ وعار کو قبول کرنے ، اجنبی پرستی ، ہرظلم و بے انصافی پر راضی ہو جانے اور آخر کار، تمام انسانی قواعد وضوابط کو پامال کرنے پر بھی مجبور ہوتا ہے۔

اسلام میں ضرورت کے بغیر سوال کرنا حرام ہے، فقراء کی مالی امداد، جواسلامی ضوابط میں ہے، مرف ان فقیروں سے مربوط ہے کہ جن کی آمدنی ان کے اخراجات کے لئے کافی نہ ہویا کوئی

رین تعلیم 305

كاروبارنه ہو۔

### ناپ تول میں کمی کی سزا

اسلام کی نظر میں ناپ تول میں کمی کرنا گناہ کبیرہ ہے۔خدائے متعال اس گناہ کے مرتکب افراد کی سرزنش اور مذمت کرتے ہوئے فرما تاہے:

(و مِلْ لَمُطَقَّفِين ﴾ الأيظنّ اولئك أنهم مبعوثون ۞ ليوم عظيم) (مطقَّفين ١-٥)

ویل ہےان کے لئے جوناپ تول میں کمی کرنے والے ہیں... کیا انھیں یہ خیال نہیں ہے کہ یہ ایک روز دوبارہ اٹھائے جانے والے ہیں؟۔

ناپ تول میں کمی کرنے والا ،لوگوں پرظلم کرنے کےعلاوہ ،ان کے مال کو چوری کے راستہ سے لوٹنا ہے،لوگوں میں اپنے اعتماد کو کھودیتا ہے اور رفتہ رفتہ اپنے گا ہکوں اوراس کے بعد اپنے مال سے بھی ہاتھ دھو بیٹھتا ہے۔

## ظلموستمكىبرائي

خدائے متعال نے اپنے کلام پاک میں سیڑوں بار ظلم کا ذکر کیا ہے اور اس بری صفت جو درندوں کی خصلت ہے کی مذمت کی ہے (قرآن مجید کے دو تہائی سوروں میں ، جو مجموعاً ۱۸۶ سورے ہیں ، ظلم کا ذکر کیا گیا ہے )
ایسا کوئی انسان یا یانہیں جاسکتا کہ جس نے اپنی فطرت سے ظلم کی برائی کو درک نہ کیا ہو، یا کم

از کم بینہ جانتا ہو کہ ظلم وستم نے انسانی معاشرے کے پیکر پرکتنی دردناک مصیبتیں ڈھائی ہیں اور کتنا خون بہایا ہے اور کتنے گھروں کو ویران کیا ہے۔

تجربے سے یقینی طور پر ثابت ہوا ہے کہ ظلم وستم کے کل کتنے ہی مضبوط کیوں نہ ہوں پائدار نہیں ہوتے اور کسی نہ کسی وقت ظالموں کے سروں پر گر کر ڈھیر ہوجاتے ہیں۔خدائے متعال فرما تا ہے:

(...ان الله لا يهدى القوم الظّلمين) (انعام/١٣٠) ...خدائ متعال بركز ظالمول كي بدايت نبيل كرتا ہے.

اولیائے دین فرماتے ہیں:

سلطنت اور ملک، کفرسے باقی رہ سکتا ہے، کین ظلم وستم سے باقی نہیں رہ سکتا (۱)

## مردم آزاری اور شرار تحرامه

یہ دوسفتیں ایک دوسرے کے نزدیک ہیں، کیونکہ اذیت پہنچانا، دوسروں کوزبان سے رنج و تکلیف پہنچانا، دوسروں کوزبان سے رنج و تکلیف پہنچانا ہے، جیسے گالی دینا اور ایسی بات کہنا جس سے مخاطب رنجیدہ ہوجائے یا ہاتھ سے کوئی ایسا کام انجام دینا جس سے لوگ ناراض ہوجائیں۔ شرارت ایسا کام انجام دینا جو گوگوں کے لئے شر کا باعث ہو۔

بہر حال یہ دوصفتیں انسان کی ان آرزؤں کے مقابلہ میں قرار پائی ہیں، کہ انسان جن تک پہنچنے کے لئے اجتماع کو وجود میں لایا ہے، کہ وہ زندگی کی آرام وآسائش ہے۔ یہاں پر اسلام کا شرع مقدس، معاشرے کی مصلحت کو پہلے درجہ میں قرار دیتا ہے اور مردم آزاری وشرارت کو حرام قرار دیتا ہے، چنانچہ خدائے متعال فرما تا ہے:

(وَالَّنْ يَنْ يُوذُون المؤمنين و المومنات بغير ما اكتسبوا فقد احتملوا مهتناوا ثمَّامبيناً) (احزاب ١٠٠)

اور جولوگ صاحبان ایمان مرد یا عورت کو بغیر کچھ کئے دھرے اذیت دیتے ہیں ، انہوں نے بڑے بہتان اور کھلے گناہ کا بوجھ اپنے سریراٹھار کھاہے۔

۱۔ امالی شیخ مفید مس، ۳۱ (حواشی میں آیا ہے)۔

بغيبراسلام صلى الله عليه وآله وسلم فرماتي بين:

جس شخص نے کسی مسلمان کواذیت پہنچائی،اس نے مجھےاذیت پہنچائی اور میری اذیت خدا کی اذیت خدا کی اذیت ہے۔(۱) اذیت ہے۔(۱)

#### چوسى

چوری ایک برا اور نامناسب مشغلہ ہے جو معاشرے کی اقتصادی حیثیت کوخطرہ میں ڈالتا ہے۔ بدیمی ہے کہ انسان کی زندگی کے ابتدائی ضروریات میں سے مال وٹروت ہے جسے انسان اپنی عمر کی قیمت پر حاصل کرتا ہے اوراس کی حفاظت کے لئے اس کے گردایک حفاظتی دیوار بنادیتا ہے تا کہ ہرفتھم کے تجاوز سے محفوظ رہے اوراس طرح اس کا مال معاشرے کی زند

گی کی ضانت اوراس کا پشت و پناہ بن جائے۔البتہ اس دیوار کوتوڑ نااوراس نظم کوختم کرناایک ایس عمر کے سرمایہ کو تباہ کرنے کے مترادف ہے کہ جس کو حاصل کرنے میں اس کی پوری عمر خرچ ہوئی ہے اورلوگوں کی سرگرمیوں کے ایک بڑے حصہ کو معطل کرنالوگوں کے ہاتھ کا شخے کے برابر ہے۔

اسی لئے اسلام نے اس نفرت انگیز عمل کے لئے کہ خود چور کا ضمیر بھی اس کے جرم ہونے کی گواہی دیتا ہے، بیسز امقرر کی ہے کہ اس کا ہاتھ کاٹ دیا جائے۔ (یعنی دائیں ہاتھ کی چار انگلیاں کاٹ دی جائیں) خدائے متعال فرما تاہے:

•••••

۱ - الغدير، ج. ۲، ص ۳۶۸ -

(والسّارق والسّارقة فاقطعواا يديهما جزايٌ بما كسبا...)

(ما کده ۲۸)

چور مرداور چورعورت دونوں کے ہاتھ کاٹ دو کہ بیان کے لئے بدلہ اور خدا کی طرف سے ایک سزاہے...

## فرضشناسي

زندگی کے بیے بے ثنار وسائل جوآج کل ہم انسانوں کے اختیار میں ہیں اورہم ان کو حاصل کرنے اوران سے استفادہ کرنے کے لئے دن رات کوشش کرتے ہیں، ابتداء میں انسان کے اختیار میں نہیں تھے، بلکہ انسان کی سرگرمیوں کے نتیجہ میں تدریجاً وجود میں آئے ہیں اور ان سے استفادہ کیا جار ہاہے۔لیکن بہر صورت ابتدائی بشر سے لیکر آج کے متمدن انسان تک ہر گز کاروکوشش کا سلسلنہیں رکاہے بلکہ انسان نے اپنی خدا دادفطرت کے ذریعہ اپنی زندگی کے دسائل فراہم کرنے کی کوشش کی ہے، کیونکہ جس انسان کی وجودی توانائی کی سرگرمی ٹھپ ہو جاتی ہے تواس کو سلح کرنے کے داخلی و خارجی وسائل، آئھ، کان، منہ، ہاتھ، یاؤں، د ماغ، دل، پھیپھڑ ہے اور جگروغیرہ بے کارہوجائیں گے، اوروہ مردہ کے علاوہ کچھنیں ہوگا۔ اسی لئے انسان نہصرف مجبور ہوکر کام کرتا ہے ، بلکہ اس جہت سے بھی کہ وہ انسان ہے لہذا گونا گوں سرگرمیاں انجام دیتا ہے، کیونکہ وہ اپنے انسانی شعور سے درک کرتا ہے کہ جس راہ ہے بھی ممکن ہو، وہ اپنی زندگی کی سعادت اورخوشن کو حاصل کرے،اس لئے کاروکوشش میں لگ جاتا ہےاورا پنے مطالبات کی راہ میں قدم رکھتا ہے،لہذاانسان جس ماحول اورجس روش پرزندگی گزارتا ہے خواہ: دینی ہویا غیردینی ، قانونی ہویا استبدادی اور شہری ہویا خانہ بدوثی کی،اس میں اپنے لئے کچھ تکالیف وفرائض (وہ کام جن کا زندگی میں انجام دینالازم جانتا ہے) کا احساس کرتا ہے کہ ان کوانجام دینے میں انسان کی حقیقی آرزوؤں کو پورا کرسکتا ہے

اوراس کے لئے خوشحالی کی اور آسودہ وسعاد تمندانہ زندگی فراہم کرسکتا ہے۔

البته ان تکالیف اور فرائض ، جوسعاد تمندی کی تنها راه ہے ، کی قدر وقیمت خود انسانیت کی قدر و قیمت خود انسانیت کی قدر و قیمت ہو کہ اس سے زیادہ گرال بہا کسی چیز کا تصور نہیں کر سکتے اور اسے کسی دوسری چیز سے بدل نہیں سکتے۔

اس بناپر فرض شناسی اور اسکا انجام دینا عمل کے میدان میں اہم ترین مسکلہ ہے کہ اس کا سروکار انسان کی زندگی سے ہے، کیونکہ اس کی اہمیت خود انسان کی اہمیت ہے، جو شخص اپنے مسلمہ فرائض کو انجام دینے میں پہلو تہی کرتا ہے، یا بھی کو تاہی کرتا ہے، تو وہ اس کے مطابق انسانیت کی بلندی سے گرجا تا ہے اور فطری طور پر اپنی پستی اور بے قیمتی کا اعتراف کرتا ہے یا جو بھی خلاف ورزی کرتا ہے، وہ اپنے معاشر ہے کے پیکر پر بلکہ حقیقت میں اپنے پیکر پر ایک کاری ضرب لگا تا ہے۔

خدائے متعال فرما تاہے:

(عصر۳۱)

قسم ہے عصر کی بیشک انسان خسارہ میں ہے، علاوہ ان لوگوں کے جوایمان لائے اور انہوں نے نیک اعمال انجام دئے اور ایک دوسرے کوتق اور صبر کی وصیت ونصیحت کی۔ .

نیز فرما تاہے:

(ظهر الفسادفي البروالبحر بما كسبت ايدى النَّاس...) (روم ٤١)

لوگوں کے ہاتھوں کی کمائی کی بنا پرفساد خشکی اور تری ہر جگہ غالب آ گیا ہے۔

#### فريضه كي تعيين ميل مختلف مروشول كالختلاف

عالم انسانیت میں فریضہ کو پہچانے اور اس پڑمل کرنے کی اہمیت بذات خود ایک پائدار ومسلم فریضہ ہے اور ہر گز کوئی ایسا انسان نہیں پایا جاسکتا جواپنی انسانی فطرت سے اس حقیقت کا منکر ہو۔

جی ہاں، چونکہ انسانی فرائض انسان کی زندگی کی سعادت سے مکمل رابطہ رکھتے ہیں اور دین انسانی زندگی کے بارے میں غیر دینی طریقوں سے نظریاتی اختلاف رکھتا ہے لہذا دین فرائض، دوسرے فرائض کی روشوں سے اختلاف رکھیں گے۔

دین کاعقیدہ ہے کہ انسان کی زندگی ایک لامحدوداورابدی ہے، جوموت سے ختم نہیں ہوتی اور موت سے ختم نہیں ہوتی اور موت کے بعداس ابدی زندگی کاسر مایہ وہی سیح عقائد، پیندیدہ اخلاق اوراعمال صالحہ ہیں جنمیں انسان نے دنیا میں حاصل کیا ہے۔

اس لحاظ سے دین نے جوفر ائض اور تکالیف فرداور معاشرہ کے لئے مرتب کئے ہیں ،ان میں اس ابدی دنیا کی زندگی کوبھی مدنظر رکھا ہے۔

دین اپنے قوانین کوخداشاسی اور خدا کی عبادت و ہندگی کی روشنی میں مقرر کرتا ہے جس کا واضح

انژموت کے بعد قیامت کے دن ظاہر ہوگا۔

غیر دین طریقے (جوبھی ہوں) صرف اس دنیا کی چند روزہ زندگی کو مدنظر رکھتے ہیں اور انسان کے لئے کچھ فرائض وضع کرتے ہیں تا کہ ان کے ذریعہ مادی زندگی اور جسمانی قوای جو تمام حیوانوں میں مشترک ہیں سے بہتر استفادہ کریں۔ حقیقت میں بیطریقے ایک حیوانی زندگی کو انسان کے لئے مرتب کرتے ہیں کہ جس کی منطق کا سرچشمہ چرندوں اور درندوں کے جذبات ہوتے ہیں اور انسان کی حقیقت پیندی اور اس کی معنویات سے بھری ابدی زندگی کی طرف کوئی توجہ نہیں دیتے۔

یمی وجہ ہے کہ انسانیت کے بلنداخلاق (جیسا کہ قطعی تجربہ بات سے ثابت ہے) غیردین معاشروں سے رفتہ رفتہ ختم ہورہے ہیں اور روز بروز ان کا اخلاقی انحطاط واضح و آشکارتر ہوتاجار ہاہے۔

بعض لوگ کہتے ہیں: دین کی بنیاد، تقلید پر ہے، یعنی چون و چرا کے بغیر فرائض اور قوانین کے ایک سلسلہ کو قبول کرنا ہمیکن اجماعی طریقے وقت کی منطق کے ساتھ قابل مطابقت ہیں۔ جنہوں نے رہے بات کہی ہے، انہوں نے اس نکتہ سے غفلت کی ہے کہ جو قوانین وضوابط معاشرے میں نافذ ہوتے ہیں، ان کو بلاچون و چرانا فذ ہونا چاہئے۔

ہر گزیہ نددیکھا گیا ہے اور نہ ہی سنا گیا ہے کہ کسی ملک میں لوگ ملک میں لا گوتوا نین پرمناظرہ اور بحث و گفتگو کے بعدان پڑمل کرتے ہوں اور جو بھی ان قوا نین کے فلسفہ کو نہ بمجھ سکاوہ اس پڑمل کرنے سے معاف ہواور ان کو قبول کرنے میں مختار ہو، اس سلسلہ میں دینی اور غیر دینی

روش میں کوئی فرق نہیں ہے۔

لیکن کسی ملک کے فطری اوراجتماعی حالات کا مطالعہ اوراس کی عام روش میں جستجو کر کے اس ملک کے قوانین کے کلیات کی حکمت کے کچھ جزئیات معلوم کئے جاسکتے ہیں۔

دین قوانین میں بھی یہی خاصیت پائی جاتی ہے۔ حقیقت پسنداندراہ سے اور خلقت اور انسان کی فطری ضرور توں کے بارے میں جستجو کر کے دین کے قوانین کے کلیات جو فطری روش ہے کے بارے میں بعض جزئیات کو معلوم کیا جاسکتا ہے۔

قرآن مجیداور بہت میں روایتیں انسان کوسو چنے ،غور وفکر اور تدبر کی دعوت دیتی ہیں اور بعض احکام میں اجمالی مصلحت کے بارے میں حکم یا اشارہ کیا جاتا ہے، چنانچہ پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور اہل بیت اطہار علیہم السلام سے احکام کے فلسفہ کے بارے میں بہت می روایتیں نقل ہوئی ہیں اور در دست ہیں۔

## دفاع کی اہمیت

جس طرح ایک انسان اپنی زندگی میں خوشختی اور سعادت کا شیدائی ہوتا ہے اور ان کو حاصل کرنے میں سرگرم عمل ہوتا ہے، اسی طرح وہ ہر طرف سے بے شار خطرات سے بھی دو چار ہوتا ہے۔ ان میں سے بعض خطرے اس کے اصل وجود کو اور بعض اس کی زندگی کی سعادت وخوشختی کونشانہ بناتے ہیں، اس لئے انسان ان کو دور کرنے کے لئے مقابلہ اور دفاع کرنے پرمجبور ہے۔

انسان کی خلقت میں بھی ان ہی دومرحلوں جذب و دفع کی پیشنکوئی کی گئی ہے، اوراس کے وجود کی عمارت میں مناسب وسائل استعال ہوئے ہیں۔اسی طرح معاشرہ کے پچھٹوائلہ ہیں کہ جنسیں حاصل کرنا چاہئے اور بعض خطرات سے بھی دو چار ہے کہ بہر حال ان کے مقابلہ میں کھڑے ہوکرا پنی زندگی کے مقدسات کا دفاع کرنا چاہئے۔

جس نے لوگوں کی جانوں کوختم کرنے ، آزادی کے پرچم کوسرنگوں کرنے یاان کی آزادی کوختم کرنے کو اپنا مقصد قرار دیا ہے، وہ معاشرے کا دشمن ہے۔انسان کا فقر وایمان کی کمزوری اور نادانی معاشرے کے دشمن ہیں ، جواپنے معاشرے ، یعنی زندگی کی سعادت اور انسانی حقیقت کا پابند ہے،اسے اپنے ان خطرناک دشمنوں کے مقابلہ میں دفاع کرنا چاہئے۔

#### بخشدين

اس میں کوئی شک وشہہ نہیں ہے کہ انسان کے خمیر میں ، اصل زندگی اور شرافت مندانہ زندگی کی ایک ہی بنیاد ہے اور جوزندگی شرافت کے ساتھ ہولیکن انسان کی سعادت اس میں نہ ہو، تو وہ حقیقت میں زندگی نہیں ہے بلکہ بیا کیک ایک موت ہے جو طبیعی موت سے تانخ ونا گوار ہے ، جو انسان اپنی شرافت وسعادت کی اہمیت کا قائل ہے ، اسے اس بست زندگی سے موت کی طرح فرار کرنا چاہئے۔

انسان جس ماحول میں بھی رہ رہا ہواور جس روش کی طرف بھی مائل ہو، وہ اپنی خدا داد فطرت سے سمجھتا ہے کہ محترم ومقدس میں موت، بذات خود ایک سعادت ہے، دین کی منطق میں بیہ مسکه دوسری ہر منطق سے زیادہ واضح اور وہم و گمان کے خرافات سے نہایت دورہے، جو شخص دین کے حکم سے اپنے دینی معاشرے کا دفاع کرتے ہوئے اپنی جان نچھا ور کر دے، وہ اچھی طرح جانتا ہے کہ سی چیز سے محروم نہیں ہوا ہے بلکہ اس نے اپنی چندروزہ زندگی کو خدا کی راہ میں پیش کر کے ایک نہایت شیرین، گرال بہا اور ابدی زندگی کو حاصل کیا ہے اور یقینا اس کی سعادت نا قابل زوال ہے ۔ چنانچے خدائے متعال اپنے کلام میں فرما تا ہے:

(ولاتحسبن النين قتلوا في سبيل الله امواتاً بل احياء عندر جهم يرزقون) (آل عمران ۱۰۰)

اور خبر دار راہ خدامیں قتل ہونے والوں کومردہ خیال نہ کرناوہ زندہ ہیں اور اپنے پروردگار کے بہاں رزق یار ہے ہیں

لیکن غیر دینی طریقے ، جوانسان کی زندگی کواسی دنیا کی چند روزہ زندگی تک محدود جانتے ہیں ، ہرگز نہیں کہہ ستیں کہ انسان مرنے کے بعد بھی زندہ ہوتا ہے یا سعادت وخوشختی حاصل کرتا ہے ، مگر یہ کہ وہ م و مگان اور خرافات سے سمجھ میں آ جائے کہ جووطن یا قومی مقدسات کی راہ میں قتل ہوجا تا ہے ، اس کا نام جال شاروں اور قوم کے فدا کاروں کی فہرست میں قرار پاسکتا ہے اور تاریخ میں سنہرے حروف سے لکھا جا سکتا ہے اور ہمیشہ کے لئے زندہ وجاویدرہ سکتا ہے۔

لیکن جو تجیداور تعظیم اسلام میں خداکی راہ میں شہید ہونے اور قل کئے جانے کے سلسلے میں کی گئی ہے ، وہ کسی اور صالح عمل کے لئے نہیں کی گئی ہے ۔ پیغیبر اسلام صلی الله علیہ وآلہ وسلم

د ين تعليم 316

#### فرماتے ہیں:

ہرنیکی سے بالاتر ایک نیکی ہے یہاں تک کہراہ خدامیں شہید ہوجائے،اس کے بعد کوئی نیکی نہیں ہے۔(۱)

صدراسلام کے مسلمان پیغمبرخداصلی الله علیه وآله وسلم سے استغفار کی درخواست کرتے تھے اور آنحضرت صلی الله علیه وآله وسلم کی دعا کے نتیجہ میں شہادت کے اعلی درجہ پر فائز ہوتے تھے اور شہادت کے ذریعہ دنیا سے چلے جانیوالوں کے لئے گرینہیں کرتے تھے ، کیونکہ وہ زندہ ہیں اور نہیں مرے ہیں۔

## مالكيزكوة

مال سے انسان کی زندگی میں جو اعتدال پیدا ہوتا ہے، وہ محتاج بیان نہیں ہے۔ اسکی اہمیت کا عالم ہیہ کہ بہت سے لوگ زندگی مال کوہی جانتے ہیں اور انسان کے لئے مال ودولت کے علاوہ کسی فضیلت وشرافت کے قائل نہیں ہیں۔ اور اپنی تمام سرگرمیوں کو پیسے جمع کرنے اور مال ذخیرہ کرنے میں صرف کرتے ہیں اور نتیجہ میں مال سے یہی دہستگی اور حرص ان کو بخل کی صفت میں مبتلا کردیتی ہے کہ جس کی بنا پروہ دوسروں کو ان کے تق سے محروم کرتے ہیں اور مسمحی اس سے باند ترقدم اٹھا کر پستی اور بخل کے سامنے تسلیم ہوکر خود

•••••

۱ ـ میزان الحکمة ج۲، ص ۲۰۰ ـ

بھی اس مال سے بہرہ مند ہونے سے محروم ہوجاتے ہیں ،اس طرح نہ خود کھاتے ہیں اور نہ دوسروں کو کھلاتے ہیں اور نہ دوسروں کو کھلاتے ہیں اور صرف پیسے جمع کرنے میں لذے محسوس کرتے ہیں۔

جوافراد بخل کی ناپیندیدہ صفت میں مبتلا ہیں (البتہ کنجوسی میں مبتلا ہونے والے ان لوگوں سے پیت ہیں)وہ انسانی فطرت سے گرجاتے ہیں اور زندگی کے بازار میں دیوالیہ ہوتے ہیں، کیونکہ:

۱۔ زندگی میں، صرف اپنی سعادت، خوصی اور آسودگی کو چاہتے ہیں اور انفرادی زندگی کے قائل ہوتے ہیں، جبکہ انسان کی فطرت نے اجتماعی زندگی کو ہمارے لئے زندگی کے عنوان سے پہنچنوا یا ہے اور انفرادی زندگی جس راہ سے بھی ہو، اس کا انجام ناکا می ہے۔
۲۔ پنی قدرت کا دوسروں کے سامنے مظاہرہ کر کے مختاجوں اور ناداروں کی خاطر و تواضع کو اپنی طرف جذب کرتے ہیں اور باوجود یکہ مختاجوں کی کوئی مدذ نہیں کرتے لیکن پھر بھی ان سے ہمیشہ اپنی تعظیم کرانا چاہتے ہیں، ان کے ساتھ غلاموں کا سلوک کرتے ہیں اور بت پر تی کا جذبہ زندہ رکھتے ہیں جس کے نتیجہ میں معاشرے سے ہر قسم کی شہامت، شجاعت، فطرت کی بلندی اور انسانی فخر ومباہات ختم ہوجاتے ہیں۔

۳۔اس کے علاوہ کہ وہ خود پاک جذبات، محبت، مودت، انسان دوسی، خیرخواہی اور انسانی محبت، مودت، انسان دوسی، خیرخواہی اور انسانی محدردی کو پامال کرتے ہیں، معاشرے میں جرم وخیانت اور ہرقسم کی پستی ور ذالت کوتر وی دیتے ہیں، کیونکہ جرم وجفا، جیسے: بدگوئی، بے حیائی، چوری، ڈاکہ زنی اور آدم کشی کا قوی ترین طبیعی عامل مختاجوں کے طبقہ میں موجود فقروفا قد غیظ وغضب اور کینہ وہ انتقامی جذبہ ہے

جو مالداروں کے بارے میں ناداروں اور بیچاروں کے دلوں میں پیدا ہوتا ہے، کہاس کے بخیل اور کنجوس مال داراس کے باعث ہوتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ معاشرے میں بخیل شخص در حقیقت معاشرہ کاسب سے بڑا دشمن ہوتا ہے، بہر حال وہ خدا کے غضب و شخت سز ااور لوگوں کی نفرت میں گرفتار ہوگا۔

قر آن مجید میں بخل اور کنجوسی کی ناپسند صفتوں کی مذمت اور سرزنش میں اور اس کے برعکس جود وسخاوت، اور خدا کی راہ میں انفاق اور نا داروں و بے چاروں کی دشگیری کرنے والوں کی مدح وثناء میں بہت ہی آئیس نازل ہوئی ہیں۔

خدائے متعال اپنے کلام پاک میں وعدہ کیاہے کہ، جو مال انفاق کیا جاتا ہے،اس کے عوض دس اور بعض مواقع میں ستر ملکہ سات سوسے بیش تر تک اضافہ کر کے انفاق کرنے والے کو واپس بھیجا جاتا ہے۔

تجربہ سے بھی ثابت ہواہے کہ تخی لوگ جب جوانمر دی کے ساتھ حاجتمندوں کی مدد کرتے ہیں اور انسانی معاشرے کی مشکلات کو دور کرتے ہیں توروز بدروز ان کی دولت اور نعمتوں میں اضافہ ہوتا ہے۔

کارگره گشانشود درز مانه بند

ہزگر کسی ندید درانگشت شانه بند

اگرلوگ سی دن مشکلات سے دو چار ہوجائیں تو تمام دل ان کے ساتھ ہوں گے، انہوں نے

جود دسرول کے حق میں مدد کی ہے وہ اجھاعی صورت میں ان کے حق میں لوٹے گی۔ اور اس کے علاوہ انہوں نے اپنے اچھے کر دار سے ایک شریف انسان کے مانند اپنے ضمیر کو آرام بخشاہے، واجب اور مستحب حقوق کے بارے میں ندائے آسانی کولبیک کہا ہے اور انسانیت کے بارے میں ندائے آسانی کولبیک کہا ہے اور انسانیت کے پاک جذبات سے مہر بانی، شفقت، انسان دوستی اور خیرخواہی سے استفادہ کیا ہے، اس طرح عام محبوبیت اور خالص احترام کے مستحق ہوئے اور آخر کار خدا کی خوشنودی اور ابدی سعادت کو کم ترین قیمت پرخریدلیا۔

#### علمكيزكوة

علم اور ثقافت بے نظیر دولت ہے، جن سے انسان اپنی زندگی میں ہرگز بے نیاز نہیں ہوتا ہے اور ایساانسان نہیں پایا جاسکتا، جواپنی انسانی فطرت سے جہل پرعلم کی برتر ی کو درک نہ کرتا ہو یاعلماء اور دانشوروں کے احترام میں ان کے حق میں فیصلہ نہ دیتا ہو۔

خدائے متعال اپنے کلام پاک میں عالم وجاہل میں فرق کے بارے میں زندہ ومردہ اور بینا و اور بینا و اور نینا و اور نابینا کی مثال دیتا ہے۔ اور اسلام میں علم ودانش کو جواہمیت دی گئی ہے، وہ اہمیت کسی اور دین میں نہیں پائی جاتی ، یہاں تک کہ پنچمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں:

علم حاصل کرنا ہر مسلمان پرواجب ہے (۱)

نیز فرماتے ہیں:

گہوارہ سے قبرتک علم حاصل کروچاہے دنیا کے اس یار بھی ہو۔ (۲)

اس کے پیش نظراسلام نے بخل اور تنجوس کی نہی کی ہے۔علم کو چھپانے کی مذمت کی ہے، بلکہ دینی علوم کو چھپانا حرام قرار دیا ہے اور عالم کو جاہل کی تربیت کرنے کا ذمہ دار قرار دیا ہے۔

> ۱۔اصول کا فی ،ج۱،ص. ۳،ح۱۔ ۲۔ نبج الفصاحہ ص۶۲،ح۲۲ج۳۳۔

#### معاشر بركے اند بروني دشمنوں سے مقابله

چنانچے، فطرت کے حکم سے، معاشرے کے بیرونی ڈیمنوں سے جنگ کرنی چاہئے اور معاشرہ کو نقصان سے بچانا چائے اور ، اس طرح معاشرے کے اندرونی ڈیمنوں سے بھی جنگ او رمقابلہ کرنا چاہئے۔ معاشرے کا اندرونی ڈیمن وہ ہے جو عام روش او رجاری قوانین کی مخالفت کرتا ہے اور اس طرح معاشرے کی زندگی کے ناطے کو تو ڈ دیتا ہے اور جاری نظام کو درہم و برہم کردیتا ہے، اس لئے نظم ونسق ، امورکی حفاظت اور معاشرے میں امن وامان برقر ارد کھنے کے لئے بچھافراد پر شمل پلیس وغیرہ کا نظام تشکیل دیا جاتا ہے اور خلاف ورزی کرنے والوں کے لئے مختلف سز ائیں مقرر کی جاتی ہیں۔

اسلام نے بھی قوامے نافذہ کے علاوہ، معاشرے کے افراد کے لئے مختلف سزائیں اور امر بالمعروف ونہی عن المنکر کو واجب قرار دیا ہے اوراس طرح مقابلہ کومزید عوامی اور موثر تربنا دیا ہے۔ اسلام اورمعا شرے کی دوسری روشوں کے درمیان بنیا دی فرق بیہے کہ دوسری روشیں صرف لوگوں کے افعال لوگوں کے افعال کو افعال کی اصلاح کی طرف توجہ کرتی ہیں ،لیکن اسلام لوگوں کے افعال کے علاوہ ان کے اخلاق کی طرف بھی توجہ کرکے دونوں مرحلوں میں فساد کے ساتھ مقابلہ کرتا ہے۔

جن اعمال کواسلام نے گناہ اور معصیت کے طور پر حرام قرار دیا ہے، وہ ایسے اعمال ہیں جن
سے معاشر ہے میں بُرے اثرات اور منحوس نتائج برآ مدہوتے ہیں، اس توصیف کے پیش نظر
ان میں سے بعض اعمال براہ راست مرتکب ہونے والے ایک فردیا تمام افراد کو برباد
کر دیتے ہیں کہ جس کی وجہ سے انسان کے کسی عضو میں زخم کے مانند معاشر ہے میں رخنہ
ڈالتا ہے۔ اکثر گناہ جو انسان کی بندگی کی حالت میں رکاوٹ پیدا کرتے ہیں اور اللی حقوق کو
ضرر پہنچاتے ہیں، ان کی بھی یہی حالت ہے، جیسے نماز نہ پڑھنا اور روزہ نہ رکھناوغیرہ۔
ان میں سے بعض اعمال اجتماعی زندگی کے لئے بالواسطہ خطرہ بنتے ہیں، معاشر ہے کے پیکر کو
تباہ وبر بادکر کے رکھد سے ہیں۔ ان کی مثال ان بیاریوں کی ہی ہے جو براہ راست انسان کی
زندگی سے سروکار رکھتی ہیں اور زندگی کے رشتہ کوتو ڈ دیتی ہیں جیسے جھوٹ بولنا اور تہمت لگانا
اسلام کی نظر میں ماں باپ کے حقوق ، فیبت اور لوگوں پر تجاوز کا بھی یہی حکم ہے۔

## اسلام میں گناہان کبیرہ کی عامر سزا

ندکورہ بڑے اعمال، اسلام میں گناہان کبیرہ کے جاتے ہیں اور خدائے متعال نے اپنے کلام
پاک میں واضح طور پران گناہوں کے مرتکب لوگوں کے لئے عذاب کا وعدہ دیا ہے۔
اس کے علاوہ ان میں سے بعض کے بارے میں سخت سزائیں مقرر کی ہیں۔ کلی طور پران
گناہوں کے مرتکب لوگ (اگرایک ہی بار بھی انجام دیں) عدل وانصاف کا خاتمہ کرتے
ہیں، یعنی معاشرے کے ایک صالح عضو سے اس کی شرافت کوسلب کرتے ہیں۔
جوشخص گناہ کبیرہ کا مرتکب ہوتا ہے وہ اپنی عدالت کو کھودیتا ہے اور وہ ان اختیارات سے بہرہ
مند نہیں ہوسکتا، جن سے معاشرے کا ایک صالح عضو بہرہ مند ہوتا ہے۔ وہ اسلامی حکومت
میں کوئی فرمہ داری نہیں سنجال سکتا، خلافت کے عہدہ پر فائز نہیں ہوسکتا، امام جماعت نہیں
میں رہے گا جب تک کر تو بہنہ کرلے اور مسلسل تقوی و پر ہیزگاری سے دوبارہ عدالت کی
میں رہے گا جب تک کر تو بہنہ کرلے اور مسلسل تقوی و پر ہیزگاری سے دوبارہ عدالت

وین تعلیم 323

### احكامركے باس برميں چند سبق

### اجتهاداوس تقليد

انسان کی زندگی میں پائی جانے والی حاجتیں اوران کو پوراکرنے کے لئے ان کی سرگرمیاں، اتنی زیادہ ہیں کہ ایک معمولی انسان ان کو گنے اور ثار کرنے کی طاقت نہیں رکھتا، ان سب کے بارے میں اور مہارت حاصل کرکے کافی مقدار میں معلومات حاصل کرنے کی بات ہی نہیں!

دوسرے بید کہ انسان اپنے کام کوفکر وارادہ سے انجام دیتا ہے اور جہاں پراسے کوئی فیصلہ کرنا ہو، تو اس کے بارے میں اس کے پاس کافی معلومات ہونا چاہئے ورنہ وہ کوئی فیصلہ نہیں کرسکتا اس کو اپنے انجام دینے والے کاموں میں خود ماہر ہونا چاہئے یا کسی ماہر سے پوچھے اور اس کے حکم کے مطابق اس کام کو انجام دے ۔ چنا نچہ فطری طور پر ہم مریضوں کا علاج کرنے کے لئے طبیب سے، مکان کا نقشہ بنانے کے سلسلہ میں انجینئر سے ،معماری میں معمار سے رجوع کرتے ہیں اور درواز ہے اور کھڑکیاں بنانے میں نجار پراعتاد کرتے ہیں۔ معمار سے رجوع کرتے ہیں اور درواز ہوں اور کھڑکیاں بنانے میں نجار پراعتاد کرتے ہیں۔ جو یہ کہتا ہے کہ: میں اپنی زندگی میں تقلید کے سامنے ہتھیا رنہیں ڈالتا ہوں وہ شخص یا اپنی بات کے معنی کونہیں شجھا ہے یا ایک فکری آفت میں مبتلا ہوا ہے۔

چونکہ اسلام نے اپنی شریعت کی بنیاد انسانی فطرت پر ڈالی ہے، لہذااسی روش کا انتخاب

کیا ہے۔اسلام نے اپنے پیروؤں کو حکم دیا ہے کہ دینی معارف اوراحکام کوسیکھیں ان معارف کا سرچشمہ کتاب خدااور پیغمبرا کرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم وآئمہ هدی علیهم السلام کی سنت کےعلاوہ کوئی اور چیز نہیں ہے۔

بدیہی ہے کہ تمام دینی معارف کو کتاب وسنت سے حاصل کرنا، ہرایک کے بس کی بات نہیں ہےاور بیکاممسلمانوں کے ایک خاص گروہ کےعلاوہ تمام مسلمانوں کے لئےممکن نہیں ہے۔ اس لئے خود بخو د دین کا حکم اس صورت میں نکاتا ہے کہ مسلمانوں میں سے وہ لوگ جودینی معارف واحکام کواستدلال کی راہ ہے حاصل نہیں کر سکتے ،انھیں ان لوگوں کی طرف رجوع کرنا عاہے جودینی احکام کودلیل سے حاصل کر چکے ہوں اور اسطرح اپنے فریضہ پرممل کریں۔ جوعالم دینی احکام کواستدلال کی راہ سے حاصل کرتا ہے،اس کو مجتبد اوراس کے کام کواجتہا دکہا جاتا ہے اور جومجہد کی طرف رجوع کرتا ہے اس کو مقلد اوراس کے اس کام کوتقلید کہتے ہیں۔ البته اس نکتہ کو جاننا چاہئے کہ تقلید ،عبادت ،معاملات اور دین کے دوسرے عملی احکام میں جائز ہے ہیکن اصول دین میں، جواعتقادی مسکلہ ہے، کسی صورت میں کسی کی تقلیز ہیں کی جاسکتی ہے۔ کیونکہ اصول دین میں ایمان وعقیدہ ضروری ہے جمل اس لئے دوسروں کے ایمان کو اپنا ایمان فرض نہیں کیا جاسکتا ہے، یعنی پنہیں کہا جاسکتا ہے کہ خداایک ہے اس دلیل پر کہ ہمارے والدین یا عالم ایسا کتے ہیں۔ یامرنے کے بعدزندگی حق ہے، کیونکہ تمام سلمان اس کاعقیدہ رکھتے ہیں۔ اس لئے ہرمسلمان پرواجب ہے کہ اپنے اصول دین کودلیل کی راہ سے جانے اگر جہ سادہ طریقہ سے ہی ہو۔

رين تعليم 325

نجاسات

# نجاسات (نجسچيزير) چند چيزير، پين:

١و٢: پيشاپ اور ياخانه ـ (١)

اس حرام گوشت حیوان کا پیشاب اور پاخانه نجس ہے جوخون جہند ہ رکھتا ہو یعنی وہ حیوان جس کی رگ کا سٹنے پرخون اچھل کر نکلے ، جیسے: بلی ، اومڑی ، خرگوش وغیرہ ، بلکہ اگر مرغی یا کوئی دوسراحیوان ، جونجاست کھانے کی وجہ سے حرام گوشت بن چکا ہو، تواس کا بھی پیشاب ویاخانہ نجس ہے۔

۳۔خون جہند ہ رکھنے والے حیوانوں کا مر دار ،خواہ حلال گوشت ہوں یا حرام گوشت ،کیکن حرام گوشت حیوان کے بعض اجزاء جیسے ،اون ، بال اور ناخن جوجان نہیں رکھتے ہیں پاک ہیں۔ ٤۔خون جہند ہ رکھنے والے حیوانوں کا خون ،خواہ حلال گوشت ہوں یا حرام گوشت۔

۱۔ پیشاب نکنے کی جگہ صرف پانی سے پاک ہوتی ہے اور پاخانہ نکنے کی جگہ کو پانی سے دھو یا جاسکتا ہے یا پتھر یا اسکے مانند تین ٹکڑوں سے پاک کیا جاسکتا ہے ،البتہ بیاس صورت میں ہے کہ پاخانہ اپنی جگہ سے باہر نہ پھیلا ہوور نہ پانی کے بغیر پاک نہیں ہوگا۔ضمناً یا دوہانی کی جاتی ہے کہ اگر پاخانہ تین پتھر سے صاف نہ ہوا تواس سے زیادہ پتھرسے پاک کیا جائے۔

ہ وہ بخشکی میں رہنے والے کتے اور سور ،ان کے تمام اجزاء یہاں تک کہان کے بال بھی نجس ہیں۔

۷۔ شراب اور مست کرنے والی ہر سیال چیز۔

٨ - آب جو -

## مطهرات

(پاک کرنے والی چیزیں)

ہروہ چیزجس سے نجاست پاک کی جاتی ہے،اسے (مطہر) کہتے ہیں اور مطہرات درج ذیل ہیں:

## ۱۔پانی،

یہ ہرنجس ہوئی چیز کو پاک کرتا ہے، لیکن بیداس صورت میں ہے کہ پانی مطلق ہو۔اسلئے مضاف پانی، جیسے ہندوانہ اور گلاب کے پانی سے نجاست پاک نہیں ہوتی اوران سے وضوو عنسل بھی صحیح نہیں ہے۔(۱)

#### ۲۔زمین،

یہ جوتے کی تداور پاؤں کے تلوے کو پاک کرتی ہے۔

#### ٣۔آفتاب،

ینجس زمین اور چٹائی وغیرہ کواپنی گرمی سے خشک کر کے پاک کرتا ہے۔

#### عاستحاله

یعنی نجس چیز اپنی جنس بدل کرایک پاک چیز کی صورت میں ظاہر ہوجائے۔جیسے کتّا نمک کی کان میں گر کرنمک میں تبدیل ہوجائے۔

۱- پانی کی دوشمیں ہیں: کرُ اور قلیل۔ کرُ پانی: بیس مثقال کم ۱۲۸ من تبریزی ہے ، جوتقریباً ۶۸ کلوگرام ہوتا ہے اور اگر کوئی نجاست اس سے ل جائے ، تو نجس نہیں ہوتا ، قالیل پانی: وہ پانی جو کرُ سے کم ہو، اگر اس سے کوئی نجاست مل جائے تو وہ نجس ہوجا تا ہے اور اس کا پانی دہ وہ نا اس طرح ہے کہ جاری یابارش کے پانی سے متصل ہو جائے یا اس پرایک کر کا اضافہ کیا جائے۔

### صانتقال،

یعنی انسان کے بدن کا خون یاخون جہندہ رکھنے والے سی حیوان کاخون ایک ایسے حیوان کے بدن کاخون می میں منتقل ہوجائے جوخون جہندہ نہ رکھتا ہو۔ جیسے انسان کے بدن کاخون مجھر یا کھی

وغیرہ کے بدن میں منتقل ہوجائے۔

## ٦-عين نجاست كازائل هوجانا،

یعنی حیوان کے ظاہراور انسان کے باطن، مثلاً اگر حیوان کی پشت یا انسان کی ناک کے اندر کا حصہ خون آلود ہوجائے، توخون کے زائل ہونے کے بعد پاک ہوجا تا ہے اور اسے پانی سے دھونے کی ضرورت نہیں ہے۔

#### ٧۔تبعیت،

تبعیت سے مرادیہ ہے کہ ایک نجس چیز دوسری نجس چیز کے پاک ہونے سے پاک ہوجاتی ہے، جیسے کا فرکے مسلمان ہونے سے اس کا فرزند باپ کی تبیعت میں پاک ہوجا تاہے۔

#### ۸ـڪم پونا <u>،</u>

یعنی انگور کا پانی ابالنے سے نجس ہوجا تا ہے الیکن اگر ابالنے کے ذریعہ دو تہائی پانی بھاپ میں تبدیل ہو کرکم ہوجائے توباقی یانی پاک ہوجا تا ہے۔

غسل

غسل دوطریقه سے انجام دیا جاسکتا ہے: (ترتیبی اور ارتماس)

عنسل ترتیبی سے مراد رہے ہے کہ ہر وگر دن اور دائیں وبائیں طرف کوتر تیب سے دھویا جائے۔ عنسل ارتماسی رہے کہ انسان بکبارگی پورے بدن کو پانی میں ڈبودے عنسل کی دوشمیں ہیں: واجب اور مستحب ۔ دین اسلام میں مستحب عنسل بہت زیادہ ہیں اور واجب عنسل سات

ہیں:

۱- عنسل جنابت

۲ عنسل میت

۳ عسل مس میت، بعنی اگرانسان مردہ کے بدن کوسرد ہونے کے بعد اور عسل میت دینے سے پہلے مس کر ہے، بعنی اپنے بدن کا کوئی حصہ اس کے بدن سے ملائے ، تواسے غسل کرنا حائے۔

٤ ـ نذرياعهد كياموياقسم كهائي موكة تسل كرے گا۔

ه میساحیض

٦ - عنسل نفاس

۷ عنسل استحاضه

پہلے چار خسل مردوں اور عور تول میں مشترک ہیں اور آخری تین عسل صرف عور تول سے مخصوص ہیں۔ مخصوص ہیں۔ شخص مجنب پرجو چیزیں حرام ہیں، وہ حسب ذیل ہیں:

۱۔ اپنے بدن کے کسی حصہ کوقر آن مجید کے الفاظ ، خدا کے نام اور پیٹیبر صلی اللہ علیہ وآلہ وائمہ اطہار علیہم السلام کے نامول سے مس کرنا۔

۲ \_مسجدالحرام اورمسجدالنبی صلی الله علیه وآله میں داخل ہونا۔

٣ ـ د دسری تمام مساجد میں رُ کنااورکوئی چیزان میں رکھنا ۔

٤ ـ قرآن مجيد كے ان چارسوروں ميں سے کسی ايك كی تلاوت كرنا كه جن پر سجدہ واجب ہے۔ لينی سور نجعم ،اقرائ ،الم تنزيل اور م سجدہ۔

جنابت ، بیض ، نفاس اور استحاضہ کے تمام احکام کوتو ضیح المسائل سے حاصل کرنا چاہئے۔

نوٹ عنسل میں بھی وضو کی طرح نیت کرنالازم ہے اور عنسل سے پہلے بدن پاک ہونا چاہئے اور بدن تک پانی پہنچنے میں کوئی رکاوٹ بھی نہیں ہونی چاہئے۔

## وضواوس اسكراحكام

انسان کے لئے وضوسے پہلے مسواک کرنااور کلّی کرنامستحب ہے یعنی پاک پانی منہ میں ڈالےاور کلّی کرے۔ اس کے علاوہ استنشاق یعنی ناک میں پانی ڈالنائھی مستحب ہے۔

# وضوےی کی نفیت اور اس کے شرائط وضومیں چرے کوسر کے بال اگنے کی جگہ سے ٹھوڑی تک اور ہاتھوں کوکہنی سے انگلیوں کے

سرے تک دھونا چاہئے اور سر کے اسکے حصہ پر اور پیروں کے او پری حصہ پر مسی کرنا چاہئے ۔وضومیں مندر جہذیل چیزوں کا خیال رکھنا ضروری ہے:

۱۔وضوکے اعضاء پاک ہوں۔

۲ \_ وضو کا یانی یاک مطلق اور مباح ہو۔ (۱)

۳۔ نیت: یعنی وضوکورضائے البی کے لئے انجام دینا چاہئے ،لہذا اگر ٹھنڈک حاصل کرنے یا کسی دوسر بے مقصد سے وضوکرے، توضیح نہیں ہے۔

٤ ـ ترتیب: لیعنی پہلے چ<sub>ب</sub>رہ پھر دایاں ہاتھ اس کے بعد بایاں ہاتھ دھونا چاہئے ،اس کے بعد سر پھریاؤں کامسح کرنا چاہئے۔

•••••

۱۔ لیعنی پانی انسان کا اپنا ہونا چاہئے یااس کا ما لک اس سے وضوکرنے پرراضی ہو۔

ہ ۔ مولات: یعنی وضو کے افعال کے بعد دیگر ہے انجام دے اور ان کے درمیان اتنا فاصلہ نہ ہوکہ کسی عضو کو دھونے یا مسح کرنے کے وقت اس سے پہلا والاعضو خشک ہوجائے الیکن اگر وضو کے افعال پے در پے انجام پانے کے باوجود ہواگرم ہونے یابدن کی گرمی وغیرہ کی وجہ سے وضو کی رطوبت خشک ہوجائے تو وضوصح ہے۔

نوٹ: بیضروری نہیں ہے کہ سرکا مسح سرکی کھال پر ہوبلکہ سرکے اسکلے حصہ کے بالوں پر بھی صیح ہے ، لیکن اگر سر کے دوسرے حصول کے بال اسکلے حصہ پر جمع ہوئے ہوں تو پہلے انھیں ہٹانا چاہئے اور اگر سرکے اسکلے حصہ کے بال اس قدر لمبے ہوں کہ کنگھی کرنے سے رين تعليم 332

چرے پرآئیں تواس صورت میں بالوں کی جڑپر مسے کرنا چاہئے یامانگ نکال کرکھال پرمسے کرنا چاہئے۔

## مبطلاتوضو

جوچيزين وضوكوباطل كرتى بين أخيين مبطلات كهتي بين اوروه آتھ بين:

١-پيشاب

٢ - ياخانه

٣-رياح (بداس صورت ميں ہے كہ جب ہوا ياخانه كے مقام سے خارج ہو يا بيارى اور

آپریش کی وجہ سے مخرج دوسری جگہ ہوگیا ہو)

٤ \_ بيهوشي

ه مستی

۶ ـ وه نیند، جس میں آنکھیں نه دیکھ سکیں اور کان نه سنسکیں ،اس بنا پراگر آنکھیں نه دیکھیں ۔

لیکن کان سنیں تو وضو باطل نہیں ہوتا ہے۔

٧\_د يوانگى

۸۔ جنابت اور وہ اسباب جن کے لئے خسل کیا جاتا ہے نیز استحاضہ جسے عور تیں بعض اوقات دیکھتی ہیں ، وضوکو باطل کرتا ہے۔

#### تيمم

اگرانسان وقت کی تنگی، بیاری یا پانی نہ ہونے یااس طرح کی کسی اور چیز کی وجہ سے نماز اور اس کے مانند دوسر سے اعمال کے لئے وضو یاغسل نہ کر سکے تواسے تیم کرنا چاہئے۔

تيمم كاطريقه

سیم میں حارچیزیں واجب ہیں: -

١-نيت

۲ ۔ دونوں ہاتھوں کی ہتھیلیوں کومٹی یااس چیز پر مارناجس پرتیم کرناضیح ہے۔

۳۔ دونوں ہاتھوں کی ہتھیلیوں کوسر کے بال اگنے کی جگہ سے بھوؤں اور ناک کے اوپر پوری

پیشانی پر پھیرنا۔ بہتر ہے کہ ہاتھوں کو بھوؤں پر بھی پھیرا جائے۔

٤ ـ بائيں ہاتھ کی تھیلی کو دائيں ہاتھ کی پوری پشت پراوراس کے بعددائيں ہاتھ کی تھیلی کو بائيں ہاتھ کی پوری پشت پر کھنچنا۔

وضوکے بدلے کئے جانے والے تیم میں اتن ہی مقدار کافی ہے لیکن اگر تیم عنسل کے بدلے ہو، توایک بار پھر ہاتھوں کوزمین پر مار کرصرف ہاتھوں کی پشت پرمسے کرے۔

# تيمم كے احكام

۱ ـ اگرمٹی نہ ملے توریت پر،اوراگرریت نہ ملے تو ڈھیلے پر،اوراگروہ بھی نہ ملے تو پتھر پرتیم

کرنا چاہئے اور جب ان میں سے کوئی بھی چیز نہ ملے تو کہیں پر جمع ہوئی گردوغبار پر تیم کرنا چاہئے۔

۲۔ چونے اور دوسری معدنی چیزوں پر تیم کرنا سیجے ہے۔

٣- اگر پانی کومهنگا پیچا جار ہا ہو، کیکن انسان اسے خرید سکتا ہوتو تیم نہیں کر سکتا ہے بلکہ اسے پانی خرید کروضوا و عنسل کرنا چاہئے۔

#### نماز

خدائے متعال فرما تاہے:

(ماسلككم في سقر،قالوالمرنك من المصلّين)

(مرژ۲۶۳۶)

جب اہل جہنم سے پوچھا جائے گا آخر تعصیں کس چیز نے جہنم میں پہنچادیا ہے؟ تووہ کہیں گے ہم نماز گزار نہیں تھے۔

پنیمبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا:

نماز دین کاستون ہے،اگر بارگاہ الٰبی میں بیقبول ہوجائے گی تو دوسری عباد تیں بھی قبول ہوں گی اورا گریے قبول نہ ہوئی ،تو دوسری عبادتیں بھی قبول نہیں ہوں گی

جس طرح ایک انسان ، دن رات میں پانچ بارایک نہر میں نہائے تواس کے بدن میں کسی قسم

کامیل کچیل باقی نہیں رہے گا، اس طرح پانچ وقت کی نمازیں بھی انسان کو گنا ہوں سے پاک کرتی ہیں ، جاننا چاہئے کہ جو نماز پڑھتا ہے لیکن اسے اہمیت نہیں دیتا، وہ اس شخص کے مانند ہے، جواصلاً نماز نہیں پڑھتا ہے۔خدائے متعال قرآن مجید میں فرما تاہے:

(فويلللمصلّين،الّنين هم عن صلاتهم سأهون)(ماعون ١٠٠)

تو تباہی ہےان نمازیوں کے لئے جواپنی نماز وں سے غافل رہتے ہیں۔

ایک دن پیغیبر اکرم صلی الله علیه وآله وسلم مسجد میں داخل ہوئے ،اور دیکھا کہ ایک شخص نماز پڑھ رہاہے، کیکن رکوع و ہجود کومکمل طور پر بجانہیں لار ہاہے، آنحضرت صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا:

یشخص جس طرح نماز پڑھ رہاہے اگراسی حالت میں اس دنیا سے گزر گیا تومسلمان کی حیثیت سے دنیا سے نہیں گیا ہے۔

اس بنا پرنماز کوخضوع وخشوع کی حالت میں پڑھنا چاہئے اور نماز پڑھتے وقت اس بات کا خیال رکھے کہ کس ذات سے محو گفتگو ہے اور رکوع و سجو داور دوسرے تمام اعمال کو سیح طور پر انجام دے تا کہ نماز کے عالی نتائج سے بہرہ مند ہوجائے۔خدائے متعال قرآن مجید میں نماز کے بارے میں فرما تا ہے:

(انَّ الصَّلوة تنهى عن الفحشاء و المنكر...) (عنكبوت،)

... نماز ہر برائی اور بدکاری سے روکتی ہے...

یقینا ایسا ہی ہے، کیونکہ نماز کے آ داب اس طرح ہیں کہ اگر نماز گزاران کا لحاظ رکھے تو کبھی

برائی کے پیچیے نہیں جائے گا۔ مثلا آ داب نماز میں سے ایک بیہ ہے کہ نماز گزار کی جگہ اور لباس عضبی نہ ہوں ، اگراس کے لباس میں حتی ایک دھا گا بھی عضبی ہوتواس کی نماز صحیح نہیں ہے۔ تو جو نماز گزار اس حد تک حرام سے پر ہیز کرنے پر مجبور ہے تو ممکن نہیں ہے کہ وہ حرام مال کو استعمال کرے یاکسی کاحق ضائع کرے!

نیز نماز اس صورت میں قبول ہوتی ہے کہ انسان ،حرص ،حسد اور دوسری بری صفتوں سے دور رہے اور مسلّم ہے کہ تمام برائیوں کا سرچشمہ یہی بری اور ناشا ئستہ صفتیں ہیں اور نمازی جب اپنے آپ کوان صفتوں سے دورر کھے گا،تو وہ یقینا تمام برائیوں سے دوررہے گا۔

اگر بعض لوگ نماز پڑھنے کے با وجود ناپسند کاموں کے مرتکب ہوتے ہیں، تو اس کاسب بیہ ہے کہ وہ نماز کی نماز قبول نہیں ہے کہ وہ نماز قبول نہیں ہوتی ہے اور نتیجہ میں ان کی نماز قبول نہیں ہوتی ہے اور وہ اس کے عالی نتائج سے محروم رہتے ہیں۔

دین اسلام کے شارع مقدس نے نماز کواس قدر اہمیت دی ہے کہ، ہر حال میں حتی جان کئی کی حالت میں بھی انسان پر نماز کو واجب قرار دیا ہے، اگر وہ نماز کو زبان پر جاری نہیں کر سکتا ہے تو دل پر جاری کرنا چاہئے اور اگر جنگ، شمن کے خوف یا اضطرار اور مجبوری کی وجہ سے قبلہ کی طرف رخ کر کے نماز پڑھنا کی طرف رخ کر کے نماز پڑھنا واجب نہیں ہے اور جس طرف بھی ممکن ہونماز پڑھے۔

#### واجبنمازين

واجب نمازیں چھ ہیں:

۱ ـ پنجگانه نمازین (۱)

۲ \_ نمازآیات

٣\_نمازميت

٤ \_ واجب طواف كي نماز

٥ - مال باپ كى قضانمازىي جوبراك بيٹے پرواجب ہوتى ہيں -

٦ ـ وه نمازيں جوا جاره ، نذر ، قسم اور عهد کی وجه سے واجب ہوتی ہیں ۔

۱۔ یومیہ نمازوں سے مراد: صبح کی دورکعتیں، ظہر وعصر کی چار چار رکعتیں، مغرب کی تین رکعتیں اورعشا کی چاررکعتیں ہیں۔

#### مقدماتنمان

نماز بجالانے، یعنی پروردگار عالم کی خدمت میں حاضر ہونے اور ذات مقدس اللی کی اظہار بندگی اور پرستش ، کے لئے کچھ مقد مات ضروری ہیں۔ جب تک بید مقد مات فراہم نہ ہو جائیں نماز صحیح نہیں ہے اور بیہ مقد مات حسب ذیل ہیں:

دىنى قىلىم دىنى قىلىم

١-طهارت

۲ \_ وقت

٣ \_لياس

ع مكان

ه \_قبله

ان مقدمات کی تفصیل درج ذیل ہے:

#### ۱ طهاست

نمازی کونماز کی حالت میں باطہارت ہونا چاہئے ،اپنے فریضہ کے مطابق نماز کو باوضو یاغسل یا تیم کے ذریعہ بجالائے اوراس کابدن اورلباس نجاست سے آلودہ نہ ہوں۔

#### ۲\_وقت

نماز ظہر وعصر میں سے ہرایک کا ایک مخصوص وقت اور مشترک وقت ہے، نماز ظہر کا مخصوص وقت اور مشترک وقت ہے، نماز ظہر کا مخصوص وقت اول ظہر (۱) سے نماز ظہر پڑھنے کا وقت گزرنے تک ہے۔اگر کوئی شخص اس وقت میں سہواً بھی نماز عصر پڑھے، تواس کی نماز باطل ہے۔

نماز عصر کامخصوص وقت،اس وقت ہوتا ہے جب مغرب سے پہلے صرف نماز عصر پڑھنے کے برابر وقت بچاہو۔اگر کسی نے اس وقت تک ظہر کی نماز نہ پڑھی ہوتو اس کی نماز ظہر قضا ہو

جائے گی۔اسی طرح نماز ظہر کے مخصوص وقت اور نماز عصر کے مخصوص وقت کے درمیان کا وقت نماز ظہر وعصر کامشترک وقت ہے۔اگر کوئی شخص غلطی سے اس وقت کے اندر نماز عصر کو نماز ظہر سے پہلے پڑھنی چاہئے۔ نماز ظہر سے پہلے پڑھنی چاہئے۔

۱- اگرایک ککڑی یااس کے مانندکوئی چیز سیرهی زمین میں نصب کی جائے تو، سورج چڑھنے پر
اس کا سامیہ مغرب کی طرف پڑے گاجس قدر سورج او پر چڑھے گا، بیسا بیم ہوتا جائے گا اور
اول ظہر میں اس کی کی آخری مرحلہ پر پہنچ جائے گی، جب ظہر کا وقت گزرے گا تو سامیہ شرق
کی طرف پلٹ جا تا ہے اور سورج جس قدر مغرب کی طرف بڑھے گا سامیہ زیادہ ہوتا جائے
گا۔ اس بنا پر جب سامیہ کم ہوتے ہوئے کی کے آخری درجہ پر پہنچ جائے اور پھرسے بڑھنا
شروع ہوجائے تومعلوم ہوتا ہے کہ ظہر کا وقت ہے۔ لیکن میہ بات قابل ذکرہے کہ بعض شہرول
جیسے مکہ مکر مہ میں ظہر کے وقت سامیہ بالکل غائب ہوتا ہے، ایسے شہروں میں سامیہ کے دوبارہ خوردار ہونے برظہر کا وقت ہوتا ہے۔

نماز مغرب کامخصوص وقت (۱) اول مغرب سے تین رکعت نماز پڑھنے کے وقت کے برابر ہے۔ نماز عثا کامخصوص وقت وہ وقت ہے جب نصف شب (۲) سے پہلے نماز عثا پڑھنے کے برابر وقت بچا ہو۔اگر کسی نے اس وقت تک نماز مغرب نہیں پڑھی ہے تو اسے پہلے نماز عثا پڑھنی چا ہے۔ گھراس کے بعد نماز مغرب پڑھے۔

نماز مغرب کے مخصوص وقت اور نماز عشاء کے مخصوص وقت کے درمیان نماز مغرب وعشا کا

مشترک وقت ہے۔ اگر کوئی شخص اس وقت میں غلطی سے نماز مغرب سے پہلے نماز عشا کو پڑھے تواس کی نماز عشا کو پڑھے تواس کی نماز صحیح ہے اور اسے نماز مغرب کواس کے بعد بحالا نا چاہئے۔ نماز صبح کا وقت اول فجر (٣) صادق سے سورج نکلنے تک ہے۔

•••••

۱۔ سورج ڈو بنے کے تقریباً پندرہ منٹ بعد مغرب ہوتی ہے۔ اس کی علامت میہ ہے کہ سورج ڈو بنے کے بعد مشرق کی طرف رونما ہونے والی سرخی غائب ہوجائے۔

۲۔ نصف شب، شرعی ظهر کے بعد گیارہ گھنٹے اور پندرہ منٹ گزرنے کے بعد ہوتی ہے۔ ۳۔ فجر کی اذان کے قریب مشرق کی طرف ایک سفیدی او پر کی طرف بڑھتی ہے اسے فجر اول یا فجر کا ذب کہتے ہیں۔ جب بیسفیدی پھیل جاتی ہے، تو فجر دوم یعنی فجر صادق ہے اور صبح کی اذان کا وقت ہے۔

#### ٣۔لباس

نمازی کے لباس میں چند چیزیں شرط ہیں:

۱ - لباس مباح ہو، یعنی نمازی کا اپنالباس ہویا اگر اپنالباس نہ ہوتو اس لباس کا مالک اس میں نمازی ہو۔ نمازی جو۔

۲ \_ لباس نجس نه ہو۔ ۳ \_ مردار کی کھال کا نه ہو،خواہ حلال گوشت حیوان کی کھال ہو یا حرام گوشت کی ۔ ٤ ـ حرام گوشت حيوان كے اون يا بالوں كانه ہو ـ ليكن سمور كے كھال سے بنے ہوئے لباس ميں نماز يڑھ سكتے ہيں ـ

ہ۔اگر نمازی مرد ہے تو ریشی اور زرباف لباس نہیں ہونا چاہئے اور خود کو بھی سونے سے زینت نہ کرے۔نماز کے علاوہ بھی مردول کے لئے ریشی لباس پہننا اور سونے سے زینت کرنا حرام ہے۔

#### عمكان

نمازی کے مکان لیعنی وہ جگہ جہاں پروہ نمازیر طتاہے۔ کے پچھشرا کط ہیں:

۱\_میاح ہو۔

۲ ۔ ساکن ہو۔اگرایک ایسی جگہ جومتحرک ہو، جیسے گاڑی میں اور متحرک شتی میں نماز پڑھنے پر مجبور ہوتو کوئی حرج نہیں ہے،البتہ گاڑی وغیرہ قبلہ کے مخالف سمت میں چل رہی ہوں تو نمازی کوقبلہ کی طرف گھومنا جا ہئے۔

۳۔ اگر مکان نجس ہوتو اس قدر تر نہ ہو کہ اس کی رطوبت نمازی کے بدن یا لباس تک پہنچ جائے۔ لیکن پیشانی رکھنے کی جگہ اگر نجس ہوتو خشک ہونے کی صورت میں بھی نماز باطل جائے۔ لیکن پیشانی رکھنے کی جگہ اگر نجس ہوتو خشک ہونے کی صورت میں بھی نماز باطل ہے۔

٤ - پیشانی رکھنے کی جگہ گھٹنوں کی جگہ سے، ملی ہوئی چارانگلیوں سے زیادہ بست یا بلندنہیں ہونی چاہئے ۔

#### *م*ـقله

خانہ کعبہ، جومکہ مکر مہ میں ہے، قبلہ ہے اوراس کی طرف رخ کر کے نماز پڑھنی چاہئے۔البتہ جو لوگ دور ہیں وہ اگراس طرح کھڑے ہوجائیں یا بیٹھ جائیں کہ کہا جائے کہ قبلہ کی طرف رخ کئے ہوئے ہیں ، تو کافی ہے، اسی طرح دوسری چیزیں جیسے حیوانات کا ذرج کرنا بھی قبلہ کی طرف رخ کرکے انجام دیا جانا جا ہے۔

جو خض بیٹھ کربھی نماز نہ پڑھ سکتا ہوتو اسے دائیں پہلوپرایسے لیٹ کرنماز پڑھنا چاہئے کہ اس کے بدن کا اگلاحصہ قبلہ کی طرف ہو، اورا گرمکن نہ ہوتو بائیں پہلوپراس طرح لیٹے کہ اس کے بدن کا اگلاحصہ قبلہ کی طرف ہواورا گریہ بھی ممکن نہ ہوتو اسے پشت پراس طرح لیٹنا چاہئے کہ اس کے پاؤں کے تلو نے قبلہ کی طرف ہوں۔ اگر انسان تحقیق کے بعد نہ بھھ سکے کہ قبلہ س طرف ہوں ۔ اگر انسان تحقیق کے بعد نہ بھھ سکے کہ قبلہ س طرف ہوں کے محرابوں ، قبروں یا دوسرے راستوں سے پیدا ہوئے گمان کے مطابق عمل کرنا چاہئے۔

## واجباتنماز

واجبات نمازیعنی وه چیزیں جونماز میں واجب ہیں، گیارہ ہیں:

١-نيت

۲ - تكبيرة الاحرام

د ين تعليم 343

۳-قیام

٤ \_قرات

ه رکوع

٦ \_ شجود

٧ \_تشهد

۸ ـ سلام

۹۔ ترتیب، یعنی نماز کے اجزاء کو عین شدہ دستور کے مطابق پڑھے، آگے پیچھے نہ کرے۔

١٠ ـ طمانيت، يعني نماز كووقاراور آرام سے پڑھے۔

١١\_موالات: ليعني نماز كے اجزاء كوپے در ہے ، بجالائے اوران كے درميان فاصلہ نہ ڈالے۔

مذکورہ گیارہ چیزوں میں سے پانچ چیزیں ارکان ہیں کہ اگرعمداً یاسہواً کم وزیاد ہوجا نمیں،تو

نماز باطل ہے اور باقی چیزیں رکن نہیں ہیں،صرف اس صورت میں نماز باطل ہوگی کہ ان میں

عمداً کمی وزیادتی کی جائے۔

## اس كان نماز

اركان نماز حسب ذيل بين:

١-نيت

۲ - تكبيرة الاحرام

دين تعليم 344

٣- قيام - تكبيرة الاحرام كےوفت پر قيام اور متصل بدركوع

٤ ـ ركوع

ہ ۔ دوسجد بے

#### ١۔نيت

نیت سے مراد بیہ ہے کہ انسان نماز کوقصد قربت سے، لینی خدائے متعال کے حکم کو بجالانے کے لئے انجام دے ۔ ضروری نہیں ہے کہ نیت کودل سے گزارے یا مثلاً زبان سے کہے: میں چارر کعت نماز ظہر پڑھتا ہول قربۂ الی اللہ

## ٢- تكبيرة الاحرام

اذان وا قامت کہنے کے بعد، نیت کے ساتھ اللّٰہ اکبر کہنے سے نماز شروع ہوتی ہے اور چونکہ اس تکبیر کے کہنے سے کچھ چیزیں جیسے کھانا، بینا، ہنسنا اور قبلہ کی طرف پشت کرنا، حرام ہو جاتی ہیں، اس لئے اسے تکبیر ۃ الاحرام کہتے ہیں۔ اور مستحب ہے کہ تکبیر ۃ الاحرام کہتے وقت ہاتھوں کو بلند کریں، اس ممل سے خدائے متعال کی بزرگی کو مدنظر رکھ کر غیر خدا کو حقیر سمجھ کر چھوڑ دیں۔

#### ۳\_قیامر

تكبيرة الاحرام كہتے وقت ميں قيام اور قيام تصل بدركوع ،ركن ہے بيكن حمد اور سورہ پڑھتے

وقت قیام اور رکوع کے بعد والا قیام رکن نہیں ہے ،اس بناء پر اگر کوئی شخص رکوع کو بھول جائے اور سجد سے میں پہنچنے سے پہلے اسے یاد آجائے اسے کھڑا ہونے کے بعد رکوع میں جانا چاہئے ،لیکن اگر جھکے ہوئے رکوع کی حالت میں ہی سجدہ کی طرف پلٹے ،تو چونکہ قیام متصل بہ رکوع انجام نہیں یا یا ہے اس لئے اسکی نماز باطل ہے۔

## عركوع

نمازی کوقرائت کے بعداس قدر جھکنا چاہئے کہ ہاتھ گھٹنوں تک پہنچ جائیں اوراس ممل کورکوع کہتے ہیں ۔رکوع میں ایک مرتبہ سبحان رقّ انعظیم و بحدہ یا تین مرتبہ سبحان اللہ کہنا چاہئے۔رکوع کے بعد مکمل طور پر کھڑا ہونا چاہئے اس کے بعد سجدے میں جانا چاہئے۔

#### مسحده

سجدہ ہیہ ہے کہ پیشانی ، دونوں ہتھیلیاں ، دونوں گھٹے اور دونوں پاؤں کے انگوٹھوں کے سجدہ ہیں پررکھے اور ایک مرتبہ سجان رق الاعلی و بحدہ یا سجان اللہ تین مرتبہ پڑھے۔اس کے بعد بیٹھے اور سجدہ میں جاکر مذکورہ ذکر پڑھے۔ جس چیز پر پیشانی رکھتا ہے وہ زمین یاز مین سے اگنے والی چیز ہونی چاہئے ، کھانے پینے ، پوشاک اور معدنی چیزوں پر سجدہ جائز نہیں ہے۔

#### تشهد وسلام

اگرنماز دور کعتی ہے، تو دو سجدے بجالانے کے بعد کھڑا ہو جائے اور حمد وسورہ کے بعد قنوت( ۱) بجالائے پھررکوع اور دو سجدول کے بعدتشہد (۲) پڑھے پھر سلام (۳) پڑھ کرنمازتمام کرے۔ اگر نماز تین رکعتی ہوتو تشہد کے بعدا ٹھے اور صرف ایک بار حمدیا تین مرتبہ

سبحان اللهو الحمديله ولااله إلاَّ الله والله اكبر

پڑھے، پھررکوع، دوسجدے، تشہدا درسلام پڑھے۔

اورا گرنماز چار کعتی ہے تو چوتھی رکعت کو تیسری رکعت کی طرح بجالا کر ہشہد کے بعد سلام پڑھے۔

•••••

۱۔ حمد وسورہ کے بعد ہاتھوں کواپنے چہرے کے روبر و بلند کر کے قنوت میں جو بھی ذکر چاہے کے،مثلاً:

ربناآتنافى الدنياحسنة وفى الاخرة حسنة وقناعن ابالنار ٢ ـ تشهد عمراديب كدان جملات كوكم:

اشهدان لا اله الا الله و حدة لا شريك له واشهدان محمداً عبدة و رسوله،

اللهمرصل على محمد وآل محمد

٣ ـ سلام كواسطرح بجالائ:

السلام عليك الله النّبي ورحمة الله وبركاته، السّلام علينا وعلى عبادالله الصّالحين، السلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

#### نمازآیات

چار چیزوں کی وجہ سے نماز آیات واجب ہوتی ہے:

۱\_سورج گهن

۲ ۔ چاندگہن ۔ چاہے کچھ حصے کو گہن لگا ہوا ور کوئی اس سے خوفز دہ بھی نہ ہو۔

٣ ـ زلزله ـ اگرچه کوئی نه ڈرے ـ

٤ ـ با دلوں کی گرج اور بجلی کی کڑک اور سیاہ وسرخ آندھی وغیرہ ،اس صورت میں کہا کثر لوگ ڈرجائیں ۔

# نماز آیات پر هنے کا طریقه

نماز آیات دورکعت ہے اور ہررکعت میں پانچ رکوع ہیں اور اس کا طریقہ یہ ہے کہ انسان نیت کے بعد تکبیر کے اور حمد اور ایک مکمل سورہ پڑھے پھررکوع میں جائے، پھر رکوع سے کھڑا ہوجائے ، اور دوبارہ حمد اور ایک سورہ پڑھے پھررکوع بجالائے یہاں تک کہ پانچ مرتبدرکوع بجالائے اور پانچویں رکوع سے اٹھنے کے بعد دوسجدے بجالائے پھر کھڑے ہوکر دوسری رکعت کو پہلی رکعت کے مانند بجالا کرتشہد اور سلام کے بعد نمازتمام کرے۔ رين تعليم 348

## نمازآیات کادوسراطریقه:

انسان نیت اور تکبیر اور سورہ حمد پڑھنے کے بعد ایک سورہ کی آیات کو پانچ حصول میں تقسیم کرکے اس کے ایک حصہ کو پڑھ کررکوع میں جائے ، رکوع سے اٹھ کر سورہ حمد پڑھے بغیر سورہ کا دوسرا حصہ پڑھے اور پھر رکوع بجالائے اور اسی طرح پانچویں رکوع سے پہلے سورہ کوختم کرکے پھر دوسری رکعت کو پہلی رکعت کرکے پھر دوسری رکعت کو پہلی رکعت کے مانند بجالائے اس کے بعد دوسجدے بجالائے پھر دوسری رکعت کو پہلی رکعت کے مانند بجالا کے نمازکوختم کرے۔

# مسافركينماز

مسافر كو چيشرا كط كے ساتھ چار ركعتى نماز كودور كعت پڑھنا چاہئے:

۱۔اس کا سفرآ ٹھوفرسخ سے کم نہ ہو یا چار فرسخ جائے اور چار فرسنے واپس آئے۔

۲ ۔ابتداء سے آٹھ فرسخ سفر کرنے کاارادہ رکھتا ہو۔

۳۔راستہ میں اپنے قصد کونہ توڑے۔

٤ \_اس كاسفر گناه كے لئے نہ ہو۔

٥ - سفراس كاييشه نه هو -

پس اگرکسی کا پیشه سفر ہو (جیسے ڈرائیور) تواسے نماز پوری پڑھنی چاہئے مگریہ کہ دس روز اپنے گھر میں رہے۔ گھر میں رہے۔ گھر میں رہے۔ گھر میں رہے۔ اس صورت میں تین بارسفر کرنے پرنماز قصر پڑھے۔

٦ - حد ترخص تک بہنچ جائے، لینی اپنے وطن یادس دن تک قیام کی جگہ سے اس قدر دور چلا جائے کہ شہر کی دیواروں کو خدد کیھ سکے اوراس شہر کی اذان کو نہیں سکے۔

رین تعلیم علیم

### نمازجماعت

مستحب ہے کہ مسلمان پنجگانہ نمازوں کو جماعت کی صورت میں پڑھے اور نماز جماعت کا ثواب فراد کی پڑھی جانے والی نماز کے کئی ہزار گناہے۔

## نمازجماعتكي شرائط

۱- امام جماعت بالغ،مؤمن، عادل اور حلال زاده ہونا چاہئے، نماز کوشیح پڑھتا ہواور اگر ماموم مردہے توامام کوبھی مرد ہونا چاہئے۔

۲ ۔ امام اور ماموم کے درمیان پردہ یا کوئی اور چیز حائل نہ ہوجوامام کود کیھنے میں رکاوٹ بنے، لیکن اگر ماموم عورت ہوتو اس صورت میں پردہ یا اس کے مانند کسی چیز کے ہونے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

۳۔امام کی جگہ ماموم کی جگہ سے بلندنہ ہو،لیکن اگر بہت کم (چارا نگلیوں کے برابریااس سے کم ) بلند ہوتو کو ہی حرج نہیں ہے۔

٤ ـ ماموم كوامام سے تھوڑا پیچھے یااس کے برابر ہونا چاہئے۔

## نمازجماعتكراحكام

۱۔ ماموم حمد وسورہ کے علاوہ ساری چیزیں خود پڑھے، کیکن اگراس کی پہلی یادوسری رکعت ہو اور امام کی تیسری یا چوتھی رکعت ہوتو اسے حمد وسورہ کوبھی پڑھنا چاہئے اور اگرسورہ پڑھنے کی وجہ سے امام کے ساتھ رکوع میں نہ پہنچ سکے تو صرف حمد پڑھ کرخود کورکوع میں امام کے ساتھ پہنچادے اور اگر نہ بہنچ سکا تو نماز کوفرادی کی نیت سے پڑھے۔

۲ ۔ ماموم کورکوع، ہجود اور نماز کے دوسرے افعال امام کے ساتھ یا اس سے تھوڑ ابعد انجام دینا چاہئے 'میکن تکبیرۃ الاحرام کوقطعاً امام کے بعد کہے۔

۳۔اگرامام رکوع میں ہواوراس کی اقتداء کرےاور رکوع میں پہنچ جائے، تو اس کی نماز سیح ہےاورایک رکعت حساب ہوگی۔

#### مروزه

دین مقدس اسلام کے فروع دین میں سے ایک روزہ ہے۔ ہرمکلف پرواجب ہے کہوہ رمضان المبارک میں روزہ رکھے۔ یعنی پروردگارعالم کے حکم کی اطاعت کرتے ہوئے سے کی ادان سے مغرب تک ،روزہ کو باطل کرنے والی چیزوں (مفطر ات روزہ) سے پر ہیز کرے۔

# مروزه کوباطل کرنے والی چیزیں

چند چیزیں روزه کو باطل کرتی ہیں، وه حسب ذیل ہیں:

۱ - کھانااور بینا، اگر چیاس چیز کا کھانااور بینامعمول نہ ہو، جیسے مٹی اور درخت رس۔

۲ ۔ خدا،رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ اورآپ صلی اللہ علیہ وآلہ کے جانشینوں (ائمہ ھدی) کی

طرف جھوٹ کی نسبت دینا۔

٣ ـ غليظ غبار كوحلق تك يهنجانا ـ

٤ \_ پورے سرکو یانی میں ڈبودینا \_

٥ ـ قے كرناا كرعداً ہو۔

دوسرے مفطرات روزہ کے بارے میں مراجع کی توضیح المسائل کی طرف رجوع کیا جائے۔

## اسلامرمين جهاد

# جهاد کے کلی مسائل

ہر مخلوق کا اپنی ذات کا دفاع کرنا اور اسی طرح اپنے منافع کا دفاع کرنا ایک عام قانون ہے جوعالم خلقت میں بلاچون و چرا ثابت ہے۔

انسان بھی اپنی حیثیت سے اپنی ہستی اور منافع کا دفاع کرتا ہے اور دوسروں کے مانند دفاع کی توانا سیوں سے مسلح ہے تا کہ اپنے دشمن سے مقابلہ کر سکے ۔انسان اپنی خداداد جبّلت

اور فطرت سے قائل ہے کہ اسے اپناد فاع کرنا چاہئے اور اپنے اس شمن کو نابود کردینا چاہے جو کسی بھی وسیلہ سے اس کو نابود کرنے سے باز نہیں آرہا ہے۔ اسی طرح اگر کوئی شخص اس کے حیاتی منافع پر قبضہ کرنا چاہے تو اسے دفاع کی غرض سے اٹھنا چاہئے اور ہرممکن طریقے سے اس کوروکنا چاہئے۔

یہ فطری موضوع جوایک انسان کی فطرت میں ثابت اور پائدارہے ،اسی طرح انسانی معاشرے کی معاشرے کی معاشرے کی معاشرے کی آزادی کے لئے خطرہ ہو،وہ اس معاشرے کی نظر میں سزائے موت کامستحق ہے اور جب سے انسان اور انسانی معاشرے ہیں یہ فکران میں ثابت اور برقر ارہے کہ ہرفر داور معاشرہ اینے جانی دشمن کے بارے میں ہرقسم کا فیصلہ کرسکتا ہے اور ردعمل دکھا سکتا ہے۔

اسلام بھی۔جوایک اجھاعی دین ہے اور توحید کی بنیاد پر استوار ہے۔ حق اور عدالت کے سامنے تسلیم نہ ہونے والوں کو اپنا جانی دشمن جانتا ہے اور انھیں نظام بشریت میں مخل جان کران کے لئے کسی قسم کی قدر وقیمت اور احترام کا قائل نہیں ہے اور چونکہ خود کو عالمی دین جانتا ہے اس لئے اپنے پیرووُں کے لئے کسی ملک اور سرحدوں کی محدودیت کا قائل نہیں ہے اور جو بھی شرک کے عقیدہ میں مبتلا ہواور واضح منطق اور حکیمانہ پندونھیجت کو قبول نہ کرتا ہواور حق اور احکیمانہ پندونھیجت کو قبول نہ کرتا ہواور حق اور احکام الہی کے سامنے ہتھیار نہ ڈالتا ہو ہو اسلام اس کے ساتھ جنگ کرتا ہے تا کہ وہ حق و عدالت کے سامنے ہتھیار ڈال دے۔

مخضریہ کہ جہاد کےسلسلہ میں اسلام کے قوانین بھی یہی ہیں اور دہ مکمل طور پراس روش کے

مطابق ہیں جو ہرانسانی معاشرہ کی اپنی فطرت کے مطابق اپنے جانی دشمنوں کے بارے میں ہے۔

اسلام، بدخواہ دشمنوں کے پروپیگنڈوں کے باوجود، تلوار کا دین نہیں ہے، کیونکہ اسلام کی روش سلام، بدخواہ دشمنوں کے پروپیگنڈوں کے باوجود، تلوار اور سیاسی حربے ہوتے ہیں، بلکہ سلاطین کی روش نہیں ہے کہ جن کی دلیل ومنطق صرف تلوار اور سیاسی حربے ہوتے ہیں، بلکہ اسلام ایک ایسادین ہے، جوابیخ آسانی کلام میں لوگوں کے ساتھ منطق وعقل کی بنیاد پر بات کرتا ہے اورا پن مخلوقات کواس دین کی طرف دعوت دیتا ہے جوان کی فطرت کے مطابق ہے۔

جس دین کی عمومی تحے ت،سلام ہواوراس کا عمومی پروگرام قرآن مجید کے نص کے مطابق لصلح خیر(۱) ہو، وہ ہرگز تلوار کا دین نہیں ہوسکتا۔

بغمبراسلام صلى الله عليه وآله وسلم كى زندگى مين، جب اسلام كى نورانيت نے تمام حجاز كو

•••••

۱ نسائ ۱۲۷ ـ

منور کررکھا تھا اور مسلمان اہم جنگوں اور سخت مقابلوں میں مبتلا تھے، تو اس وقت قتل ہونے والے مسلمانوں کی تعداد دوسو سے زیادہ نہتی اور قتل ہونے والے کفار کی تعداد ایک ہزار تک نہیں پہنچی تھی۔ کتنی بے انصافی ہے کہایسے دین کوتلوار کا دین کہا جائے۔

ديني تعليم 354

# اسلام ميں جنگ ڪے مواقع

اسلام، جن کے ساتھ جنگ کرتا ہے، وہ حسب ذیل چند گروہ ہیں:

#### ا ـ مشركين:

مشرکین یعنی وہ لوگ جوتو حید، نبوت اور معاد کے قائل نہیں ہیں۔ان کو پہلے اسلام لانے کی دعوت دیتا ہے تا کہ سی قسم کا شک وشبہ اور بہانہ باقی ندر ہے، دین کے حقائق کوان کیلئے واضح کر کے تشریح کرتا ہے، پس اگر انہوں نے قبول کیا تو دوسر ہے مسلمانوں کے بھائی اور نفع ونقصان میں برا بر ہوں گے ،اور اگر قبول نہ کیا اور حق وحقیقت کے واضح ہونے کے باوجود تسلیم نہ ہوئے تواسلام ان کے مقابلہ میں اپنادینی فریضہ جہاد کوانجام دیتا ہے۔

#### ٢ ايل كتاب:

اہل کتاب یہود،عیسائی اور مجوسی ہیں اسلام ان کوصاحب دین اورصاحب کتاب آسانی جانتا ہے۔ یہ لوگ تو حید، نبوت مطلقہ اور معاد کے قائل ہیں ان لوگوں کے ساتھ بھی مشرکین جیسا سلوک کرنا چاہئے ،لیکن چونکہ اصل تو حید پر عقیدہ رکھتے ہیں ،لہذا جزیہ ادا کر کے اسلام کی سرپرستی کو قبول کریں اور اپنی آزادی کی حفاظت کریں پناہ میں آسکتے ہیں ،یعنی اسلام کی سرپرستی کو قبول کریں اور اپنی آزادی کی حفاظت کریں اور اپنے دینی احکام پر عمل کریں ۔تو دوسر ہے مسلمانوں کی طرح ان کی جان ، مال اور عزت محترم ہوگی اور اسکے عوض میں اسلامی معاشرہ کو کچھ مال ادا کریں گے ،لیکن ان کو اسلام کے

خلاف پروپیگنڈے، دین کے دشمنوں کی مدداور دوسرے ایسے کام انجام نہیں دینا چاہئے جو مسلمانوں کے نقصان میں ہو۔

## ٣ بغاوت او رفساد بربا ڪرنے والے:

بغاوت اور فسار برپا کرنے والے یعنی وہ مسلمان جواسلام وسلمین کے خلاف مسلحانہ بغاوت کرکے خوزیزی کریں، اسلامی معاشرہ ان کے ساتھ جنگ کرتا ہے تا کہ وہ تھیارڈال کرفساداور بغاوت سے ہاتھ تھینچ لیں۔

#### عدين كردشمن:

دین کے دشمن جودین کی بنیاد کو ویران کرنے یا حکومت اسلامی کو نابود کرنے کے لئے حملہ کریں ، تو تمام مسلمانوں پرواجب ہے کہ دفاع کریں اوران کے ساتھ کا فرحر بی کا سلوک کریں۔

اگراسلام اور سلمین کی مصلحت کا تقاضا ہوتو اسلامی معاشرہ اسلام کے دشمنوں کے ساتھ وقتی طور پر جنگ بندی کا معاہدہ کرسکتا ہے ، لیکن بیرخ نہیں ہے کہ ان کے ساتھ ایسا دوستا نہ رابطہ برقر ارکرے کہ ان کے گفتار وکر دار مسلمانوں کے افکار واعمال پر منفی اثر ڈال کر انھیں خراب کردیں۔

# جهاد کے باس ہے میں اسلام کا عامر طریقه

اسلامی معاشرہ پرفرض ہے کہ اگر جہاد کے شرا کط موجود ہوں تو، اُن کفار سے راہ خدامیں جنگ کریں جن کی سرحد ملی ہوئی ہے، اور ہر مسلمان بالغ، عاقل، صحت منداور جس کے ہاتھ پاؤں اور آئکھ سے وسالم نہ ہوں، پر جہاد واجب کفائی ہے۔

اسلام کے شکر پرفرض ہے کہ جب دشمن کے ساتھ مقابلہ پرآئے ، تو دینی حقائق کوان کے لئے اس طرح بیان اور واضح کرے کہ کوئی ابہام باقی نہ رہے اور ان کوئق کی طرف دعوت دے اور صرف اس صورت میں جنگ کا اقدام کرے کہ فق کے واضح ہونے کے بعد بھی وہ دین کوقبول نہ کریں۔

اسلام کے سپاہی کو دشمنوں پر پانی بندنہیں کرنا چاہئے اور دشمن پر شب خون نہیں مارنا چاہئے در شمن کی عورتوں ، پچوں ، ناتواں بوڑھوں اور دفاع کی قدرت نہ رکھنے والوں کو قتل نہیں کرنا چاہئے ، دشمن کے برابر یا دو گنا ہونے کی صورت میں میدان جنگ سے فرار نہ کر ہے۔ اگر ہم اسلام کے جنگی طریقہ کوتر تی یا فتہ ملتوں کے جنگی طریقوں سے موازنہ کریں ، جو ہر خشک وتر کوجلاد سے تیں اور کسی کمزور اور بیچارہ کے حال پر حم نہیں کرتے ، تو واضح ہوجائے گا کہ اسلام کس قدر انسانیت کے اصول کا یا ہندہے۔

# حکومت،قضاوت اوسرجهاد کیوں مردوں سے مخصوص ہے

P

معاشرے کے حساس ترین اجتماعی امور کہ، جن کی باگ ڈورصرف عقل واستدلال کے سپر دکی جانی چاہئے اوران میں جذبات واحساسات کی کسی صورت میں مداخلت نہیں ہونی چاہئے، وہ حکومت، قضاوت اور جنگ کے شعبے ہیں ۔ کیوں کہ مملکت کے امور کو چلانے اور ،معاشرے میں پیدا ہونے والی دشمنیوں کوحل کرنے میں ہزاروں نا قابل برداشت وا قعات اور طرح طرح کی جیمی گوئیوں اور جان ، مال ،عزت وابر و کی دھمکیوں جیسے گونا گوں مسائل سے دو چار ہونا بڑتا ہے کہ جس کونہایت قوی اور مستقل مزاج افراد کے علاوہ کوئی طاقت برداشت نہیں کرسکتی کہ اور ان تمام مسائل ہے چیثم ہوثتی کر کے صبر نہیں کیا جاسکتا ہے، اور گونا گوں مخالفتوں کے درمیان اجتماعی عدالت کو نافذنہیں کیا جاسکتا ہے ، جواس عہدہ کا حامل ہواہے دوست وشمن ، برُ ب اور بھلے، چاپلوس اور بدگو ئی کرنے والے اور عالم وجاہل کوایک نظر سے د میصنا چاہئے اور اپنے خواہشات نفساتی کے برعکس حکومت کرنی چاہئے اور فیصلہ دینا چاہئے ۔بدیہی ہے کہ جس کے وجود میں جذبات کا غلبہ ہوتا ہے وہ اس کام کوانجام دینے کی توانائیاں نہیں رکھتا ہے۔جب جذبات حکومت اور قضاوت سے عاجز ہوں گے تو جنگ کے شعبہ میں بدرجداولی نامناسب ہوں گے کیونکہ دوسرے اجتماعی امور کے برعکس جنگ میں ہرخشک وتر کوجلا دیتے ہیں جنگی سیاہی اور شمن کے شیر خوار بیجے کے درمیان کوئی فرق نہیں کرتے۔ اسلام کا جنگی طریقه عدالت کی بنیاد پراستوار ہے،البته اس قسم کی کا طریقه جذبات کے غلبہ سے عمل میں نہیں لا یا جاسکتا ہے، کیونکہ اگر جنگ کے وقت جذبات اور ہمدردی کی بنا پر قطب موافق کی طرف مائل ہوا تو ضرورت سے زیادہ نرمی اختیار کر کے شکست کھائے گا اور اگر قطب مخالف کی طرف مائل ہوا، تو حد سے تجاوز کر کے، گنہگاراور بے گناہ کو یکسان سمجھ کر انسانی اصول وضوابط کو یا مال کرے گا۔

اس سلسلہ میں اسلام کے نظریہ کی حقانیت کی بہترین دلیل ہے ہے کہ مغربی ممالک نے مدتوں سے عورتوں کو معاشرے میں مردوں کے دوش بدوش قرار دیا ہے اور تعلیم وتربیت سے ان کی نشونما کرتے ہیں اور اب تک حکومت کے عہدوں ، عدلیہ کے عالی مقامات اور جنگی سرداروں کے عہدوں پر مردوں کے مقابلہ میں عورتوں نے کوئی قابل تو جہتر قی نہیں کی ہے۔البتہ خانہ داری اور بچوں کی تربیت کے کاموں میں ، کہ جن کا سرچشمہ جذبات اور ہمدردی سے ہمیشہ پیش قدم رہی ہیں۔

امیر المؤمنین حضرت علی علیه السلام نے ایک مخضر جمله میں معاشرے میں عورت کی حیثیت و منزلت کو یوں بیان فر مایا ہے:

فانّ المرة ريحانة وليست بقهر مانة (١)

بیشک عورت ایک خوشبودار پھول ہے نہ سور ما

اور بدایک بہترین جملہ ہے جو اسلامی معاشرے میں عورت کی اجتماعی منزلت کی نشاندہی کرتا ہے۔

بغیبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم ہمیشہ عورتوں کے بارے میں نصیحت فرماتے تھے، یہاں تک

كه آنحضرت صلى الله عليه وآله نے اپنی زندگی کے آخری کمحات میں جو آخری كلمه فرما يا اور اس كے بعد آپ صلی الله عليه وآله خاموش ہوگئے وہ يہ تھا:

الله الله في النساء (٢)

•••••

۱ ـ وسائل الشيعه ، ج ۲ ، ص ۲ ۲ ، باب ۸۷ ـ

۲ ـ بحارالانوار، ج۲۳،ص. ۵۳ ـ

# امر ہالمعروف اور نہی عن المنکر اور مختلف قسم کی سزائیں

اسلام کی حیات وبقاسے مربوط ضرور توں میں سے ایک بیہ ہے کہ اس کے قوانین کی مخالفتوں کو روکا جائے۔اس ضرورت کو دور کرنے کے لئے دوامور سے استفادہ کیا گیا ہے:

۱۔ سزاکے لئے قوانین کاوضع کرنا، جن کواسلامی حکومت کے ذریعہ نافذ ہونا چاہئے اور اس طرح شرعی احکام کی مخالفت کوروکا جاسکتا ہے۔

۲۔ امر بالمعروف و نہی عن المنکر، اسلام نے اپنے تمام پیروک پرواجب کیا ہے کہ جب دیکھیں کہ کسی قانون پر عمل نہیں ہور ہاہے، تو وہ آرام سے نہ بیٹھیں بلکہ خلاف ورزی کرنے والے کواطاعت پر مجبور کریں اور اسے نافر مانی کرنے سے روکیں۔

مسلمانوں کے عام افراد، بادشاہ ورعایا، طاقتور و کمزور، مرد وعورت اور چھوٹے بڑے سب
اس دینی فریضہ کونافذ کرنے پر مامور ہیں اور خاص شرا کط کے ساتھ اس کام (امر بالمعروف و
نہی عن المنکر) کو انجام دینا چاہئے۔ بیاسلام کے شاہ کاروں میں سے ایک شاہ کار ہے کہ
قانون کی خلاف ورزی کورو کئے کے لئے، دنیا کے مختلف کورٹ بچہری اور تھانوں سے بہتر
اور قوی ترہے۔

## اسلامرمين فيصله

مسائل عدليه كے كليات

شرى طور پر جوسفتين قاضى مين مونى چا مئين، حسب ذيل مين:

١- بالغ

۲ ـ عاقل

٣- اسلام

٤ ـ عدالت، يعني گنامان كبيره كوانجام نه دے اور گنامان صغيره پراصرار نه كرے ـ

ه حلال زاده

۶ علم، یعنی عدلیہ سے مربوط قوانین کواپنے اجتہاد سے جانتا ہو، اگر دوسرے کے فتوی کے مطابق سنائے تو کا فی نہیں ہے۔

دين تعليم 361

٧- يادادشت \_ يعني بھولنے والا فيصله نہيں دے سکتا ہے۔

٨ ـ بينائي ـ اكثر فقها كي نظر مين نابينا جج نهيس بن سكتا ہے ـ

اگر قاضی میں مذکورہ صفات میں سے کوئی ایک صفت نہیں پائی جاتی ہوتو وہ خود بخو د فیصلہ دینے کے منصب سے عزل ہوجا تاہے۔

## قاضی (جج) کے فرائض

اسلام کی مقدس شریعت میں، جوفیصلہ دینے کے منصب پر فائز ہو، اس کے لئے مندرجہ ذیل فرائض کا انجام دیناضروری ہے:

۱۔لوگوں کے ایک دوسرے کے خلاف دعووں کے بارے میں فقہ کی کتابوں میں موجود قوانین کےمطابق فیصلہ دینا۔

۲۔ بتیموں اور دیوانوں کی سرپرستی کرنا، اگر ان کے باپ یا داد انے ان کے لئے کوئی سرپرست معین نہ کیا ہو۔

٣ \_عمومی اوقاف اورمجهول الما لک اموال کی حفاظت کرنا \_

٤ \_ احمقوں کے مال کی دیکھے بھال کرنا۔

ہ۔ دیوانہ پن اور مفلس ہونے کا حکم جاری کرنا اور حکم جاری کرنے کے بعد مفلس کے مال کی حفاظت کرنا۔

۲۔خیانت کرنے کی صورت میں وصی کو بدل دینا۔

٧ ـ وصى كے ساتھ ايك امين كوبھى ركھنا، جب وصى اكيلے ہى ذمه دارى كو نبھانه سكے ـ

۸ \_ا گرکوئی اینا قرض ادانه کر سکے تواسے مہلت دینا۔

9 ممکن ہونے کے باوجود واجب نفقہ دینے سے اجتناب کرنے والوں پر ذمہ داری عائد کرنا۔

١٠ ـ اس كے حواله كئے گئے اسنا داور امانتوں كا تحفظ كرنا ـ

۱۱\_شرعی حدود جاری کرنا۔

١٢ ـ شرعاً معين شده افراد كوجيل جهيخ كاحكم جاري كرنا ـ

#### فيصله كرنے كى اہميت

اسلام میں قاضی کے لئے معین کئے گئے فرائض کی تحقیقات سے فیصلہ کرنے کی اہمیت کا ندازہ لگا یا جاسکتا ہے۔ اس لئے قاضی اپنے فیصلہ میں جذبات سے کا منہیں لے سکتا ہے۔ اور شوت لینے کا، یہاں تک کہ برحق افراد سے بھی ہنخت منع کیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ اسے ان افراد کے درمیان فرق نہیں کرنا چاہئے جواس کے پاس رجوع کرتے ہیں۔ امیر المؤمنین حضرت علی علیہ السلام مالک اشتر کے نام کھے گئے ایک تھم نامہ میں فیصلہ کے بارے میں فرماتے ہیں:

لوگوں کے درمیان فیصلہ کرنے کے لئے ایک ایسے شخص کا انتخاب کرنا جو دعویٰ دائر کرنے والوں کے درجوع کرنے سے تھک کردل تنگ نہ ہوجائے اور کاموں کی رسیدگی میں مکمل طور

پرصبر وکل کا مظاہرہ کرتا ہوا ورامور کے بارے میں فیصلہ دینا اس کے لئے مشکل نہ ہو۔ دعوی ، کرنے والے اسے خوار اور حقیر نہ مجھیں امور کے مشکلات کے بارے میں تحقیقات اور دقت کرے اور کسی کام کو سرسری طور پر انجام نہ دے ، اگر کیس اس کے لئے واضح ہے تو لوگوں کی چاپلوسی ، دھمکی اور طمع و لا کچ دلانے کے اثر میں نہ آئے اور حکم الہی کو کسی شک وشہہ کے بغیر اظہار کر کے نافذ کرے اور لوگوں کے مال پر طمع کرنے سے پر ہیز کرے ، چونکہ اس قسم کے لوگ کم پائے جاتے ہیں اسلئے ان کی اہم اور شجیدہ ذمہ داری کے بیش نظر مناسب شخواہ معین کرے تاکہ وہ اپنی آبرومند انہ زندگی میں دوسروں کے مختاج نہ رہیں اور رشوت لینے کے کے کوئی بہانہ باقی نہ رہے اور انھیں فیصلہ سنانے کی آزادی دینا تاکہ دوسروں کی بدگوئی اور چالبازیوں سے محفوظ رہیں۔

# گواپی

مرداورعورت کی گواہی

حییا کہ پہلے بیان کیا جاچکا کہ استدلال کی قدرت مردمیں اور جذبات کی قدرت عورت میں زیادہ ہوتی ہے، اس لئے اسلام میں دوعور توں کی شہادت ایک مرد کی شہادت کے برابر ہے۔ خدائے متعال اپنے کلام یاک میں فرما تاہے:

(...واستشهد واشهيدين من رجالكم فان لم يكونا رجلين فرجل ومراتان ممّن ترضون من

ديني تعليم 364

الشُّهداءان تَضلَّ احدُ بهافتذ كراحدُ بهاالاخرى...) (بقره٢٨٧)

...اورا پنے مردول میں سے دوگواہ بناؤ اور دومر دنہ ہول توایک مرداور دوغورتیں تا کہ ایک بہکنے گئے تو دوسری یا ددلا دے۔

## گواهی کے کلیات

تنہا وہ عام راستہ کہ جس کے ذریعہ تمام حالات میں حوادث پر قابو پا یا جا سکتا ہے، گواہی کو برداشت کرنا اور اس کو انجام دینا ہے اور دوسرے وسائل جیسے کلھنا اور فنی وسائل جو حوادث کو ضبط کرنے اور شکل واعتراف کو استحکام بخشنے کے لئے فراہم کئے گئے ہیں، عام نہیں ہیں۔ ہیں اورانسان کے اختیار میں نہیں ہیں۔

اس لئے،اسلام نے اس بہت سادہ اور طبیعی وسیلہ کواہمیت دی ہے اور حکم دیا ہے کہ لوگ اس راستہ سے حوادث پر قابوحاصل کریں اور ضرورت کے وقت گواہی دیں۔

## گواه ڪي شرائط

۱۔ بالغ ہو، اس بناپر نابالغ بیچے کی گواہی قبول نہیں ہے، صرف جو بچپہ دس سال کی عمر تک پہنچاہو،اگراس نے گناہ نہ کیا ہو، تو وہ زخم لگانے کے بارے میں گواہی دےسکتا ہے۔ ۲۔ دیوانہ اوراحمق نہ ہو۔

٣ مسلمان ہو، کیکن اگروصیت کرتے وقت مسلمان گواہ تک رسائی ممکن نہ ہوتو کا فرذمی (اہل

کتاب جواسلام کی پناہ میں ہو) کی گواہی قابل قبول ہے۔

٤ - عادل ہو، پس فاسق اور جھوٹی گواہی دینے والے کی گواہی قبول نہیں ہے مگریہ کہ وہ تو بہ کرکےاس پر ثابت قدم رہے۔

٥ - حلال زاده مو،اس لحاظ سے حرام زاده کی گواہی قابل قبول نہیں ہے۔

ہ۔اس پرالزام نہ ہو،اس بنا پراس شخص کی گواہی پراعتماد نہیں کیا جاسکتا ہے جودعوے کے موضوع میں غرضمند ہو۔

۷۔ یقین رکھتا ہو، اس بنا پر جو حدس ویقین حس کے طریقہ سے حاصل نہ ہوا ہو، اس پر گواہی نہیں دی جاسکتی ہے اور اگر جھوٹی گواہی کی وجہ سے سی کے نقصان میں کوئی حکم جاری ہوا ہو، تو گواہ فامن ہے اور اس کی تنبیہ کی جانی چاہئے اور اس کے جھوٹ کو بھی لوگوں میں اعلان کرنا چاہئے۔

### اقرار

### اقرار کی اہمیت

معاشرے میں پامال اورضائع ہونے والے حقوق کو زندہ کرنے کے بارے میں اقرار کی اہمیت محتاج بیان نہیں ہے۔ کیونکہ عدلیہ جس کا کام انتہایی تلاش وکوشش، دلائل کو جمع کرنے کے لئے محنت ومشقت، قرائن، گواہوں کی گواہی اور حدس واندازہ سے انجام دیتی ہے، اسے اقرار کے ذریعہ آسان ترین اور واضح ترین صورت میں دوجملوں میں انجام دیاجا تا ہے۔

اسلام میں انفرادی نقطہ نظر سے بھی اقرار کی بہت اہمیت ہے، کیونکہ اقرار کا سرچشمہ وہ فطرت ہوتی ہوتی ہے کہ اسلام کی تمام سعی وکوشش اس کوزندہ کرنے اور اسے عملی جامہ پہنانے میں صرف ہوتی ہے اور وہ ایک ایسے انسان کی حق پرسی کی فطرت ہے جس کے مقابلہ میں ہوا وہ وس پرسی قرار پائی ہے۔

خدائے متعال اپنے کلام پاک میں پیرواں اسلام سے مخاطب ہو کرفر ما تاہے:

(يا ايها النين آمنوا كونوا قو آمين بالقسط شهداء لله ولو على انفسكم او الوالدين و الاقربين) (نساءه ۱۱)

اے ایمان والو!عدل وانصاف کے ساتھ قیام کرواوراللہ کے لئے گواہ بنو چاہے اپنی ذات یا

اپنے والدین اور اقرباہی کے خلاف کیوں نہ ہو...

پغمبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم فرماتے ہیں:

حق بات كهوا كرجهاييخ نقصان مين مو-(١)

۱\_میزانالحکمة ، ج۲ ، ۴۶۸ و ۲ ، ۲

وین تعلیم 367

## اقرار ڪے معنی اور اسڪي شرائط

اقرار شرع وشریعت میں ایک ایسا قول ہے کہ کہنے والا دوسرے کا حق اپنے اوپر ثابت کرتا ہے، جیسے کہتا ہے: میں ایک ایسا قول ہے کہ کہنے والا دوسرے کا حق اپنے اوپر ثابت کرتا ہے، جیسے کہتا ہے: میں ایک ہزاررو پئے کا فلال شخص کا مقروض ہوں۔ اقرار کرنے والے کے لئے بالغ ، عاقل اور صاحب اختیار ہونا شرط ہے، اس بناء پر بچے، دیوانہ، مست، بیہوش، سوئے ہوئے اور مجبور شخص کا اقراص بھے نہیں ہے۔

#### م مو

اگر دوآ دمی، دوگھر یاکسی اور ملکیت کے مشترک مالک ہوں اور ان میں سے ایک اپنے حصہ کو کسی تیسر سے تحضہ کو کسی تیسر سے تحضہ کے ہاتھ تھے دیے اس عقد اور اسی قدر اور اسی قیمت پراس کے حصہ کولے لیے، اس حق کو شفعہ کہتے ہیں۔

واضح ہے کہ اسلام میں بیت کمپنیوں کے تسویہ اور شرکاء کے تصرفات کی وجہ سے رونما ہونے والے نقصانات اور خرابیوں کو دور کرنے کے لئے وضع کیا گیا ہے۔ اکثر بیہ اتفاق پیش آتا ہے کہ ملکیت میں تازہ شریک کے تسلط سے صاحب شفعہ کو نقصان پہنچتا ہے، یا سلیقوں میں اختلاف کی وجہ سے اختلافات اور کشید گیوں کا ایک سلسلہ وجود میں آتا ہے، یا مالکیت میں آزادی (صاحب شفعہ ) شریک کے لئے کوئی فائدہ رکھتی ہو بغیراس کے کہ بیچنے والے شریک کے لئے کوئی فائدہ رکھتی ہو بغیراس کے کہ بیچنے والے شریک کے لئے کوئی نقصان ہو۔

شفعہ، زمین، گھر، باغ اور دیگر غیر منقولہ اموال کے لئے ثابت ہے اور منقولہ اموال میں شفعہ ہیں ہے۔

### مرداوس عوست كاطبقه

خالق کا ئنات نے نوع بشر کودوسرے جاندار مخلوقات کے مانند نرومادہ میں تقسیم کیا ہے اور اس طرح اس نوع کی بقاء کا تنہا ضامن تناسل و توالد کا سلسلہ جاری رکھا ہے۔

مرداور عورت، اس کے باوجود کہ نسل پھیلانے کے لئے دو مختلف نظاموں سے سلح ہیں، ان میں سے ہرایک ،ایک انسان کی مکمل فطری توانائیاں رکھتا ہے اور یہ انسان کی ذاتی خصوصیت ہو ہاج میں جداگانہ امتیازات کا سرچشمہ ہو سکتی ہے، دو ہیہ ہے کہ:

مرد کی صنف میں غور وخوض کی خاصیت زیادہ قوی ہوتی ہے اور عورت کی صنف میں جذبات اور ہمدردیاں زیادہ ہوتی ہیں۔ اور انہی خصوصیات کی وجہ سے، معاشرے میں ان دونوں میں سے ہرایک نے مخصوص فرائض کو اپنے ذمہ لیکر معاشرہ کو چلاتے ہیں۔ اگر میا پنی ذمہ داریوں سے ہاتھ کھینچ لیں تو معاشرہ گھی ہوکررہ جائے گا۔

اسلام نے جواحکام ان دوصنفوں کے لئے وضع کئے ہیں،ان میں کلی طور پر ہرایک کی صفتوں اورخصوصیتوں کو مدنظر رکھ کران اورخصوصیتوں کو مدنظر رکھ کران دونوں صنفوں کو حتی الامکان نزدیک لایا گیاہے۔

یہ جاننے کے لئے کہ اسلام نے اپنی حقیقت بینی کی بنا پر،ان دوصنفوں کے اختلافات کو دور کرنے کے لئے کہ اسلام نے اپنی حقیقت بینی اور بالخصوص عورتوں کے حالات میں بہتری اور آسودگی لانے کے لئے کیسے قوانین بنائے ہیں، ہمیں اسلام سے قبل عورتوں کے عام

حالات سے آگاہ ہونا چاہئے اور اس سلسلہ میں ایک تحقیق کریں اور ماضی کے ترقی یافتہ اور غیر ترقی یافتہ اور غیر ترقی یافتہ اور غیر ترقی یافتہ کے برقی یافتہ کے بارے میں اسلام کے وضع کئے گئے قوانین کی تحقیق کریں۔

### اسلام سے پہلے معاشی ہے میں عوس ت

الف: قبائلی معاشرے میں عورت

قدیم ملتوں میں جب ان کا طرز زندگی قانونی یادین نہیں تھا اور صرف قومی آداب ورسوم کے مطابق زندگی بسر کرتے تھے، توعورت، انسان شار نہیں ہوتی تھی بلکہ اس کے ساتھ ایک یالتو جانور جیسا سلوک کیا جاتا تھا۔

انسان جب آغاز سے پالتو جانوروں کو یکے بعددیگر ہے اپنااسیر بناکران کی تعلیم وتربیت کرتا تھا،ان کی حفاظت اوران کی زندگی کے لئے بے پناہ محنت کرتا اور رخج و تکلیف اٹھا تا تھا،تو بیسب اسلئے نہیں تھا کہ اٹھیں انسانیت کی حیثیت سے پہچانے یا آٹھیں اپنے معاشر کا ایک عضو قرار دے اور ان کے لئے پچھ حقوق کا قائل ہو جائے ، بلکہ وہ ان کے گوشت کا ایک عضو قرار دے اور ان کے لئے تھا۔ کھال،اون، دودھ،سواری،سامان ڈھونے اور دیگر فوائد سے بہرہ مندہونے کے لئے تھا۔ اس لئے ان جانوروں کی بقاء اور زندگی کے لئے ، پچھ وسائل جیسے خوراک اور رہائش وغیرہ فراہم کرتا تھا،لیکن بیر محنت و مشقت ان کے ساتھ ہمدردی کی بنا پرنہیں ہوتی تھی بلکہ اپنے فراہم کرتا تھا،لیکن بیرہ میں میں موتی تھی بلکہ اپنے

فائدے کے لئے ہوتی تھی۔

انسان ان جانوروں کا دفاع کرتا تھا اور اجازت نہیں دیتا تھا کہ کوئی انھیں مارڈ الے یا انھیں اذیت پہنچائے اور اگرکوئی ان پر تجاوز کرتا ،تووہ اس سے انتقام لیتا تھا،کین بیسب اس لئے تھا کہ خود کوان کا مالک جانتا تھا اور اپنے حقوق کی حفاظت کرنا چاہتا تھا نہ بیکہ ان حیوانات کے لئے سی کا قائل تھا۔ عورت کو بھی اسی طرح اپنے استفادہ کے لئے چاہتا تھا۔

عورت کی معاشرے میں رکھوالی کرتا تھا اوراس کا دفاع کرتا تھا ، جواس پر تجاوز کرتا اسے سزادی جاتی تھی ،کیکن نہ اس لئے کہ وہ انسان ہے یا معاشرے کاعضوشار ہوتی ہے یا کسی حق واحترام کی حقد ارہے ، بلکہ اس لئے کہ زندہ رہے اور مرد کے جنسی خواہشات کا کھلونا بنی رہے اور اہل خانہ یعنی مردوں کے لئے کھانا پکائے اور تیار کرے ،ساحل نشیں قوموں کے لئے کھانا پکائے اور تیار کرے ،ساحل نشیں قوموں کے لئے کھانا پکائے اور تیار کرے ،ساحل نشیں قوموں کے لئے کھانا پکائے اور تیار کرے ،ساحل نشیں قوموں کے لئے کھلی اور مہمان کیڑے ۔ سامان ڈھوئے ،گھر کا کام کرے اور ضرورت کے وقت بالخصوص قحط سالی اور مہمان نوازی کے موقع پر اس کے گوشت سے غذا تیار کی جائے۔

باپ کے گھر میں بھی عورت کی یہی حالت تھی یہاں تک کداسے شوہر کے حوالہ کیا جاتا تھا، لیکن نہ اسکے اپنے اختیار وانتخاب سے، بلکہ مال باپ کے حکم سے وہ بھی ایک قسم کا بیچنا تھا نہ کہ از دواج عہدو یہان۔

عورت، باپ کے گھر میں، باپ کے ماتحت اور شوہر کے گھر میں، شوہر کے ماتحت اور اس کی تابع ہوتی تھی اور ہر حالت میں صاحب خانہ کے زیر نظر اور اسکی مرضی کے مطابق زندگی گزارتی تھی۔

صاحب خانداسے نیج سکتا تھا یا اسے کسی کو بخش سکتا تھا یا دوسرے مقاصد کے لئے جیسے عیاشی یا بچہ پیدا کرنے یا خدمت کرنے کے لئے عاریت، قرض یا کرایہ پردوسروں کو دے سکتا تھا اگراس سے بھی کوئی غلطی سرز دہوتی تواسے ہر طرح کی سزاد بنے کاحق تھا، یہاں تک کہ قتل تک کرسکتا تھا، اوراس کے بارے میں کسی بھی قشم کی ذمتہ داری کا احساس نہیں ہوتا تھا۔

## بدعوس، ترقی بافته سلطنتی معاشر مرمیں

ترقی یافتہ سلطنتی معاشرہ، جیسے، ایران، مصر، ہندوستان اور چین کہ جووفت کے بادشاہوں کی مرضی پر چپتا تھا اور اسی طرح متمدن معاشرہ جیسے کلدہ، روم اور یونان جہاں کے لوگ قانونی حکومت کی زندگی بسر کرتے تھے، اگر چپ عورت کی حالت دوسرے معاشروں سے بہتر تھی اور کلی طور پر مالکیت سے محروم قرار نہیں دی جاتی تھی ، لیکن پھر بھی مکمل آزادی نہیں رکھتی تھی اور کلی طور پر مالکیت سے محروم قرار نہیں دی جاتی تھی ، لیکن پھر بھی مکمل آزادی نہیں رکھتی تھی مسلل مسلق مورت زندگی گزارتی تھی اس کا سر پرست جیسے باپ، بڑا بھائی یا شوہراس پر مطلق حکومت کرتا تھا ۔ یعنی اسے حق ہوتا تھا کہ جس کے ساتھ چاہے اس کا عقد کر سے مطلق حکومت کرتا تھا ۔ یعنی اسے حق ہوتا تھا کہ جس کے ساتھ چاہے اس کا عقد کر سے یا عاریت و کرا تھ پر دید سے یا کسی کو بخش دے اور خاص کر (خطا سرز دہونے پر) اسے قل کوسکتا تھا یا گھر سے زکال سکتا تھا۔

بعض ملکوں میں عورت فطری رشتہ داری سے محروم تھی اور مردا پنی محرم عورتوں سے شادی کرسکتا تھا۔

بعض دوسرےممالک میں ،عورت باضابطہ اور قانونی رشتہ دارشاز نہیں ہوتی تھی ،اور میراث

کی حقدار نہیں ہوتی تھی۔

بعض جگہوں پر کئی مردایک عورت سے شادی کرتے تھے اور زمانہ جاہلیت میں بعض عرب قومیں اپنی بیٹیوں کوزندہ دفناتے تھے،عورت کو منحوس جانتے تھے۔اگر اس پر کوئی زیادتی اورظلم ہوتا تواسے عدالت میں جا کرشکایت کرنے اورا پنادفاع کرنے کاحق نہیں تھا اور اسے گواہی دینے کاحق بھی نہیں تھا۔

372

خلاصہ میہ کہ اس معاشرے میں عورت ایک کمز ورعضو شار ہوتی تھی جسے مرد کی سرپرتی میں زندگی بسر کرنا ہوتی تھی ۔اسے ہرگز اپنے ارادہ سے فیصلہ کرنے ،کام اور پیشہ کے انتخاب میں آزاد کی نہیں تھی ۔ بلکہ ایک چھوٹے بچے کے مانند تھی جسے بالغ ہونے تک کسی کی سرپرتی میں زندگی بسر کرنا پڑتی ہے فرق صرف بیتھا کہ بیعورے بھی بالغ نہیں ہوتی تھی!

عورت ایک جنگی اسیر کے مانند تھی کہ جب تک آزاد نہ ہوجائے دشمن کی غلامی میں رہتا ہے اور اس کے کام وکوشش سے استفادہ کیا جاتا ہے ،اس کے مکر وفریب سے ہوشیار رہتے ہیں ،فرق بہتھا کہ عورت کواس اسیری سے آزاد ہونے کی بھی امیز نہیں ہوتی تھی۔

## ج:عوستديني معاشرهمين

دینی معاشروں میں بھی عورت پر جو کچھ دوسرے معاشروں میں گزرتی تھی۔کوئی خاص فرق نہیں ہوتا تھااوراس کے لئے کسی قشم کے حق کے قائل نہتھ۔

یہود یوں کی موجودہ توریت نے عورت کوموت سے زیادہ تلخ بتایا ہے اور کمال سے مایوس شار

کیاہے۔

رسول گرامی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بعثت سے پہلے، فرانس میں عیسائی پادر یوں کا ایک اجتماع منعقد ہوا، جس میں عیسائی پادر یوں نے عورتوں کی حالت پر مفصل بحث و تحقیق کے بعد حکم صادر کیا کہ:

373

عورت ایک انسان ہے لیکن مرد کی خدمت کے لئے پیدا کی گئی ہے۔!

ان تمام معاشروں میں، اولا دباپ کی تابع ہوتی تھی نہ ماں کی اوران کے نسب کی بنیاد باپ سے تشکیل پاتی تھی نہ ماں سے ،صرف چین اور ہندوستان کی چند جگہوں پر کئی شوہر کرنے کارواج تھا، بچے ماں کے تابع ہوتے تھے اوران کے نسب کی بنیاد مائیں تشکیل دیتے تھیں۔

#### خلاصه

اسلام سے پہلے، پوری دنیا میں تاریخ کے مختلف ادوار میں انسانی معاشروں میں، عورت کو معاشرے کا ایک سرگرم عضو شارنہیں کیا جاتا تھا اور وہ استقلال وآزادی کی مستحق نہیں تھی اور ہمیشہ ایک کمز وراور محکوم مخلوق شار ہوتی تھی اور وہ خود بھی زمانہ کے گزرنے کے ساتھ ساتھ اپنی انسانی خصلتوں کو کھوکر کے اپنے لئے کسی قسم کی اجتماعی شخصیت کو تصور نہیں کر سکتی تھی ۔ انسانی خصلتوں کو کھوکر کے اپنے لئے کسی قسم کی اجتماعی شخصیت کو تصور نہیں کر سکتی تھی ۔ لفظ عورت ذلت ،خواری ، پستی اور بیوتو فی کے معنی دیتا تھا۔ ہرزبان کے ادبیات کے نظم ونثر میں عورت کے بارے میں بہت می ناشا یستہ باتیں اور خرافات پائے جاتے ہیں جو ماضی کے معاشروں میں عورت کے بارے میں روار کھے جانے والے نظر میری عکاسی کرتے ہیں۔

رین تعلیم 374

## عوس ت کے باس میں اسلام کا نظریه

جس دن اسلام کاسورج بشریت کے افق پر طلوع ہوا ، اس وقت عورت کی ساجی حالت وہی تھی جوخلاصہ کے طور پربیان کی گئی۔

اس زمانہ کی دنیا میں عورت کے بارے میں چند غلط اور خرافات پر شتمل افکار اور ظالمانہ طرز عمل کے علاوہ کچھ نہیں تھا اوگ (حتی خود عورت کا طبقہ )عورت کے لئے کسی مقام یاحق کے قائل نہیں تھے اور اسے ایک بیت مخلوق سمجھتے تھے جو شریف انسان (مرد) کی خدمت کے لئے پیدا کی گئی ہے۔

اسلام نے پوری طاقت کے ساتھ ان افکار کی مخالفت کی اور عورت کے لئے حسب ذیل حقوق مقرر فرمائے:

۱۔عورت ایک حقیقی انسان ہے اور انسان کے نرومادہ جوڑے سے پیدا کی گئی ہے اور انسان کی ذاتی خصوصیات کی حامل ہے اور انسانیت کے مفہوم میں مرد کو اس پر کوئی امتیاز حاصل نہیں ہے۔خدائے متعال اپنے کلام یاک میں فرما تاہے:

(يأيّها النّاس إتّاخلقنكم من ذكرٍ وانثي...) (حجرات،)

انسانو! ہم نے تم کوایک مرداورایک عورت سے پیدا کیا ہے...

کئی دوسری آیتوں میں فرما تاہے:

(بعضكم من بعض) (آل عمران ۱۱۰)

تم سب ہم جنس ہو

۲ ۔ عورت ، مرد کے مانند معاشرہ کاعضو ہے اور قانونی شخصیت کی مالک ہے۔ ۳ ۔ عورت چونکہ فطری رشتہ دار ہے اسلئے سرکاری اور قانونی طور پر بھی رشتہ دار ہے۔ ٤ ۔ بیٹی ، اولا دہے جس طرح بیٹا اولا دہے ، اسلئے بیٹیاں ، بیٹوں کی طرح اولا دہیں ، اس لحاظ سے عورت بھی مرد کی طرح اینے سبعی اور نسبی رشتہ داروں جیسے باپ اور ماں سے میراث یاتی

ے۔

ہ ۔ عورت فکری آزادی کی مالک ہے اور اپنی زندگی میں ہرقشم کا فیصلہ کرسکتی ہے اور شرعی حدود
میں اپنی مرضی کے مطابق اپنے لئے شوہر منتخب کرسکتی ہے اور باپ یا شوہر کی ولایت اور سر
پرستی میں رہے بغیر آزادی کے ساتھ زندگی گزار سکتی ہے اور ہرجا ئزبیشہ کو منتخب کرسکتی ہے ۔
عورت عمل کے میدان میں مستقل ہے اور اس کا کا م اور کوشش محترم ہے اور وہ مالک بن سکتی ہے اور اپنی دولت وٹروت کو مرد کی سر پرستی اور مداخلت کے بغیر تصرف کرسکتی ہے اور اپنی افرادی واجتماعی مال اور حقوق کا دفاع کرسکتی ہے اور دوسروں کے حق میں یا خلاف گواہی دے سکتی ہے ۔ وہ جنسی آمیزش کے مسئلہ کے علاوہ (جس میں از دواجی زندگی کے معاہدہ کے مطابق اپنے شوہر کے لئے کوئی دوسرا کا م انجام مطابق اپنے شوہر کے لئے کوئی دوسرا کا م انجام دے تو وہ وہ قابل قدر ہے۔

۲۔ مرد کوعورت پر حکم چلانے اور ظلم کرنے کا کوئی حق نہیں ہے اور ہر ظلم جومردوں کے بارے میں مقدمہ چلانے اور سزادینے کے میں مقدمہ چلانے اور سزادینے کے

قابل ہے۔

۷۔ عورت معنوی دین شخصیت کی مالک ہے اور اخروی سعادت سے محروم نہیں ہے، وہ والی نہیں ہے۔ وہ والی نہیں ہے۔ وہ والی نہیں ہے جبیبا کہ اکثر ادیان اور مذاہب عورت کو ایک شیطان کے مانند، رحمت خداوندی سے مایوس تصور کرتے ہیں۔

## خدائے متعال اپنے پالے کلام میں فرماتا ہے:

(من عمل طلحاً من ذكر او انثى و هو مؤمن فلنحيينَّه حيوة طيَّبة ولنجزينَّهم اجرهم باَحسِ ماكانوا يعملون (نحل،)

جو شخص بھی نیک عمل کرے گاوہ مرد ہو یاعورت بشرطیکہ صاحب ایمان ہوہم اسے پاکیزہ حیات عطا کریں گے اورانھیں ان اعمال سے بہتر جزادیں گے جووہ زندگی میں انجام دے رہے ہیں

(...انى لااضيع عمل عامل منكم من ذكر اوانثي ...)

(آلعمران ۱۹۵)

میں تم میں سے کسی بھی عمل کرنے والے کے عمل کوضائع نہیں کروں گا چاہے وہ مرد ہو یاعورت...

درج ذیل آیہ شریفہ کے مطابق ممکن ہے ایک عورت تقوی اور دین کی بدولت ہزاروں مردول پرامتیاز اور فوقیت حاصل کرے: (يايّبها النّاس انْخلَقْتُكُم من ذكروا ثق وْعلَنْكُم شعوباً وقبائل لتّعارفوا النَّ اكرمكم عنداللّه أنقكم ...) (ججرات ۱۳)

انسانو! ہم نے تم کوایک مرداورایک عورت سے پیدا کیا ہے اور پھرتم میں شاخیں اور قبیلے قرار دیئے ہیں تا کہ آپس میں ایک دوسرے کو پہچپان سکو۔ بیٹک تم میں سے خدا کے نزدیک زیادہ محترم وہی ہے جوزیادہ پر ہیزگارہے ...

نكاح

(ازدواج)

### نكاحكے مسائل او براحكام

اسلامی تعلیمات میں نکاح اور از دواجی زندگی کے موضوع کو کافی اہمیت دی گئی ہے۔اس کی اہمیت اس محد تک ہے کہ پیغیبراسلام سلی الله علیه وآلہ وسلم فرماتے ہیں:

نکاح میری سنت ہے اور جو بھی میری سنت پر مل نہ کرے، اسے اپنے آپ کو مجھ سے نسبت نہیں دینی چاہئے اور وہ اپنے آپ کو مسلمان شار نہ کرے۔ (۱)

نڪاحڪے احڪام دين اسلام ميں نکاح کی دونسميں ہيں: ۱۔ دائی نکاح: یہ وہ نکاح ہے کہ عقد جاری ہونے کے فوراً بعد میاں بیوی کارشتہ ہمیشہ کے لئے برقر ارہوجا تا ہے۔ یہ رشتہ صرف طلاق کے ذریعہ تو ڈاجا سکتا ہے۔ اس از دواج میں مرد کومہر کے علاوہ بیوی کی حیثیت کے مطابق اس کی زندگی کے اخراجات اداکر نے ہوتے ہیں اور کم از کم چارراتوں میں سے ایک رات کواس کے ساتھ گذارے

•••••

۱ ـ بحارالانوار . ج٣٠ ، ٣٠ ٢٢ ح ٢٣ ـ

بیوی اس سلسلہ میں شوہر کے نقاضا کومستر دنہیں کرسکتی ہے۔

۲۔ موقت نکاح جسے متعہ کہا جاتا ہے۔ یہ نکاح ، ایک محدود اور معین مدت کے لئے میاں ہوی کے درمیاں رابطہ کو پیدا کرتا ہے اور جوں ہی مدت ختم ہوئی یا مرد نے باقی مدت کو بخش دیا تو طلاق کے بغیر میاں ہوی کارشتہ ٹوٹ جاتا ہے۔

اس از دواج میں نکاح دائم کے احکام میں سے کوئی حکم نہیں پایا جاتا ہے، مگریہ کہ عقد کے وقت شرط کی گئی ہو۔

#### نوط

نکاح موقت متعداسلام میں جائز ہے اور پیغیبرا کرم صلی الله علیه وآلہ وسلم کے زمانہ میں رائج تھا ، یہاں تک کہ دوسر سے خلیفہ نے بعض وجو ہات کی بنا پراس پر پابندی لگادی ،اس لئے اہل سنت اسے جائز نہیں جانتے ،لیکن شیعوں کے نز دیک جائز ہے اور اسے اسلام کے شاہ کا روں وین تعلیم 379

میں سے ایک جانتے ہیں، کیونکہ معاشرے کی ضرور توں کے ایک اہم حصہ کو جس کو دوسرے راستہ سے رو کناممکن نہیں ہے دور کرتا ہے اور عمومی عفت کا بہترین حامی اور ضامن ہے۔ امیر المؤمنین حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں:

اگر موقت نکاح کوممنوع نه قرار دیا گیا ہوتا توشقی اور بدبخت کےعلاوہ کوئی زنانہ کرتا (۱)

۱ ـ وسائل الشيعه ، ج ۲ ، ص ۶ ۳ ۲ ، باب متعه ـ

## جن کے ساتھ نکا حرام ہے

اسلام میں بعض عورتوں کے ساتھ رشتہ داری اورنسی رشتہ کی وجہ سے نکاح کرنا حرام اور ممنوع ہے، اور وہ حسب ذیل ہیں:

۱ ـ مان، دادی، نانی اور جتنا سلسله او پر چلا جائے ـ

٢ \_ بيٹي ،نواسي اور جتنا سلسلہ ينچے چلا جائے \_

٣- يوتى اورجتنا سلسله ينجي چلا جائـ

٤ \_ بہن، بھانجی اور جتنا سلسلہ نیچے چلا جائے۔

٥ - جينجي ، نيجي کي بيڻي اور جتنا سلسله نيچے چلا جائے۔

٦ \_ پھوچھی

٧۔خالہ

د ين تعليم 880

#### نوط

جوعور تیں نسبی رشتہ کی وجہ سے مرد پر حرام ہیں وہی عور تیں ایک شیرخوار بچہ کو دودھ پلانے سے حرام ہوجاتی ہیں۔

بعض عورتیں سبی رشته ( دامادی ) کی وجہ سے مرد پرحرام ہوجاتی ہیں ، وہ حسب ذیل ہیں:

۱۔ بیوی کی ماں اور اسکی دادی و نانی اور جتنا سلسلہ او پر چلا جائے۔
۲۔ بیوی کی بیٹیاں، اگر مرد نے اس بیوی سے ہمبستری کی ہو۔
۳۔ باپ کی بیوی، اگر چہ باپ نے اس کے ساتھ ہمبستری بھی نہ کی ہو۔
٤۔ بیٹے کی بیوی، اگر چہ بیٹے نے اس کے ساتھ ہمبستری بھی نہ کی ہو۔

۵ ـ بیوی کی بهن ـ جب تک بیوی زنده اور مرد کے عقد میں ہو۔ ۲ ـ بیوی کی جیتی اور بھانجی ، جبکہ بیوی سے اجازت نہ لی ہو،لیکن بیوی کی اجازت سے حرام نہیں ہیں \_ بعض عور تیں دوسر ہے وجو ہات سے مرد پر حرام ہوجاتی ہیں: ۱ ـ شادی شدہ عورت ـ ۔

۲ ۔ یانچویں عورت،جس مرد کے چاردائمی عقدوالی بیویاں ہوں۔

۳۔ کا فرعورت کیکن یہودی اورعیسائی کے ماننداہل کتاب ہوتواس کے ساتھ موقت عقد کیا جا سکتا ہے۔

### عقدكاولي

دین اسلام میں ، مرداورعورت اگر بالغ ہوں تواپنا شریک حیات انتخاب کرنے میں آزاد وستقل ہیں ۔لیکن نابالغ بیٹی اور بیٹے کے ولی ان کے باپ ہیں ،اس معنی میں کہ باپ اپنی نابالغ بیٹے کاعقد کسی لڑکی سے کرسکتا ہے۔ نابالغ بیٹے کاعقد کسی لڑکی سے کرسکتا ہے۔

## اولادكے حقوق اوس تبعیت

۱۔ اگرشادی شدہ عورت، سے کوئی بچہ پیدا ہوتو یہ بچہاس کے شوہر کا ہے، چنا نچہ وہ بچہ دائمی بیوی ہوتو شوہرا پنا بچہ ہونے سے انکار نہیں کر سکتا ہے۔

۲ ۔ اگر پیچاپنی زندگی کاخرج پورانه کرسکتا ہو، تواسکے ماں باپ کواس کے اخراجات کو پورا کرنا چاہئے اور چنانچہ مال باپ اپنے اخراجات پورے نه کرسکتے ہوں توان کے اخراجات ان کے فرزند کے ذمہ ہیں۔

#### اسلام میں متعدد بیویاں

شریعت اسلام کے مسلمات میں سے ہے کہ مردایک ساتھ چار بیویاں رکھ سکتا ہے۔اس حکم کے فلسفہ کو سجھنے کے لئے درج ذیل نکات پر توجہ کرنا ضروری ہے:

۱- بیت کم ، اختیاری احکام میں سے ہے اور واجبی وحتی حکم نہیں ہے ، یعنی مسلمان مرد پر واجب نہیں ہے ، یعنی مسلمان مرد پر واجب نہیں ہے کہ چار بیو یاں رکھ ملکتا ہے۔
اس کے علاوہ ، چونکہ ایک سے زیادہ بیو یاں رکھنے میں شرط بیہ ہے کہ ان کے درمیان عدالت کی رعایت کرے اور بیکام بہت مشکل ہے اور ہرایک کے بس کی بات نہیں ہے ۔ اس کئے اس کام کے لئے قدم اٹھانا اپنے لئے استثناء حالت پیدا کرنا ہے۔

۲ \_ بشر کی ضرورتوں میں سے ایک تناسل و تو الداور آبادی بڑھانا ہے ۔ خالت کا ئنات نے اسی غرض سے انسان کومر داور عورت میں تقسیم کیا ہے ۔ اسلام بھی چونکہ دین فطرت ہے اس لئے اس نے انسان کی ضرورتوں کو مد نظر رکھا ہے اسی لئے از دواج کا تھم دیا ہے اور چونکہ مرداور عورت میں تناسل اور تو الد صلاحیت کے لحاظ سے ، فرق ہے ، اس لئے متعدد شادیاں جائز کی ہیں ۔

اب ہم اختلاف کی علتیں بیان کرتے ہیں:

الف: کلی طور پرعورت نوسال کی عمر میں از دواج کی صلاحیت پیدا کرتی ہے جبکہ مرد کے لئے سیاستعداد پندرہ سال میں پیدا ہوتی ہے۔

نتیجہ کے طور پراگر ہم کسی معین سال کو مدنظر رکھ کرلڑ کے اورلڑ کیوں کی ولا دت کو (اکثر ؑ لڑ کیاں

لڑکوں سے زیادہ ہوتی ہیں ) درج کریں گے اور بعد والے سالوں کی ولا دتوں کواس پر اضافہ کریں گے توسولہویں سال ہر لڑکا جواز دواج کی شری صلاحیت پیدا کرے گااس کے مقابلہ میں سات لڑکیاں از دواج کی صلاحیت پیدا کریں گی۔اگر لڑکوں کے از دواج کی عمر جو معمولاً بیس سال سے او پر ہے، کو مد نظر رکھیں ، تواکیسویں سال میں ہرایک لڑکے کے مقابلہ میں دولڑکیاں شادی کے لائق ہوں گی اور پچیویں سال میں کہ عام طور پر شادی اسی عمر میں کر دی جاتی ہوں گی۔ ہردس لڑکوں کے مقابلہ میں سولہ لڑکیاں شادی کے لائق ہوجا نیں گی۔ جاتی ہورا پنی طبیعی عمر کے آخری دنوں تک میں صلاحیت کھودیتی ہے جبکہ مردا پنی طبیعی عمر کے آخری دنوں تک میں صلاحیت رکھتا ہے۔

نے۔اعدادوشار کے مطابق نوزادلڑکوں کی موتیں نوزادلڑکیوں سے زیادہ ہوتی ہیں اور عور توں
کی اوسط عمر مردوں کی نسبت زیادہ ہے کیونکہ گونا گوں عوامل کی وجہ سے عور توں کی نسبت مردوں میں موتیں زیادہ ہوتی ہیں۔اسی طرح (اعدادوشار کے مطابق) مرد کی عمر غالباً عورت کی عمر سے کم ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ معاشرہ میں ہمیشہ بیوہ عور تیں ، بیوی کے بغیر مردوں سے زیادہ ہوتی ہیں۔

اس بات کا بہترین ثبوت ہے کہ اسلامی معاشرے میں متعدد شادیوں کی رسم صدیوں تک باقی تھی اور باوجوداس کے کہ بعض لا ابالی اور فاقد عدالت مردول نے بھی بیرکام انجام دیا ہے الیکن بھی کوئی مشکل یاعور توں کی کمی کا مسئلہ پیش نہیں آیا ہے۔

کہتے ہیں: چونکہ متعدد شادیوں کا مسلہ عورت کی فطرت کے خلاف ہے، چوں کہ اس کے جذبات کومجروح کرتا ہے اور مرد جذبات کومجروح کرتا ہے اور مرد کی زندگی خطرہ میں پڑجاتی ہے۔

ایسا سوچنے والوں نے اس حقیقت میں غفلت برتی ہے کیوں کہ مذکورہ مخالفت عادت سے مربوط ہے نہ اسکی فطرت اور طبیعت سے، کیونکہ اگراس کی بنیاد فطرت پر ہوتی تو متعدد شادیوں کا کام عملاً بھی واقع ہی نہ ہوتا ۔ کیونکہ جو عورتیں کسی مرد کی دوسری ، تیسری یا چوشی بیوی بنتی ہیں، وہ عورتوں کے اسی طبقہ سے تعلق رکھتی ہیں جو کہ اپنی مرضی اور رغبت سے شادی شدہ کسی مردسے شادی کرنے پر آمادہ ہوتی ہیں ۔ اگریہ کام انکی فطری اور طبیعی جذبات کے خلاف ہوتا ، تو ہر گزاری چیز کو قبول نہ کرتیں ، چنا نچہ اگر از دواج میں کسی عورت سے بیشر طکی جائے کہ اسے تنہا زندگی گزار ناہوگی اور کسی سے بات نہیں کرے گی ، تو چونکہ بیکام اسکی فطرت کے خلاف ہوتا ، تو ہر گزوہ اس شرط کو قبول نہیں کرے گی ، تو چونکہ بیکام اسکی فطرت کے خلاف ہے ، اس لئے ہر گزوہ اس شرط کو قبول نہیں کرے گی ۔

اسکے علاوہ دین اسلام میں اس مشکل کوحل کرنے کے لئے ایک راستہ موجود ہے، وہ بیر کہ عورت از دواج کے وقت، عقد لازم کے خمن میں شرط رکھ سکتی ہے کہ اس کا شوہر دوسری شادی نہ کرے اور اس طرح اس کا سد باب کر سکتی ہے۔

اولا دکی میراث کامسکلہ بھی دوسری صورت میں منظم کیا جاسکتا ہے،مثلاً حکومت کومر دکا وارث قرار دیں اورمعاشرے کے فرزندوں اورنوزاد بچوں کی تربیت حکومت کے ذمہ چھوڑ کر بچوں کو پرورش گاہ اورنزسریوں میں پالا جائے۔ اگرچہ میہ طریقہ انسانی معاشروں میں استثنائی طور پر انجام پاتا ہے ، لیکن ایک نا قابل تغیر قانون کی حیثیت سے جاری رہنے کی ہرگز صلاحیت نہیں رکھتا، کیونکہ، یہ طرزعل ، مخضر زمانہ میں ، انسانی جذبات ، خمخواری ، مہر ومحبت اور تو کی خاندانی ہمدردی ۔ جونسل کی ایجاد کے لئے انسان کا اصلی محرک ہے کونابود کر کے رکھدیتا ہے اور نتیجہ کے طور پرنسل بڑھانے کے موضوع کولوگوں میں خاص کرعور توں میں کہ واقعا ایام حمل کے دوران نا قابل برداشت تکلیفیں اٹھاتی ہیں ایک بیہودہ عمل دکھاتا ہے اور مہر ومحبت والے خاندان کوایک تاریک زندان میں تبدیل کردیتا ہے۔

ایسے حالات کے رونماہونے کی وجہ سے تناسل وتوالدکاراستہ بالکل بندہوجاتا ہے اورخاندان جوحقیقت میں شہری معاشرہ کوشکیل دیتا ہے نابودہوکررہ جاتا ہے،اورخاندان کی تشکیل اور تناسل وتوالدفن وسائل اور سیاسی فریب کاریوں کے ذریعہ انجام پاتے ہیں، جیسے کچہ پیدا کرنے والوں کے لئے بڑے بڑے انعامات کااعلان کرنا یاسخت قوانین نافذ کرناوغیرہ ۔بدیہی ہے کہ اس قسم کی حالت، جوفطرت کے ساتھ ساز گارنہیں ہوتی، یا کدارنہیں ہے۔

اس کے علاوہ واضح ہے کہ اس صورت میں ،انسان کی زندگی ایک وحشتنا ک شکل میں تبدیل ہوکر خشک و بے لذت ہوگی اور حقیقت میں ،انسان کی زندگی کا ماحول مویشیوں سے زیادہ بیت اور درندوں کے ماحول سے زیادہ خطرناک ہوگا۔

#### طلاق

(میاں بیوی کی جدائی)

میاں بیوی کے شرعی رابطہ کے ختم ہونے کے بعد،ایک دوسرے سے جدا ہوکراز دواجی حقوق کے قوانین کی یابندی سے آزاد ہونے کوطلاق کہتے ہیں۔

طلاق کا قانون اسلام کا ایک نا قابل انکارامتیاز ہے جووہ مسحیت اور چند دیگرادیان پررکھتا ہے اورانسانی معاشرے کی ایک ضرورت کو پورا کرتا ہے ، کیونکہ بے شار ایسے مواقع پیش آتے ہیں کہ میاں اور بیوی کے اخلاق آپس میں ساز گارنہیں ہوتے اور پیار ومحبت کا ماحول ایک میدان جنگ میں تبدیل ہوجا تا ہے اوران کے درمیان مصالحت ممکن نہیں ہوتی ،اس صورت میں اگرمیاں بیوی کارشتہ توڑنے کے قابل نہ ہوتا تومیاں بیوی کوعمر بھرایک بدبختانہ زندگی گزارنا پڑتی جو کہ درحقیقت ایک شعلہ ورجہنم ہے اور تکنی ومحرومیت کے ساتھ نامناسب جسمانی اذیتیں برداشت کرنا پڑتیں اور اس مطلب کی بہترین مثال پیہ ہے کہ عیسائی حکومتیں بھی عام ضرورتوں کے پیش نظر آخر کارطلاق کو قانونی حیثیت دینے پر مجبور ہوئیں۔ اسلام میں طلاق کا اختیار مرد کو دیا گیا ہے،البتہ اس تھم میں مرداورعورت کی فطری حالت کومدنظر رکھا گیا ہے ، کیوں کہ اگرطلاق کا اختیار عورت کے ہاتھ میں ہوتا ، چونکہ عورت مرد سے زیادہ جذبات کی اسیر ہوتی ہے ،اسلئے میاں بیوی کارابطہ ہمیشہ کمزور پڑتا اور تشکیل یا یا ہوا خاندان متزلزل ہوکرآ سانی کے ساتھ بکھر جاتا ۔اسکے باوجود دین اسلام میں ایسی

راہیں موجود ہیں کہ عورت بھی طلاق کے تق سے استفادہ کرسکتی ہے، اپنے شوہر سے معاشرت کے ضمن میں دوراندیثی کے بیش نظر عقد نکاح کے وقت شرط رکھے کہ اگراحتا کی مشکل بیش آئے تو طلاق جاری کرنے کی وکالت کاحق ہوگا یا بیشرط رکھے کہ اگر شوہر بلاوجہ اسے طلاق دیتواس پر اس کے مشکلات کوحل کرنے کی ذمہ داری ہوگی۔ اسلامی شریعت نے اگر چپطلاق کو قانونی حیثیت دی ہے، لیکن اس کی غیر معمولی اور زبر دست مذمت کی ہے اور بہت نصیحت کی ہے کہ اگر مسئلہ اضطرار کی حد تک نہ پہنچ تو مردا پنی بیوی کو طلاق نہ دے اور از دواجی رشتہ کونہ توڑے ۔ بیغیمر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرما یا ہے: خدائے متعال کے زدیک ناپسند ومنفور ترین چیزوں میں سے ایک طلاق ہے (۱) خدائے متعال کے زدیک ناپسند ومنفور ترین چیزوں میں سے ایک طلاق دوعاد ل اس لئے اسلام میں طلاق کے لئے چند مشکل قوانین وضع کئے گئے ہیں، جیسے طلاق دوعاد ل افراد کے سامنے انجام پانا چاہئے اور ان دنوں میں ہو کہ عورت اپنی عادت کے ایام میں نہ ہواور مرد نے ان دنوں اس سے ہمبستری نہ کی ہو۔

اسی طرح مقرر ہوا ہے کہ اگر طرفین کے درمیان کوئی اختلاف یا نزاع پیدا ہوجائے تو دوافراد کوئل خراردیں تا کہ میاں بیوی کے درمیان مصالحت کرائیں اورصرف اس صورت میں طلاق دی جائے کہ جب مصالحت کی تمام کوششیں ناکام ہوجائیں۔

۱۔وسائل الشیعہ،جہ۱ص۲۶۶ باب۔

رین تعلیم 388

# طلاق صحيح هونے كى شرائط

ا پنی بیوی کوطلاق دینے والے مردمیں درج ذیل شرا کط ہونی چا بیئے:

۱\_بالغ ہو\_

۲ ـ عاقل ہو۔

۳۔اپنی اختیار سے طلاق دے۔

٤ ـ طلاق دينے كا قصدر كھتا ہو ـ

اس بنا پر نابالغ، دیوانہ یاطلاق دینے پر مجبور شخص یا مذاق میں صیغهٔ طلاق پڑھنے والے کا طلاق صحیح نہیں ہے۔

ہ۔طلاق کے وقت ،عورت خون حیض کوسے پاک ہونا چاہئے اور پاک ہونے کے بعد شوہر نے اس کے ساتھ ہم بستری نہ کی ہو۔

٦ - طلاق الي مخصوص صيغول ميں پر هاجائے اور دوعادل كے سامنے انجام يائے۔

### طلاق كى قسميں

طلاق کی دونشمیں ہیں:

۱۔طلاق رجعی: یہوہ طلاق ہے کہ مردا پنی اس بیوی کوطلاق دے کہ جس کے ساتھ ہم بستری کی ہو۔اس صورت میں مردطلاق کا عدہ تمام ہونے سے پہلے رجوع کر کے خطے عقد کے بغیر

از دواجی رابطہ کو پھرسے برقر ارکرسکتا ہے۔

۲ ۔ طلاق بائن: یہ وہ طلاق ہے، کہ جس میں طلاق جاری ہونے کے بعد مردر جوع کرنے کا حق نہیں رکھتا ہے۔ اس کی چند تشمیں ہیں:

الف:عورت کے ساتھ مرد کے ہمبستری ہونے سے پہلے دیا جانے والاطلاق۔

ب: یا نسه عورت کی طلاق، لیعنی وه عورت جس میں بچه پیدا کرنے کی صلاحیت موجود نه ہو۔

ج:اس عورت کی طلاق جس کی عمراجھی نوسال تمام نہ ہوئی ہو۔

مذکورہ تین قسم کے طلاقوں میں عدہ نہیں ہے۔

د: اس عورت کی طلاق جس کوتین مرتبه طلاق دی گئی ہو۔ اس طلاق میں اس کے علاوہ کہ مرد رجوع نہیں کرسکتا ہے، اسے پھر سے اپنے عقد میں بھی نہیں لاسکتا ہے مگر میہ کہ بیعورت کسی دوسرے مرد کے عقد دائمی میں آجائے اور اس سے ہم بستری کی جائے پھروہ مرداسے طلاق دیدے یا مرجائے تو اس صورت میں عدہ تمام ہونے کے بعد پہلاشو ہراس کے ساتھ پھر سے عقد کرسکتا ہے۔

ھے۔طلاق خلع: اس عورت کی طلاق جوابیخ شوہر کو پیند نہیں کرتی ہے اور اپنامہریا کوئی اور مال اسے بخش کر اس سے طلاق میں جب تک بیوی اپنے شوہر کو بخش دئے گئے مال کا مطالبہ نہ کر ہے، اس وقت تک مر در جوع نہیں کرسکتا ہے۔

طلاق مبارات: بيده ه طلاق ہے كەميال بيوى ايك دوسرے كونه چاہتے ہوں اور بيوى مردكو

کچھ مال دے اور اس کے مقابلہ میں وہ اسے طلاق دے۔ اس طلاق میں بھی جب تک بیوی اپنے ادا کئے ہوئے مال کا مطالبہ نہ کرے، مردر جوع کرنے کا حق نہیں رکھتا ہے۔

ز۔نواں طلاق:ان شرا کط کے ساتھ جوفقہ کی کتابوں میں تفصیل سے بیان ہوئے ہیں،اس طلاق کے بعد عورت مرد پر ہمیشہ کے لئے حرام ہوجاتی ہے اور کسی صورت میں اس کے ساتھ دوبارہ از دواجی رشتہ برقرار نہیں کر سکتا ہے۔

#### عدت کے احکام اور اس کی قسمیں

جس عورت نے اپنے شو ہر کے ساتھ ہم بستری کی ہواور از دواج کے رشتہ کو مستحکم کیا ہو،اگر اس کا شوہرا سے طلاق دیدے ، تو اسے ایک معین مدت تک عدہ رکھنا چاہئے ، یعنی اس مدت میں از دواج کرنے سے پر ہیز کرے۔اس کام کے دواہم نتائج ہیں:

اول پیرکہ: نطفوں کے مخلوط ہونے سے بچایا جاسکتا ہے۔

دوسرے میرکہ جمکن ہے اس مدت کے دوران میاں بیوی اپنی جدائی سے پشیمان ہوکرر جوع کریں۔

عدہ کی مدت کے دوران مردکو بیوی کے اخراجات کواداکرناچاہئے اوراسے اپنے گھرسے نہ نکالے ۔اوراگرید چوتھی بیوی تھی تو عدہ تمام ہونے تک دوسری عورت سے عقدنہ کرے۔اگرطلاق مردکی مہلک بیاری کے دوران انجام پائے تو اس کے ایک سال کے

دين تعليم 391

#### اندرم نے کی صورت میں بیوی اس کر کہ سے میراث لینے کی حقد ارہے۔

عدت ڪي قسميں عده کي تين قسميں:

۱ ـ حامله غورت کاعده

۲ \_غيرحا مله عورت كاعده

٣ ـ عره وفات

ان کی تفصیل حسب ذیل ہے:

۱۔ اگر حاملہ عورت کو طلاق دی جائے تواس کاعدہ بچہ کی پیدائش یا اسکے ساقط ہونے تک ہے۔ اس بنا پر اگر طلاق دینے کے ایک گھنٹہ بعداسکا بچہ پیدا ہوجائے تو وہ دوسرا شوہر کرسکتی ہے۔

۲۔جوعورت حاملہ نہ ہوا وراس کی عمر پور بے نوسال ہو یا یا ئسہ نہ ہو، جبکہ اس کے شوہر نے اس کے ساتھ ہم بستری کی ہو اور حیض کے علاوہ دنوں میں طلاق دی ہوتواہے اتنا انتظار کرنا چاہئے کہ دوبار حیض دیکھے اور پاک ہوجائے اور جوں ہی تیسر بے حیض کودیکھے گی اس کا عدہ تمام ہوجائے گا۔

٣ جس عورت كا شوہر مر جائے اوروہ حاملہ نہ ہوتواسے چار مہینے دس دن عدہ ركھنا

چاہئے۔اگر حاملہ ہوتو اسے بچے کی پیدائش تک عدہ رکھنا چاہئے کیکن اگر چار مہینے دیں دن گزرنے سے پہلے، بچہ پیدا ہوجائے تواسے اپنے شو ہر کے مرنے کے دن سے چار مہینے دیں دن تک انتظار کرنا چاہئے اور اسے عدہ وفات کہتے ہیں۔

#### اسلام میں غلامی

شواہد سے معلوم ہوتا ہے کہ جب سے انسان پیدا ہوا ہے بی فکر اس کے ہمراہ تھی کہ انسان کو بھی دوسری اشیاء کے مانندا پنی ملکیت قرار دے سکتا ہے۔

قدیم مصر،هندوستان ،ایران ،عربستان ،روم ، یونان ، یورپ اورامریکه کے تمام ممالک میں غلام بنانے کارواح تھااور بیرواح یہودیوں اورعیسائیوں میں بھی عام تھااسلام نے بھی اس میں کچھ تبدیلیاں لاکراسے جائز قرار دیاہے۔

برطانیہ کی حکومت، پہلی حکومت تھی جس نے غلامی کی روش کی مخالفت کی اور ۱۸۳۳ک میں سرکاری طور پر غلامی کے طرزعمل کومنسوخ کیا۔اسکے بعد کے بعد دیگرے دوسرے ممالک نے بھی اس روش کی پیروی کی۔ یہاں تک کہ سنہ ۱۸۹۰ء میں بروکسل میں منعقد ایک مٹینگ میں ایک عمومی قانون کی حیثیت سے غلامی ممنوع قرار دی گئی اوراس طرح دنیاسے غلام کی خرید وفروخت ختم ہوگئی۔

د ين تعليم عليم

## غلام بنانح ڪے طريقے

ایسالگتا ہے کہ بیقدیم رسم انسان میں من مانی اور بے حساب رائج نہیں تھی کہ جو بھی چاہتا کسی دوسرے کواپنی ملکیت میں لے لیتا، بلکہ غلامی مندر جہذیل راہوں میں سے کسی ایک راہ سے انجام یاتی تھی:

۱۔ جنگ وفتے: قدیم الا یام سے اگر دوجانی دشمنوں میں سے ایک، دوسرے پر فتے پاکر بعض افراد کواسیر بنا تا تھا، تو وہ ان جنگی اسیروں کے لئے کسی انسانی احترام کا قائل نہیں ہوتا تھا بلکہ اپنے لئے ان کے ساتھ ہرطرح کابرتاؤ کرنے کاحق سمجھتا تھا۔ یعنی قبل کرڈالے یا بخش دے یا آزاد کرے یا غلاموں کی حیثیت سے اپنے پاس رکھے اور ان سے استفادہ کرے۔

۲۔ تولید وتربیت: خاندان کے باپ ،خاندان کے سر پرست ہوتے تھے اور اپنی اولاد کو اجتماعی شخصیت کے مالک نہیں جانے تھے بلکہ اضیں خاندان کے تابع اور محض اپنی ملکیت سمجھتے تھے۔اس لحاظ سے مسمجھتے تھے۔اس لحاظ سے ضرورت کے وقت اپنی اولا دکو چ دیتے تھے اور اسی اصل کی بنیاد پر بھی عور توں کو بھی چ دیتے تھے۔

٣ ـ طاقت ورلوگ جواپنے آپ کودوسروں سے بلند سمجھتے تھے: ایسے افراداپنے حکم کولوگوں کانظم ونسق چلانے میں نافذ العمل جانتے ہوئے انھیں اپناغلام ثمارکرتے تھے۔ یہاں تک

کہ بہت سے قدر تمند بادشاہ اپنے کو خدائی کے قابل جان کرلوگوں کواپنی پرستش کرنے پر مجبور کرتے سے میں العنان تھے اور اپنے ماتحتوں میں مجبور کرتے تھے، بیا فرادلوگوں کواپناغلام بناتے تھے۔ سے جس کو بھی چاہتے ،اسے اپناغلام بناتے تھے۔

## غلامی کے باس ہے میں اسلام کا نظریہ

اسلام نے اپنی اولا داور عور توں کو بیچنے کے ذریعہ اور زبردتی اور غنڈہ گردی کے ذریعہ غلام بنانے سے منع کیا ہے۔ اسلام کی نظر میں ہرانسان جوانسانیت کے راستہ پرگامزن ہے اور کم انسانیت کے اصول کا دشمن نہ ہو، وہ آزاد ہے اور کوئی شخص اسے اپنا غلام نہیں بناسکتا۔

لیکن جوانسانیت کا جانی دشمن ہے اور جان ہو جھ کر انسانیت کے اصول کے سامنے تسلیم نہیں ہوتا ہے اور اپنی پوری طاقت سے اسے نابود کرنے پر تلا ہوا ہے ، وہ ہر گز انسانی احترام کا مستحق نہیں ہوتا ہے اور اپنی پوری طاقت سے اسے نابود کرنے پر تلا ہوا ہے ، وہ ہر گز انسانی احترام کا مستحق نہیں ہے اور انسانی احترام کا مستحق نہیں ہے اور انسانی احترام کی آزادی اس سے سلب کی جائے اور دوسرے کا ارادہ اس پر حکومت کرے اس عالمی اصول پر جو ہمیشہ دنیا والوں کی طرف سے مورد تا سی قرار پایا ہے کینار حربی سے لئے گئے جنگی اسپروں کوغلامی ، یعنی انھیں ارادہ وعمل کی آزادی سلب کرنے کی سخار جہ یونکہ وہ انسانیت کے حقیقی دشمن ہیں۔

اسلام جوسلوک جنگی اسیروں کے ساتھ روا رکھتا تھا، وہ وہی سلوک ہے جسے دوسر ہے بھی روا رکھتے ہیں ۔جب کوئی ملت جنگ کے بعد فاتح ملت کے سامنے کسی قید وشرط کے بغیر ہتھیار ڈالتی ہے، تو جب تک ان کے درمیان با قاعدہ صلح برقرار نہ ہوتب تک اسے ارادہ وعمل کی آزادی سے محروم کرنے کی سزادی جاتی ہے۔

ان ملتوں کا اسلام کے ساتھ جو تنہا اختلاف ہے، وہ یہ ہے کہ اسلام اسے غلامی کے نام پریاد کرتا ہے اور یہ قومیں اس لفظ کو استعمال کرنے سے پہلوتھی کرتی ہیں۔البتہ جس روش کووہ زندہ اور معاشرے کے لئے راہنما جانتے ہیں اپنی تعلیمات کی بنیاد کونام گزاری کی بنیاد پر استواز نہیں کرنا چاہئے۔

## اسلام اوس دوسس منظر پات ڪي تحقيق

گزشتہ بحث سے معلوم ہوتا ہے کہ غلامی کومنسوخ کرنے والی عام قرار داد نے بجائے اس کے کہ اسلام کے کام میں کوئی گرہ لگائے ،ایک گرہ کو کھول دیا ہے۔ حقیقت میں بیقرار داد دین اسلام کے قوانین کی ایک دفعہ کا نفاذ ہے کیونکہ اس طرح عور توں اور بچوں کو بیچنے کا موضوع ختم ہوا ہے ،اور بیوبی چیز ہے جسے چودہ سوسال پہلے اسلام نے منسوخ کیا تھا۔ اسلام نے جنگی اسیروں کی غلامی کا جوراستہ کھلار کھا ہے ،وہ اس لئے ہے کہ انسان کو ہمیشہ اس تکم کی ضرورت ہے ،اور بیجی ختم نہیں ہوگا جہتے چیز جسے اسلام نے غلامی کا نام دیا ہے وہ یہی جنگی اسراء ہیں لیکن دوسر ہوگ غلامی کی رہم کو شخکم کررہے ہیں ۔ لیکن دوسر ہوگ غلامی کی رہم کو شخکم کررہے ہیں ،اور جواستفادہ صدر اسلام میں مسلمان (جنگی اسیروں) غلاموں سے کرتے تھے وہی استفادہ ،اور جواستفادہ صدر اسلام میں مسلمان (جنگی اسیروں) غلاموں سے کرتے ہیں۔

د ين تعليم

#### غلاموں ڪرساتھ اسلام ڪاسلول

اسلامی قوانین کے تحت، اسیر کئے گئے کفار حربی ممکن ہے مسلمانوں کے سرپرست اور حاکم کے حکم سے آزاد کئے جائیں یا بطور غلام رکھے جائیں۔

جنگ ہوازن میں پنیمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کئی ہزارعورتوں اور بچوں کوایک ساتھ آزاد کیا۔ جنگ بنی المصطلق میں مسلمانوں نے کئی ہزاراسیروں کوآزاد کیا۔

اسلام میں،غلام،گھر کے اعضاء کے مانند ہیں،گھر کے دوسرے اعضاء کے ساتھ جبیباسلوک کیا جاتا ہے ویساہی برتاؤان کے ساتھ بھی کیا جانا چاہئے۔ پیغمبراسلام صلی اللّه علیہ وآلہ وسلم غلاموں کے ساتھ بیٹھتے تھے اورایک ساتھ کھانا کھاتے تھے۔

امیرالمومنین حضرت علی علیه السلام دو کڑتے خریدتے تھے،ان میں سے بہتراپنے غلام کودیتے تھےاور معمولی کڑتے کوخود پہنتے تھے۔

حضرت امام رضاعلیہ السلام اپنے غلاموں اور کنیز وں کے ساتھ ایک دستر خوان پر کھانا کھاتے تھے۔

اسلام حکم دیتا ہے کہ غلاموں کے ساتھ مہر بانی سے پیش آئیں ،ان کے ساتھ سختی نہ کریں ، گالیاں نہ دیں اور جسمانی اذیتیں نہ پہنچائیں اور ضرورت کے وقت ان کے از دواج کے وسائل فراہم کریں یاخودان کے ساتھ از دواج کریں ۔خدائے متعال اس سلسلہ میں فرما تا

ے:

(...بعضكم من بعض...) (نساء ٢٥)

سب ایک پیکر کے اعضاء ہیں

اسلام میں،غلام،اینے مالک کی اجازت سے یا دوسرے راستہ سے، مالک بن سکتے ہیں اور جس مال کے وہ مالک بن جائیں ،آزادی کے بعدان کے لئے کسی قشم کا ننگ وعار نہیں ہے ، جیسے کہ غلامی کے زمانہ میں بھی نہیں تھا ، کیونکہ اسلام میں بزرگی اور فضیلت کا معیار صرف تقویٰ ہے لوگوں میں سب سے زیادہ پر ہیز گارشخص کوسب سے بہتر جانتا ہے۔اسلام کی نظر میں ایک باتقوی غلام ہزار بے تقوی آزادلوگوں سے بہتر ہے۔ اسلام کی بعض عظیم شخصیتیں جیسے سلمان فارسی اور بلال حبشی آزاد کئے گئے غلام تھے اسلام نے غلام کوآ زاد کرنے کے مسئلہ کو ہمیشہ مدنظر رکھا ہے اوراس کام کے لئے مختلف راستے کھولے ہیں منجملہ جرمانہ اور بعض گناہوں کا کفارہ غلاموں کی آزادی کے لئے قرار دیا ہے ،اس کے علاوہ غلاموں کوآ زاد کرنے کی بہت تا کید کی گئی ہےاوراسے اہم مستحبات میں قرار دیا ہے تا کہ اس طرح ہرسال بہت سے غلام آ زاد ہوکر آ زادمعا شرے کے عضو بن سکیں۔ نتیجہ بیرتھا کہ اسلام حتی الامکان غیراسلامی معاشروں ( کفارحر بی ) سے ایک گروہ کو جنگی اسیروں کی صورت میں پکڑتا تھا اور انھیں حق وعدالت کے معاشرے میں داخل کرتا تھا ،ان کی تعلیم وتربیت کرتا تھا، پھرمختلف راستوں ہے آ زاد کر کے اسلامی معاشرے کا حصہ بنا تا تھا

اس لحاظ سے جو شخص بھی جنگی اسیر ہوتا تھا، آزاد ہونے تک غلام رہتا تھا۔ اگروہ مسلمان ہونے کے فور اُبعد آزاد ہوتا ، تواس صورت میں ممکن تھا ہراسیر ہونے والا کا فر، ظاہراً مسلمان ہوجاتا، اوراس طرح اپنے آپ کو خجات دلاتا اور تھوڑی ہی دیر کے بعد پھرسے اپنی سابقہ حالت کی طرف یک حاتا۔

#### غصب

جوشض کسی کے مال کوزبردئتی اس سے چھین کر، مالکیت کے اسباب میں سے کسی سبب کے بغیراسے اپنامال قراردے یا کسی دوسرے کے مال پرزبردئتی قبضہ کرکے استفادہ کرے، الگرچہاسے اپنامال قرارنہ دے، اس عمل کوشرعاً غصب کہتے ہیں۔

لہذا، تسلط جمانے کے کسی جائز سبب جیسے: بی ، اجارہ اور اجازت کے بغیر کسی دوسرے کے مال پر قبضہ جمانے کو خصب کہتے ہیں۔ یہاں پر معلوم ہوتا ہے کہ خصب، ایک نامناسب کام ہے جو مالکیت کی خصوصیت کی بنیاد کو پامال کرتا ہے۔ جس قدر مالکیت کی خصوصیت کی بنیاد کو پامال کرتا ہے۔ جس قدر مالکیت کی خصوصیت کی بنیاد معاشرے کو برباد بنیاد معاشرے کو برباد کر کے اس کی ترقی کورو کتا ہے۔

اگریہ طے پاجائے کہ معاشرے کے اثر ورسوخ رکھنے والے افراد قانون کی اجازت کے بغیر کمزوروں اوراپنے ماتحتوں کی کمائی پر قبضہ جمائیں توخصوصیت اور مالکیت اپنے اعتبارکو کھودے گی۔ ہرایک اپنے سے کمزورلوگوں کے خصوصی حقوق کے بارے میں اسی طرز فکر پر

عمل کرے گااور ماتحت اور کمز ورلوگ بھی اپنی محنت ومشقت کی کمائی کی حفاظت کے لئے ہرمکن اقدام کرے عزت وشرافت فروشی پر مجبور ہوں گے۔اور نتیجہ میں انسانی معاشرہ غلاموں کے خرید وفروخت کے ایک بازار میں تبدیل ہوکررہ جائے گااور قوانین وضوابط اپنے اعتبارے گرجائیں گے اوران کی جگہ پرظلم وستم جانشین ہوگا۔

یمی وجہ ہے کہ اسلام نے غاصب کے لئے سخت قوانین وضع کئے ہیں اورغصب کو گناہ کبیرہ شار کیا ہے۔ شار کیا ہے۔

قرآن وسنت کی نص کے مطابق، شرک کے علاوہ ہو تسم کے گناہ کو خدا کی طرف سے بخش دئے جانے کا اختال ہے۔ اور ہر گناہ حتی شرک بھی تو بہ کے ذریعہ قابل عفو و بخشش ہے۔ لیکن جس کی زندگی کے ریکارڈ میں دوسروں کے حقوق کے بارے میں غصب اور ظلم وستم درج ہو، تواس کے لئے کسی بھی صورت میں حقدار سے بخشش حاصل کئے بغیر خدا کی پوچھ گچھاور سز اسے بچنے کی اُمیر نہیں ہے۔ کی اُمیر نہیں ہے۔

## غصب ڪربعض احڪامر

۱- غاصب پر واجب فوری ہے کہ غصب کیا گیا مال ، مالک کولوٹادے ،اوراگروہ زندہ نہ ہوتوا سے اس کے وارثوں کے حوالہ کردے، اگر چہاس مال کا واپس کرنا غاصب کے لئے کافی نقصان کا سبب بنے ۔مثال کے طور پرکسی کا پتھریالو ہے کا ایک ٹکڑا غصب کر کے اپنے مکان کی بناء میں نصب کرے جواس کے لاکھوں برابر قیمت پرتغیر ہوئی ہو ،تو مکان کوگرا کراس

پھر اورلوہ کے گلڑے کو نکال کراس کے مالک کولوٹادے ، مگریہ کہ اس کا مالک اس کی قیمت حاصل کرنے پرراضی ہوجائے ۔ یااس کے مانند کسی نے دس من گندم غصب کرکے دس خروار جو سے مخلوط کیا ہو، اگر گندم کا مالک اس کی قیمت لینے پرراضی نہ ہوجائے تواسے عین گندم کو جو سے جدا کرکے مالک کووا پس کرنا چاہئے۔

۲۔ اگر غصب کئے گئے مال میں کوئی نقص پیدا ہوجائے ، توعین مال کوواپس کرنے کے علاوہ نقصان کی تلافی بھی کرنا جاہئے۔

٣ ـ اگرغضب كيا گيامال تلف موجائة تواس كى قيمت اداكى جانى جائے ـ

٤ - اگر غاصب، غصب كئے گئے مال كے سى حصه كوضائع كردے، تو چاہے اس نے خوداس سے استفادہ نه كيا ہوتو بھى وہ اس مال كے منافع كا ضامن ہے، جيسے، كسى نے كرايه كى گاڑى كو غصب كركے كئى دن تك اسے گير ق ميں ركھا ہو۔

اسی طرح اگر غاصب ، غصب کئے گئے مال میں اضافہ کردے ، جیسے ایک بھیڑ کو غصب کرنے کے بعدا سے اچھی گھاس کھلا کرفر بہ بناد ہے تواس اضافہ میں کوئی حق نہیں رکھتا ہے البتہ اگر مذکورہ اضافہ منفصل ہو، یعنی ایک زمین کو غصب کر کے اس میں کا شتکاری کرکے زراعت عاصل کرے تو غصب کیا ہوا مال اجرت کے ساتھ مالک کولوٹا دے اور زراعت غاصب کی ہوگی۔

#### أقطه

جوبھی مال یا یا جائے اور اسکا مالک معلوم نہ ہواسے گقطہ کہتے ہیں:

۱۔جومال پایا جائے اوراس کا مالک معلوم نہ ہو،اگراس کی قیمت ایک مثقال(۱) چاندی سے کم ہو،تواسے اٹھا کرخرچ کیا جاسکتا ہے اوراگراس کی قیمت ایک مثقال چاندی سے زیادہ ہوتواسے نہیں اٹھانا چاہئے اوراٹھانے کی صورت میں عادی راہوں سے ایک سال تک اس کے مالک کو ڈھونڈ لینے کی صورت میں اس کے حوالہ کرنا چاہئے اوراس کا مالک نہ ملاتواس مال کو اسکی طرف سے کسی فقیر کوصد قددینا چاہئے۔

۲ ۔ اگرکسی مال کوایک ایسی ویران جگہ میں پایا جائے جس کے باشندے نابود ہو چکے ہوں یاغاراوراس بنجر زمین میں پایا جائے کہ جس کا کوئی ما لک نہ ہو۔ تو پایا گیا مال پانے والے کا ہے، اورا گر مال ایسی زمین میں ملے جو کسی کی ملکیت ہوتواس کے گزشتہ مالکوں سے دریافت کیا جانا چاہئے ، اگرانہوں نے اس کو چھپایا ہوتو علامت ونشانی بتانے کی صورت میں دیا جائے ورنہ یہ مال یانے والے کا ہے۔

•••••

۱ - تقریباً ساڑھے تین گرام -

د ين تعليم 402

# بنجر زمينوں كوآباد كرن

الیی زمین کوآباد کرناجس سے استفادہ نہیں ہوتا تھا (خواہ وہ زمین بھی آباد نہیں تھی ، یا بھی آباد تھی لیکن وہاں کے باشندوں کے معدوم ہونے کی وجہ سے غیرآ باداور بے فائدہ رہی ہو یا مرغ زاروں یا نرسل زاروں کے مانند) بہر حال زمینوں کوآباد کرنا اسلام میں نیک کام شار ہوتا ہے اور مالکیت کا سبب بننے کے علاوہ اخروی ثواب بھی رکھتا ہے۔

پغیبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم سے روایت ہے کہ:

جوکوئی شخض کسی بنجرز مین کوآباد کرے، وہ زمین اس کی ہے۔ (۱)

حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سے روایت نقل کی گئی ہے کہ:

اگر کوئی گروہ کسی بنجر زمین کوآبا د کرے ،تووہ اولویت کاحق رکھتا ہے اوروہ اس زمیں کا مالک

(٢)-4

اسلام میں بنجر زمینوں کا مالک خدا، رسول خداصلی الله علیہ وآلہ اور امام ہے (اسلامی حکومت سے مربوط ہیں) اور انفال میں شار ہوتی ہیں۔ بنجر زمینوں کو مندر جہ ذیل شرائط سے آباد کر کے ان کا مالک بن سکتے ہیں، اور اگر کئی افر ادملکیت کا قصد کریں تو جو پیش قدمی کرے گاوہ اولویت کا حق رکھتا ہے:

۲۰۱ \_ميزان الحكمة ،ح١،ص٩٩ \_

۱۔ امام یاان کے نائب کی اجازت سے۔

۲ کسی دوسر شخص نے پہلے اس کی پتھروں سے نشا ندہی یا حد بندی نہ کی ہو۔

۳۔ دوسروں کی ملکیت کے حدود سے متصل نہ ہو، جیسے نہر کے اطراف کنویں کے پشتے میں اور کھیت کی سرحدسے ملی نہ ہو۔

٤ ـ خالی زمین، جیسے خراب شدہ مسجد یا اوقاف، عام مسلمانوں کی زمین جیسے کو بچاور سڑ کیں نہ ہوں۔

#### نوط

تعمیراورآبادکرناایک عرفی مفہوم ہے،اس لئے جب عرف کے:ایک شخص نے فلاں زمین آبادگی ہے مالکیت شخص نے فلاں زمین آبادگی ہے مالکیت شخص پیش نظر مختلف ہے ہودگی ہے مالکیت شخص پاڑی ہیں ہل چلانے سے آباد کرنا بھی مختلف مقاصد کے پیش نظر مختلف ہے دچنا نچہ کھیں باڑی میں ہل چلانے سے آباد کرنا عمل میں آتا ہے اور عمارت بنانے میں دیوار بنانے سے ثابت ہوتا ہے ، یہاں تک کہ حاضر لوگوں میں سے ہرایک کھدائی اوراستخراج کے بغیراس سے استفادہ کرسکتا ہے، ہرایک کے لئے جائز ہے کہ ضرورت کے مطابق اس سے استفادہ کرے اور اگران کا استفادہ کرنا کھدائی اوراستخراج اوردیگر فنی کاموں پر مخصر ہو، جیسے سونا اور تا نباوغیرہ تو جو محنت ومشقت سے کھدائی وغیرہ کر کے استخراج کرے وہی مالک ہوگا۔

بڑی نہریں مسلمانوں میں مشترک ہیں اسی طرح دریا اور برف وباران کا پانی جو پہاڑوں سے بہدکرینچ آتا ہے، جو بھی ان کے نزدیک اور آگے ہووہ دوسروں پر مقدم ہے۔

## تخصيصاوم مالكيتكياصل

یمی عقیدہ کہ انسان زمین کو اپنی ملکیت سمجھتا ہے، اسے اس بات کی اجازت دیتا ہے کہ اس کے مظاہر سے آسانی کے ساتھ استفادہ کرے ۔ مثلاً اس کا زلال پانی پٹے ، ہیٹھے میوے اور حیوانوں کا گوشت کھائے ، پہاڑوں کے درّوں میں درختوں کے سائے میں آرام کرے ، یاصنعت ۔ یعنی مادہ پر انجام دی سرگرمیوں کو اپنی مرضی کے مطابق استعال میں لائے۔ البتہ اگر صرف چندا فراد زمین پر ایسی زندگی گزارت کہ آپس میں کوئی ٹکراونہ ہوتا تو ہر گز کوئی مشکل پیش نہ آتی ، لیکن افراد کا جمع ہونا اور ان کا باہم زندگی گزار نا جوانسان کی اجتماعی شہری زندگی کی بنیاد ہے ، کہ ہر فرد زمین اور اس کے مظاہر کو اپنی ملکیت سمجھ لے تو ، قدرتی طور پر لوگوں کے درمیان ٹکراؤ اور شدید تھا دم کا سبب بن جائے گا ، جب ہر خض اپنی ضرورت کو پورا کرنے کی تلاش وکوشش کر سے گا ، تو دوسر ہے اسے اپنی آزادی و آسائش میں مخل سمجھتے ہوئے اس کے لئے رکاوٹ ایجاد کریں گے ، کیونکہ انسان اپنی زندگی کو ہر قیمت پر جاری رکھنے کے لئے مجاور ہے۔

اس لئے پہلے اصل شخصیص کے نام پر ایک اصل وقانون وضع کیا گیا، تا کہ اجتماعی مکراؤاورتصادم کوروکا جائے۔اس اصل وقانون کے مکراؤاورتصادم کوروکا جائے۔اس اصل وقانون کے

مطابق، انسان جس چیزکوا پن سعی وکوشش سے حاصل کرے وہ اس کا مالک ہے اور دوسروں
کواس پرطع ولا کچ کر کے اس کے لئے رکا وٹ پیدا کرنے کا حق نہیں ہے۔ اس کے بعد اصل
مالکیت کے نام پر ایک اور اصل وضع کر کے اسے قابل احترام سمجھا گیا ہے کہ اس کے مطابق
انسان اپنی کوششوں سے حاصل کی گئی چیزوں پر اپنی مرضی سے تصرف کرسکتا ہے۔
یواصل حقیقت میں اصل شخصیص کو مکمل کرنے والی ہے۔ کیونکہ اصل شخصیص دوسروں کی
خلل اندازی کوروکتی ہے اور بیراصل اس چیز کی مالکیت کے لئے ہرقشم کے تصرف کو جائز
بنادیتی ہے۔

اسلام نے مالکیت کی اصل کومحتر م جانا ہے اور پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی معروف حدیث (الناس مسلطون علی امواظم)(۱) میں مالک کے اپنے مال پر کلمل تسلط کی تائیر فرمائی ہے۔

اس قانون کے مطابق انسان جس طرح چاہے اپنے مال کو استعمال کرسکتا ہے، اس کی حفاظت کرسکتا ہے، اس کی حفاظت کرسکتا ہے، کھاسکتا ہے، پی سکتا ہے، بخش سکتا ہے، بخش سکتا ہے، کا سکتا ہے، کھاسکتا ہے، کی مصلحت کے خلاف ہیں تصرفات انجام دیسکتا ہے، کیکن جوتصرفات ممنوع اور معاشرہ کی مصلحت کے خلاف ہیں مالک کوان کا ہرگز اختیار نہیں ہے۔

ما لک اپنے مال پروہ نصرف نہیں کرسکتا ہے جواسلام وسلمین کے نقصان میں ہویا اسراف اور فضول خرچی سے اپنے مال کونا بوزنہیں کرسکتا ہے، یا اپنے سونے اور چاندی کے سکّوں کو

۱ \_ عوالى اللئالى، ج١، ص٧٥٧ \_

جاری نەركھ كرخزانه كے طور پرجمع نہيں كرسكتا ہے۔

اصل مالکیت، اہم ترین اصل ہے جوانسان کواپنی آرز و تک پہنچاتی ہے اور قوانین کی رعایت کے سایہ میں انفرادی آزادی کوامکان کی آخری حد تک فراہم کرتی ہے۔ جتنامال کی نسبت انسان کا تسلط یا اس کے کاروکوشش کے بارے میں اسکااختیار کم ہوجائے گا اور اس کا استقلال نابود ہوجائے گا اور اگر اصل تسلط کا تنی اس کی آزادی سلب ہوجائے گی اور اس کا استقلال نابود ہوجائے گا اور اگر اصل تسلط بالکل نابود ہوجائے ، توحقیقت میں ایک زندہ مخلوق سے اس کی اصل آزادی چھین کی جائے گا۔

## اصلمالكيتكيدوتتم

ما لک کا اپنی ملکیت پرمکمل تسلط اور اس کے ہر جائز تصرف میں مطلوب آزادی ممکن ہے دوراستوں سے خطرہ میں پڑ جائے:

۱۔ دوسروں کی طرف سے تجاوز کی وجہ سے، جیسے کوئی اس کی ملکیت پر قبضہ کر کے اس کے لئے استفادہ کے راستہ کومسدود کردے۔

۲ ۔ اس راستہ سے کہ دوسرے ایسا کا م انجام دیں جس سے مالک کونقصان پہنچے۔ دین اسلام نے مذکورہ خطرات کورو کئے کے لئے دومزیداصلوں کووضع کیا ہے کہ اصل مالکیت خود بخو دحاصل ہوتی ہے کہ حقیقت میں بید دواصلیں اسکے نفاذ اور حفاظت کی ضامن ہیں: الف: اصل ضان: اسلام اس اصل کے مطابق حکم دیتا ہے کہ جو بھی دوسرے کے مال کو پائے ، وہ اسکاضامن ہے ، یعنی اس کو وہ مال ما لک کولوٹا دینا چاہئے اور اگر ضائع ہوجائے تو اسکے مانندیا قیمت اداکرے اس حکم کی دلیل ، پیغیمراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بیرحدیث ہے:

#### على اليداما اخنت حتى تؤد

ب: قائدہ لاضرر: اس قائدہ کو حدیث نبوی (لاضررولاضرار فی الاسلام) سے استدلال کیا جا تا ہے۔ اس قائدے کے مطابق اگر اسلام کا کوئی بھی حکم جاری کرنے میں کسی شخص کو بعض مواقع پر مالی یا جانی نقصان پہنچائے ، تو وہ حکم اس مورد میں ، جاری نہیں ہوگا۔ جن چیز وں کومکیت بنایا جا سکتا ہے دین مقدس اسلام میں ان چیز وں کومکیت بنایا جا سکتیں ہے: ۱۔ قابل تو جہ فائدہ ہو، مثال کے طور پر حشرات قابل ملکیت نہیں ہیں۔ ۲۔ فدکورہ فائدہ حلال ہو، اس بناء پر جوئے کے وسائل ، موسیقی کے آلات اوران کے مانند ، جن کا حلال فائدہ نہیں ہے ، کسی کی ملکیت نہیں ہوسکتے۔

دين تعليم 408

## الحكام ضمان كروحكم:

الف: اگر کوئی شخص کسی دوسر ہے شخص کی ملکیت کوغصب کرے، یعنی ما لک کی اجازت کے بغیراسے اپنے قبضہ میں لے لے یاما لک کواپنی ملکیت میں تصرف کرنے نہ دے، اسلام کے عظم کے مطابق فوراً اسے ما لک کوواپس کرے اورا گریہ ملکیت ضائع ہوجائے تو اسکے ما نندیا اس کی قیمت ادا کرے اورا گرغصب کرنے کی وجہ سے مال کے مالک کوکوئی نقصان پہنچے تو غاصب اس کا ذمہ دارہے۔

ب: اگر کوئی شخص ما لک کی اجازت کے بغیراس کے مال میں تصرف کرے ،لیکن ما لک کو بھی تصرف کرنے میں رکاوٹ نہ ڈالے ۔توخود مال اگر تلف ہوجائے تو اس کے مانندیا قیمت مالک کودے، صان کے احکام ومسائل بہت زیادہ ہیں، تفصیلات جاننے کیلئے فقہی کتابوں کی طرف رجوع کریں۔

۳۔ فدکورہ حلال فائدہ کسی فردیا چندا فراد کی شخصیص کے قابل ہو۔اس بناء پرمساجد، عام سر کیں اوران کے مانند چیزیں، جومعا شرے کے تمام لوگوں سے مربوط ہوتی ہیں،کسی خاص شخص کی ملکیت نہیں بن سکتی ہیں۔

# جن چيزوں سے انسان مالك بن سكتا ہے

ما لک بننے کے لئے، انسانی معاشرے میں بہت سے وسائل موجود ہیں ،لیکن ان میں سے بعض جیسے جوا، شرط لگانا، سودخواری اور رشوت، چونکہ معاشرے کیلئے مضر ہیں، اس لئے اسلام

نے ممنوع فرمایا ہے۔ لیکن دوسرے وسائل مانند: بیجی، اجارہ، ھبہ اور جعالہ، جومعاشرے کے لئے مفید ہیں، ان میں کچھاصلاح کرکے انھیں قبول کیا ہے اور کلّی طور پر اسلام کی نظر میں مالک بننے کے دوو سیلے ہیں:

۱۔ وہ جس کے انجام دینے میں کوئی لازم ہوجیسے: خرید وفروخت کہ اس کو انجام دینے کے لئے عقد بچے پڑھنا یالین دین کا ہونا ضروری ہے۔

۲۔وہ جس میں کسی عمل کی ضرورت نہیں ہے ،جیسے: وفات کہ اس کے ذریعہ مالک کا مال وارثوں کو نقل ہوتا ہے اور اس میں کسی لفظ یاعمل کی ضرورت نہیں ہے۔

میراث اور نکاح کے احکام کی اہمیت کے پیش نظر ہم ان سے مربوط کلی مسائل بیان کرتے ہیں۔

# کهانا پینا

دین مقدس اسلام میں ، ہروہ چیز جو کھانے اور پینے کے قابل ہو، حلال ہے کیکن چنداستثنائی چیزوں کے علاوہ ، کدان میں سے بعض قرآن مجید میں اور بعض احادیث پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں بیان ہوئی ہیں۔

مذكوره استثنائي چيز ين جن كا كھانااور بيناحرام ہے، دوشم كى ہين:

دين تعليم 410

جان داراور بے جان۔

# پهلی قسم:حیوانات

حیوانات تین قشم کے ہیں: دریائی ، خشکی ،اور پرندے۔

## الف د دربائي حيوانات:

پانی میں رہنے والے حیوانوں میں صرف آبی پرندے اور تھلکے دار محھلیاں حلال گوشت ہیں اور باقی جیسے سانپ مچھلی، سگ مچھلی، مگر مچھی، سمندری کتااور سوروغیرہ حرام ہیں۔

# ب خشکی کے حیوانات:

خشکی کے حیوانات دوشم کے ہیں: (پالتواور جنگلی)

پالتو جانوروں میں ، بھیڑ، بکری ، گائے اوراونٹ حلال گوشت ہیں ۔اسی طرح گھوڑا، خچر اور گدھا حلال ہیں، لیکن ان کا گوشت کھا نا مکروہ ہے اور ان کے علاوہ جیسے کتااو بلی حرام ہیں

جنگلی حموانوں میں گائے،مینڈھا،جنگلی بکری،جنگلی گدھااور ہرن حلال گوشت ہیں اور باقی درندےاور ناخن دارحیوانات،جیسے:شیر،چیتا، بھیڑیا،لومڑی، گیڈراورخرگوش،حرام گوشت ہیں۔ دين تعليم 411

# ج۔پرند ہے:

پرندوں میں سے جن کے پوٹا اور ،سنگ دانہ ہو یا اڑتے وقت پر مارتے ہوں اور ناخن نہ رکھتے ہوں ، جیسے پالتو مرغی ، کبوتر ، فاختہ ، اور تیتر حلال گوشت ہیں اور باقی حرام گوشت ہیں اور ٹیڈی کی ایک خاص قسم حلال گوشت ہے ان کی تفصیلات کے لئے توضیح المسائل کی طرف رجوع کیا جائے۔

#### نوط

گوشت کے حلال ہونے کے بارے میں جن حیوانوں کا نام لیا گیا،اس میں تزکیہ کی شرط ہے ۔ یعنی توضیح المسائل میں دی گئی تفصیل اور طریقہ سے ذرج کرنا۔

دوسرىقسم:برجاناشيا

بے جان چیزیں دوشم کی ہیں:

الف-جامد (تھوس)

ب۔سال چیزیں

الف:جامد چيزيں

۱۔ ہرحیوان کامر دارخواہ حرام گوشت ہو یا حلال گوشت،اس کا کھانا حرام ہے۔

اسی طرح نجس چیزیں، جیسے: حرام گوشت حیوانوں کا فضلہ اور وہ کھانے کی چیزیں جونجاست

د ين تعليم 412

کے ملنے سے نجس ہوگئ ہوں کا کھانا حرام ہے۔

۲ مٹی

۳\_مهلک زهر

٤ ـ وه چیزیں جن سے انسان فطری طور پر متنفر ہو، جیسے حلال گوشت حیوان کا فضلہ اور اس کی ناک کا پانی اور جو کچھاس کی انتز یوں سے نکلتا ہے۔ اسی طرح حلال گوشت حیوان کے بدن کے اجزاء میں سے پندرہ چیزیں حرام ہیں (تفصیل کے لئے توضیح المسائل کی طرف رجوع کیا جائے)

## ب:سيالچيزين

۱۔مت کرنے والی ہررقیق چیز،اگر چیکم ہی ہواس کا پینا حرام ہے۔

۲ \_حرام گوشت حیوانات کا دوده، جیسے سور، بلی اور کتّا۔

٣ ـ خون جهند ه ر کھنے والے حیوان کا خون ۔

٤ يَجْس ما نَعات، جيسے خون جهند ه رکھنے والے حيوانوں کا پيشاب اور منی وغيره۔

٥ ـ وه ما نعات جن میں نجاستوں میں سے کوئی ایک مل گئی ہو۔

د ين تعليم 413

#### نوط

کھانے پینے کی حرام چیزیں اس وقت حرام ہیں جب اضطرار نہ ہواور اضطرار کی صورت میں (جیسے: اگر کو کی شخص حرام غذا نہ کھائے تو بھوک سے مرجائے گا، بیار پڑنے یا بیار کی شدید ہونے سے ڈرتا ہو یا کمزور ہوکر سفر میں اپنے ہمسفر وں سے پیچھے رہ کر ہلاک ہوجائے گا) کھانے پینے کی حرام چیزوں میں سے اس قدر کھانا جائزہ، کہ اس کا اضطرار دور ہوجائے لیکن جو چوری کے لئے یا اسلامی حکومت کے خلاف بغاوت کرنے کے لئے وطن سے باہر آکر مضطر ہوجائے تواس کیلئے جائز نہیں ہے۔

# ایلاهمیاددهانی

حفظان صحت کی رعایت ، انسان کے بنیادی فرائض میں سے ہے کہ ہرانسان خداداد شعور کے ذریعہ تھوڑی تو جہسے اس کے بارے میں معلوم کرسکتا ہے۔

حفظان صحت پرمختلف قسم کے کھانے پینے کی چیزوں کے انثرات بھی بالکل واضح ہیں۔اس کے علاوہ یہ چیزیں انسان کی روح واخلاق اور اسی طرح اس کے اجماعی میل ملاپ پر بھی قابل تو جہا نژات ڈالتی ہیں۔

ہمیں ہر گزاس میں شک وشبہ ہیں ہے کہ مست انسان کی نفسیاتی حالت اور اس انسان کی حالت ایک جیسی نہیں ہوتی جو ہوش میں ہے۔اوران کی اجتماعی گردش بھی ایک جیسی نہیں ہے۔ یا اگر کوئی شخص مثلاً نفرت آمیز چیزوں کو کھانے کی عادت کرے ،اور اس عادت سے جواثراس کی انفراد کے لئے قابل برداشت جواثراس کی انفرادی اوراجتماعی زندگی میں پیدا ہوگا ،وہ عام افراد کے لئے قابل برداشت نہیں ہے۔

یہاں پر انسان اپنی خداداد فطرت سے سمجھتا ہے کہ اسے اپنے کھانے پینے میں کم وہیش محدودیت کا قائل ہونا چاہئے ، ہر کھانے والی چیز کونہ کھالے اور ہر پینے والی چیز کونہ پی لے۔ آخر کار ہر نگلنے والی چیز کونہ نگل لے۔

خدائے متعال نے اپنے کلام پاک کی نص کے مطابق زمین پر موجود ہر چیز کوانسان کے لئے خلق کیا ہے اور خدائی متعال خود ، انسان اور انسان کی ضرور یات زندگی کی چیز وں کا محتاج نہیں ہے اور اپنی مخلوقات کے فائدہ ونقصان کے بارے میں سب سے زیادہ دانااور بینا ہے۔ انسان کی خیر وسعادت کے لئے کھانے اور پینے کی چیز وں میں سے بعض کوحلال اور بعض کوحرام قرار دیا ہے۔

بعض ان محرمات کوحرام قرار دینے کا فلسفہ ،سادہ اور بے لاگ سوچ رکھنے والوں کے لئے واضح ہے اور بعض کامتیں علمی بحثوں کے ذریعہ تدریجاً واضح ہوئی ہیں اور جن چیزوں کے حرام ہونے کا فلسفہ ہمیں ابھی تک معلوم نہیں ہوسکا ہے ،ان کے بارے میں نہیں کہا جاسکتا ہے کہوہ ہرگز ہمارے لئے واضح نہیں ہوں گی اوراگر واضح بھی نہ ہوں تب بھی نہیں کہا جاسکتا ہے کہان میں کوئی فلسفہ نہیں ہے۔ بلکہ اس کے پیش نظر کہ قوانین کا سرچشمہ خدائے متعال کا بے انتہاعلم میں کوئی فلسفہ نہیں ہے۔ بلکہ اس کے پیش نظر کہ قوانین کا سرچشمہ خدائے متعال کا بے انتہاعلم

ہے،اس لئے کہنا چاہئے کہاس میں بہترین اور موثر ترین حکمت ومصلحت ہوگی اگر چہ ہم اپنی تنگ نظری اور محدود علم کی وجہ سے اس کو درک کرنے سے عاجز اور بے بس ہیں۔

# ميراثكركايمسائل

عالم طبیعت میں میراث کاموضوع،ایک کلی قانون ہے جوتخلیق کی توجہ کامرکز رہاہے اور ہر ایک نسل اپنے اسلاف کی ذاتی خصوصیتوں کومیراث کے طور پر حاصل کرتی ہے، گندم از گندم بروید جواز جو۔

انسان بھی کسی حد تک اپنے اجداد کے اخلاق، صفات اور ان کے وجودی اوصاف کو میراث میں حاصل کرتے ہیں اسی ذاتی میل میلا پ اور ہما ہنگی کا سبب ہے کہ انسان عام حالت میں اپنے رشتہ داروں کی نسبت ایک خاص دلچیں کو محسوس کرتا ہے اور بالخصوص اپنی اولاد کو اپنا جانشین سمجھ کران کی بقا کو بالکل اپنی بقاجانتا ہے اور قدرتی طور پرجو پچھ اس کی ملکیت ہے، جسے اس نے محنت وزحمت اور کام وکوشش کر کے حاصل کیا ہے اور اپنے لئے مخصوص کر رکھا ہے، اسے اپنی اولا دکی ملکیت جانتا ہے بلکہ اپنے رشتہ داروں کی ملکیت جانتا ہے۔ اسلام بھی اسی فطری درک واحساس کے لئا ظاور احترام کے پیش نظر انسان کے مال کو اس کے مرنے کے بعد اس کے زندہ رشتہ داروں سے متعلق جانتا ہے اور میاں بیوی کو بھی جونسب اور ایک دوسرے کی زندگی میں شریک ہونے کے بانی ہیں رشتہ داروں میں شامل کرتا ہے۔ پہلے ایک دوسرے کی زندگی میں شریک ہونے کے بانی ہیں رشتہ داروں میں شامل کرتا ہے۔ پہلے طبقہ کونسی وارث اور دوسرے کی زندگی میں شریک ہونے کے بانی ہیں رشتہ داروں میں شامل کرتا ہے۔ پہلے

اس بنا پر،مرنے والے کا مال ،اس کے نسبی اور سببی وارثوں میں ایک معین قانون کے مطابق

ديني لعليم 416

تقسیم ہوگا، لیکن کچھافرادا لیے ہیں جومیراث سے محروم ہیں، یہاں پران میں سے دوافراد کی طرف اشارہ کیا جاتا ہے:

۱۔ کا فرکومسلمان کی میراث نہیں مل سکتی ہے۔اس کےعلاوہ اگر کوئی کا فر مرجائے اوراس کے وارثوں میں کوئی مسلمان ہوتواس کے کا فررشتہ دار میراث نہیں پائیں گے۔

۲ ۔ قاتل، اگر کوئی شخص اپنے رشتہ داروں میں سے کسی کوئل کردے تو قاتل اس کی میراث نہیں پائے گالمیکن قاتل کی اولا دمیراث سے محروم نہیں ہیں ۔

# نسبى وامرث (مرشته دام)

نسبی وارث، رشتہ کے نز دیک اور دور ہونے اور رشتہ کا رابطہ ہونے یانہ ہونے کے سبب، تین طبقوں میں تقسیم ہوتے ہیں ، کہ ہر طبقہ کے ہوتے ہوئے بعد والا طبقہ میراث نہیں پائے گا اور ان تین طبقوں میں سے سی ایک کے نہ ہونے کی صورت میں ،میراث ایک خاص ضابطہ کے تقسیم ہوتی ہے، جس کا بعد میں ذکر کیا جائے گا۔

خدائے متعال اپنے کلام پاک میں فرما تاہے:

(...واولواالارحام بعضهم اولى ببعض...) (انفال ١٠٠)

... بعض رشته دار بعض دوسرول پرزیاده اولویت رکھتے ہیں...

نیز اپنے کلام میں آٹھ آیتوں کے شمن میں دارثوں کے طبقوں اوران کے حصوں کو بیان فر مایا

*ہے*:

## بهلاطبقه

مرنے والے کے باپ، مال ، بیٹا اور بیٹی ، جو مرنے والے کے براہ راست رشتہ دار بیں ، مرنے والے کے براہ راست رشتہ دار بیں ، مرنے والے کوئی بیٹا اور بیٹی نہ ہونے کی صورت میں ان کا حصدان کی اولا دکو ملے گا ، کین جب تک مرنے والے کی اولا دمیں سے کوئی ایک بھی ہوتو مرنے والے کی اولا دکی اولا دکی اولا ملے گی ۔ مثلاً اگر مرنے والے کے باپ ، مال اور اس کے بیٹے کا ایک بیٹا اور بیٹی ہوتو ، مرنے والے کے بیٹے کا حصہ مرنے والے کے بیٹے کے بیٹے اور بیٹی کی کوئی اولا دہوتو اسے پچھنیں ملے گا تقسیم ہوگا اور اگر مرنے والے کے بیٹے کے بیٹے اور بیٹی کی کوئی اولا دہوتو اسے پچھنیں ملے گا

## دوسراطبقه

مرنے والے کے دادا، دادی، نانا، نانی اور بھائی اور بہن ہیں، جوایک واسطہ سے (باپ یا ماں کے واسطہ سے ) مرنے والے کے دشتہ دار ہیں۔

اس طبقہ میں بھی بھائی یا بہن کی اولاد کو،ان کے ماں باپ کا حصہ،اگر وہ مرگئے ہوں، تومرنے والے کے طور پر ملے گا۔اور جب تک بھائی اور بہن کی کوئی اولا دزندہ ہوتو اولادکی اولا دکومیراثنہیں ملتی ہے۔

#### نوط

مرنے والے کے اگر پدری بھائی بہن بھی زندہ ہوں اور پدری و مادری بھائی بہن بھی زندہ ہوں تواس کی میراث پدری بھائی بہنوں کونہیں ملے گی۔

#### تيسراطبقه

چپا، پھوپھی ، ماموں اورخالہ ہیں ، جو دوواسطوں سے (باپ یاماں یادادا یادادی) مرنے والے کے رشتہ دار ہوتے ہیں۔ اس طبقہ میں بھی اولا داپنے ماں باپ کی جگہ پر ہیں اور جب تک مرنے والے کے ماں باپ کی طرف سے ایک شخص بھی زندہ ہوتو باپ کے رشتہ داروں کو میراث نہیں ملتی۔

## ميراثكرحص

اسلام میں مذکورہ وارثوں میں سے ہرایک کے میراث کے حصے علم ریاضی کے مطابق نہایت توجہاور دفت کے ساتھ منظم ومرتب کئے گئے ہیں اور تمام حصے تین قسم کے ہیں: ۱۔ وہ ورثا ور عجن کی میراث کا حصہ نصف ،ایک تہائی اور اس کے مانند ہے ان کی عددی نسبت معین ہے ۔ فقہ میں ان حصول میں سے ہرایک کو فرض کہتے ہیں اور یہ مجموعاً چھ ہیں: نصف ،ایک چوتھائی ،آٹھوال حصہ ، دوتہائی ،ایک تہائی اور چھٹا حصہ ۔ (۱) ۲۔جولوگ رشتہ داری کی وجہ سے میراث پاتے ہیں الیکن ان کا حصہ نسبت کے مطابق معین نہیں ہے۔

۱-ترتیب وار ۱۳،۲۳،۱۸،۱٤،۱۲ اور ۱۹

میراث کے فرض ۱۔ نصف(۱۲) یہ تین وراثوں کے لئے ہے۔

الف: شوہر، جبکہ اسکی بیوی مرگئ ہوا دراس کے کوئی اولا دنہ ہو۔ ب: بیٹی، اگر مرنے والے کی تنہا اولا دہو۔ ج: بہن، ما دری و پدری یا صرف پدری ہو، جب کہ میت کا کوئی اور وارث نہ ہو۔ ۲۔ ایک چوتھائی (۱٤) بید دو وارثوں کے لئے ہے:

الف: شوہر، جب کہاس کی بیوی مرگئی ہواوراس کے اولا دہو۔ ب: بیوی، جب کہاس کا شوہر مرگیا ہواوراس کے اولا دنہ ہو۔ ۳۔ آٹھوال حصہ (۱۸) بیہ بیوی یا متعدد بیو یوں کی میراث ہے، جبکہ مرنے والے کے اولا د دين تعليم 420

-91

٤ \_ دوتهائی (٢٣) بيدووار تول كے لئے ہے:

الف: دوبیٹیاں یااس سے زیادہ، جبکہ مرنے والے کے کوئی بیٹانہ ہو۔

ب: دویااس سے زیادہ پدری ومادری بہنیں یاصرف پدری بہن ہو، جبکہ مرنے والے کے کوئی بھائی نہ ہو۔

ہ ۔ایک تہائی (۱۳) یہ بھی دووارثوں کے لئے ہے۔

الف: مال، جبکه مرنے والی اولا د کے اولا داور متعدد بھائی نہ ہوں۔

ب: مادری جهن اور بھائی جبکہ ایک سے زیادہ ہوں۔

٦ - چھٹا حصہ (١٦) اور بہتین وارثوں کے لئے ہے:

الف: باپ، اگرمیت کی اولا دزندہ ہو۔

ب: ماں ،اگرمرنے والے کی اولا دزندہ ہو۔

ج: ما دری بہن یا بھائی جبکہ منحصر بہ فر دہو۔

# ماںباپڪيميراث

۱۔ اگر مرنے والے کا وارث صرف اس کا باپ یا مال ہوتومیت کا تمام تر کہ اس کی مال یا باپ کی میراث ہے۔

۲ ۔ اگر مرنے والے کے وارث اس کے ماں باپ اوراس کی اولا دہوں تو اس کے ماں باپ

میں سے ہرایک، چھٹاحصہ(۱۶) کیں گےاور باقی اس کی اولا دکا ہوگا۔

۳۔ اگرم نے والے کے وارث باپ اور مال ہوں ، اور اسکی کوئی اولا دنہ ہوتو اگرم نے والے کے چند بھائی ہوں تو اگر مرنے والے کے چند بھائی ہوں تو ، اگر چہال کے بھائی میراث نہیں پاتے ، لیکن اس صورت میں چھٹا حصہ (۱۶) مال کا اور باقی مرنے والے کے باپ کا ہوگا۔ اور اگر مرنے والے کے کوئی بھائی نہ ہوتو اس صورت میں مال کا حصہ ایک تہائی (۱۳) اور باپ کا حصہ دو تہائی (۲۳) ہوگا

#### اولاد

۱۔ اگر مرنے والے کا وارث ایک بیٹا یا ایک بیٹی ہوتو تمام تر کہ اس کا ہے اور اگر کئی بیٹے یا گئی ہول ہول تو مال مساوی طور پران کے درمیان تقسیم ہوگا اور اگر مرنے والے کے بیٹے اور بیٹیاں ہوں تو ہر بیٹے کو بیٹی کے دوبرابر حصہ ملے گا۔

#### دادا،دادی اورنانا، نانی

۲۔ اگرمیت کے وارث دادااوردادی ہوں، تو دوجھے دادااورایک حصہ دادی کو ملی گا۔ اور اگرمیت کے وارث نانااور نانی ہوں تو ان کے درمیان میت کا مال مساوی طور پرتقسیم ہوگا۔ اور اگرمیت کے وارث دادا، دادی اور نانا، نانی ہوں تو مال کوتین حصوں میں تقسیم کیا جائے گا ان میں سے دوجھے دادا، دادی کو اسطرح کہ دادا کودادی کے دوبر ابردیا جائے

گا۔اورایک حصہ نا نااور نانی کومساوی طور پرتقسیم کر کے دیا جائے گا۔
۳۔اگر مرنے والے کے وارث اجداداور بھائی بہن ہوں ، چنانچہ وہ بھائی یا بہن مادری
یا پدری یا پدری ومادری ہوں توایک تہائی اجداد کواور باقی دو تہائی بھائی بہنوں کو ملے گا۔
لیکن اگر بھائی بہن میں بعض پدری ومادری اور بعض دوسر سے صرف پدری ہوں تو مادری
بھائی یا بہن کو کچھ نہیں ملی گا اور باقی ماندہ دو حصے پدری و مادری یا پدری بھائی اور بہن کو ملے گا

# چچااوىرپھوپھى

۱- اگرمر نے والے کے وارث چپا یا پھوپھی ہوں توسب مال ان کو ملے گا اور اگر کئی چپا یا کئی بھوپھی ہوں اور سب پھوپھی ان میں مساوی طور پر مال تقسیم ہوگا اور اگر چپا اور پھوپھی ہوں اور سب پدری و ما دری یا پدری یا ما دری ہوں تو اتو چپا کو دو حصے اور پھوپھی کوایک حصہ ملے گا اور اگر بعض پدری و ما دری ہوں اور بعض پدری اور بعض ما دری ہوں ، تو اس صوت میں اگر چپا اور پھوپھی ما دری ہوں تو اور حصے اس کوملیں گا اور باقی پدری و ما دری ہوں تو اور چھوپھی کومیر اٹنہیں ملے گی۔ و ما دری چپا اور پھوپھی کومیر اٹنہیں ملے گی۔ ۲ - اگر مر نے والے کے وارث، پیرو ما دری چپا یا پھوپھی اور پدری جپا یا پھوپھی ہوں تو پدری جپا یا پھوپھی کومیر اٹنہیں ملے گی۔ جپا یا پھوپھی کومیر اٹنہیں ملے گا۔

ديني لعليم 423

## ماموراوسرخاله

ماموں اورخالہ جبکہ سب پدری و مادری ہوں ، اگر چیق سٹر کے اور بعض لڑکیاں ہوں ، تو مال ان میں مساوی طور پر تقسیم ہوگا اورا گربعض پدری و مادری یا پدری اور بعض مادری ہوں ، تو مادری ماموں اورخالہ کا حصہ ٦٦ ہے جو ان میں مساوی طور پر تقسیم ہوگا اور باقی مال پدری و مادری یا پدری ماموں اور خالہ کو ملے گا کہ ہرلڑ کے کولڑ کی کے دو بر ابر حصہ ملے گا۔

# ميانبيوي كيميراث

جیسا کہ پہلے کہا جا چکا ہے کہ شوہر کی میراث جبکہ اس کی بیوی کے کوئی اولا دخہ ہوتو نصف ہے اوراگراس (فوت شدہ) بیوی یا دوسری بیوی سے اولا دہوتو ایک چوتھائی ہے۔ اور بیوی کی میراث،اگر (فوت شدہ) شوہر سے کوئی اولا دخہ ہو تو ایک چوتھائی اوراگراس (فوت شدہ) شوہر یا دوسرے شوہر سے اولا دہوتو اس کو ۱۸ میراث ملے گی۔
لیکن جاننا چاہئے کہ بیوی زمین سے میراث نہیں پاتی ، بلکہ ۱۶ یا ۱۸۸ منقولہ اموال اوراعیان زمین ، جیسے عمارت، تعمیر اور درختوں سے میراث پاتی ہے ، لیکن شوہر بیوی کے تمام اموال سے میراث پاتی ہے ، لیکن شوہر بیوی کے تمام اموال سے میراث باتی ہے ، لیکن شوہر بیوی کے تمام اموال سے میراث باتی ہے ، لیکن شوہر بیوی کے تمام اموال سے میراث باتی ہے۔

## ولاء

اگر کسی مرنے والے کا مذکورہ وارثوں میں سے کوئی ایک بھی نہ ہوتواں کی میراث ولائ کے ذریعہ انجام یائے گی۔اورولاء کی تین قسمیں ہیں کہ جو بالتر تیب میراث حاصل کرتے ہیں:

# ١-ولائےعتق

وہ یہ ہے کہ کوئی اپنے غلام کوآ زاد کرے، چنانچہوہ غلام مرجائے اوراس کا کوئی وارث نہ ہوتو اس کاما لک اورمولا اسکے تمام تر کہ کا وارث بن جاتا ہے۔

# ٢ ـ ولائے ضمان جربرہ

اگر کوئی شخص کسی شخص کے ساتھ عہد کرے کہ کسی کوئل کرنے یا زخمی کرنے کی صورت میں جو جرمانہ اس پر کیا جائے گا، وہ اسے اس شرط پر اداکرے گا کہ اگر اس کے مرنے کے بعد اس کا کوئی وارث نہ ہوتو اس کے ترکہ کولے لے گا اس صورت میں وہ اس کے تمام ترکہ کا وارث بنتا ہے۔

# ٣ و لائع امامت

یہ امام کی سرپرتی ہے۔امام، تمام مسلمانوں کا سرپرست ہے اور اگر کسی شخص کا کوئی وارث نہ

ہو، تواس کا تر کہ امام کواور امام کی غیبت میں ان کے نائب کو پہنچتا ہے۔ امیر المونین حضرت علی علیہ السلام ، لا وار تول کے تر کہ کوان کے ہم شہر یوں اور ہمسابوں میں تقسیم فر ماتے تھے۔

## ميراثكراحكام

۱۔باپ کے رشتہ داراور مال باپ کے رشتہ دار میراث کو پچھ فرق کے ساتھ تقسیم کرتیں ہیں ، یعنی ہر مردعورت کے دو برابر لیتا ہے ، کیکن مال کے رشتہ داروں میں میراث مساوی طور پر تقسیم ہوتی ہے۔

۲۔ وارثوں کے ہر طبقہ میں اولاد ، باپ اور ماں کی جگہ ہوتی ہے ، یعنی اگر ماں باپ نہ ہوں توان کی میراث کا حصدان کی اولا دلیتی ہے ، مثلاً اگر مرنے والے کے ماں باپ اوراس کی پوتی اور نواسہ ہو، تو ماں باپ میں سے ہرایک کو مال کا ۲ \ حصد ملے گا اور باقی مال تین حصوں میں تقسیم ہوتا ہے اور ان میں سے دو جھے بوتے کو اور ایک حصد نواسے کو ملے گا۔

۳۔اگرمرنے والے کے ایک بیٹا اورایک پوتا ہوتو تمام میراث بیٹے کو ملے گی اور پوتے کو پچھ نہیں ملے گا۔

٤ ۔ اگر وارثوں کے جھے اور فرض اصل تر کہ سے زیادہ ہوتو، کمی کو بیٹیاں اور باپ کے رشتہ دار برداشت کریں گے ۔ مثلاً اگر مرنے والے کے وارث شوہر، باپ ، ماں اور کئی بیٹیاں ہوں تو چونکہ شوہر کا حصہ ١٤ اور ماں باپ میں سے ہرایک کا حصہ ١١ اور بیٹیوں کا حصہ ٢٣ ہے اور بیہ مجموعاً ١٤ ہوتا ہے اسطرح ١٤ تمام ترکہ سے لیعنی عددوا حدزیادہ ہوتا

ہے۔اس صورت میں شوہر، باپ اور ماں کا پوراحصہ ادا کرنے کے بعد باقی بیچے مال کو بیٹیوں میں مساوی طور پرتقسیم کیا جانا چاہئے۔اور کمی ان سے متعلق ہوتی ہے۔

اہل سنت اس صورت میں کمی کو ہرایک حصہ دار کے حصہ سے کم کرتے ہیں اوراسے عول کہتے ہیں۔ کہتے ہیں۔

ہ ۔اگرتمام حصے اصل مال سے کم ہوں، یعنی عددواحد کم ہواس طرح کہ فرض اور حصوں کوادا کرنے کے بعد کچھ مال بچتو باقی ماندہ مال کو بیٹی یاباپ کے رشتہ داروں، یعنی کمی کا خسارہ برداشت کرنے والے رشتہ داروں کے حصہ میں شامل کیا جاتا ہے۔ مثلاً اگر مرنے والے کی وارث ماں اورایک بیٹی ہوتو ماں کا حصہ ۱۳ ہے اور بیٹی کا حصہ ۱۲ اور اس صورت میں ۱۲ حصہ مال باقی بچتا ہے اسے بیٹی کو دیا جاتا ہے ۔لیکن اہل سنت اس بچے ہوئے مال کو باپ کے رشتہ داروں ۔جو بعد والا طبقہ ہے ۔کو دیے ہیں اور اسے تعصیب کہتے ہیں۔

## مردوعوس تكے حصوں ميں جزئى فرق

اسلام کی نظر میں مردو مورت انسانی طبیعت اور حقوق و معنویت کے لحاظ سے مساوی ہیں۔ لیکن ان دونوں صنفوں میں سے ہرایک میں اپنی مخصوص خصوصیات کی بنا پر پچھ فرق بھی ہے۔ جیسے میراث میں عورت کا حصہ مرد کے حصہ کا نصف ہے اور دوعور توں کی گواہی ایک مرد کی گواہی کی گواہی ایک مورت کو ایک گواہی کی گواہی کے برابر ہے اور مرد ایک وقت میں چاربیویاں رکھ سکتا ہے لیکن عورت کو ایک شو ہرسے زیادہ کاحق نہیں ہے اور طلاق کاحق مرد کو ہے اور حکومت، فیصلہ اور جہادمردوں سے

مخصوص ہےاورعورت کےاخراجات مرد کے ذیہ ہیں۔

البتہ یہ جزئی فرق جواسلام میں مرداورعورت کے درمیان پایا جاتا ہے، اس کا سبب ان کی مخصوص فطرت اور جذبات ہیں۔ کیونکہ دونوں صنفوں میں انسانیت کے اعتبار سے کوئی فرق نہیں ہے۔

مرداورعورت میں جوواضح فرق ہے وہ یہ ہے کہ عورت کی فطرت میں جذبات اور ہمدردیاں مرد کی نسبت زیادہ ہوتی ہیں۔

یہ بات نا قابل انکار ہے کہ تمام ناموں کی طرح اس حکم کے بھی استثنائی مواقع بھی ہیں، یعنی دنیا میں ایس عور تیں بھی پیدا ہوئی ہیں کہ ان کی عقلی توانائی بہت سے مردوں سے کہیں زیادہ سخی الیکن عام طور پر مردوں کی اکثریت میں عقل وفکر کی توانائی زیادہ رہی ہے اور جذبات واحساسات عور توں میں زیادہ رہے ہیں۔

یہ بات طولانی تجر بوں اور آزمائشوں کے بعد ثابت ہوئی ہے کہ اسلام میں مرداور عورت کے حقوق میں جوفرق پایاجا تاہے،اس کی علت یہی فکر اور جذبات اور دیگر طبیعی اسباب ہیں۔ہم یہاں پراجمالی طور پران میں سے بعض فرق کو بیان کرتے ہیں۔

# مرداوس عوس ت كي ميراث مين فرق

اسلامی نقطۂ نظر سے ،میراث میں عورت کا حصہ ،مرد کے حصہ کا نصف ہے۔لیکن دقیق تحقیق سے واضح ہوتا ہے کہ اسلام کا دوسراتھم ، یعنی عورت کے اخراجات کومرد برداشت کرے ،اس

کمی کی تلافی کرتا ہے۔ کیونکہ ہم جانتے ہیں کہروئے زمین پرموجودتمام مال ودولت ہرزمانہ میں نسل حاضر کی ملکیت ہوتی ہے اور میراث کے ذریعہ دوسری نسل پہنچتی ہے اور وہ اس سے استفادہ کرتی ہے۔

اس لئے، مرد اور عورت کے ایک حصہ اور دوحصہ لینے (جواعداد وشار سے تقریباً مساوی ہے) کے معنی بیپیں کددنیا کی پوری دولت کا دوتہائی حصہ مرد کا ہے اور ایک تہائی حصہ عورت کا ہے۔

لیکن چونکہ اسلام میں عورت کے اخراجات اوراس کی زندگی کے لوازم عدالت ومساوات کی بنا پر مرد کے ذمہ ہے ،لہذا مال کا نصف حصہ مرد کو جوزیادہ دیا گیا ہے وہ عورت پرخرج ہوتا ہے اوروہ عورت اپنے حصہ کو بھی اپنے اختیار سے خرچ کرسکتی ہے۔

پس روئے زمین کی دولت کا دوتہائی حصہ اگر چہ ہرز مانہ میں مرد کا اور ایک تہائی حصہ عورت کا رہاہے،لیکن اخراجات کے لحاظ سے مسئلہ برعکس ہے۔

پس حقیقت میں اسلام نے ملکیت کے لحاظ سے دنیا کے مال کا دو تہائی حصہ تدبیر، فکر وعقل نظام چلانے والے کے ہاتھ میں دیا ہے اور اس کا ایک تہائی حصہ جذبات اور احساسات کے سپر دکیا سپر دکیا ہے۔ لیکن اخراجات کے لحاظ سے اس کا دو تہائی حصہ جذبات واحساسات کے سپر دکیا گیا ہے۔ گیا ہے اور ایک تہائی حصہ فکر وعقل کے سپر دکیا گیا ہے۔

بدیہی ہے کہ مال ودولت کے سلسلہ میں عقل کی توانائی جذبات اور احساسات سے زیادہ ہے

اور جذبات اوراحساسات مال کوخرج کرنے میں عقل کی زیادہ محتاج ہیں کیوں کہ یہ ایک نہایت عادلانہ وعاقل نہایت عادلانہ وعاقلانہ طریقہ ہے کہ دنیا کی دولت کودو مختلف طاقتوں یعنی عقل وجذبات میں تقسیم کردیا جائے تا کہ یہ دونوں طاقتیں راضی رہیں جوزندگی میں کلیدی کر دارا داکرتی ہیں۔

بيع

(خريروفروخت)

ہیچ کیاہے؟

نیچ کے معنی کسی مال کو بیچنے یا کسی مال کو دوسرے مال سے بدلنے کے ہیں ،اس صورت میں کہ مال کا مالک جسے بیچنے والا کہتے ہیں ،اپنے مال کی ملکیت سے ان پیسوں کے عوض دست بردار موجا تا ہے جو کہ ، دوسرا شخص ، یعنی خریدار ادا کرتا ہے۔ اور خریدار بھی مال کے عوض بیچنے والے کو اپنے بیسے دیدیتا ہے۔

واضح رہے کہ نظایک عقدہے اور اپنے وجود میں طرفین (بیچنے والے اور خریدنے والے) کا مختاج ہے۔ اس لئے اس میں عقو د کے عام شرا کط جیسے بلوغ، عقل، قصد اور اختیار ہونا چاہئے

بيععقدلازمهر

بیع ، عقود لازمہ میں سے ہے ، یعنی عقد کے منعقد ہونے کے بعد متعاقدین ( بیچنے والے

یاخریدار) میں سے کوئی اسے توڑنہیں سکتا لیکن چونکہ بھی بھے کے منعقد ہوجانے کے بعد غفلت یا غلطی سے بیچنے والے یا خریدار کو دھوکہ ہوجاتا ہے اور وہ قابل اعتنا نقصان سے دوچار ہوتا ہے، لہذا ایسے مواقع پر بیچ کا انجام عام مصلحتوں کے خلاف ہوتا ہے۔ دین اسلام نے اس خرابی سے بیچنے کے لئے دوا قدام کئے ہیں:

اول: اقالہ وہ یہ ہے کہ بیج انجام دینے والے طرفین میں سے ایک پشیمان ہوجائے اور مد مقابل سے معاملہ توڑنے کی درخواست کرے تومستحب ہے اسے قبول کر کے معاملہ کوتوڑ دیا جائے۔

دوم: خیار بیایک خاص اختیار ہے جس کے تحت معاملہ کرنے والا معاملہ کوتو ڑسکتا ہے۔ مشہور خیارات حسب ذیل ہیں:

۱۔خیار مجلس: جب تک عقد کی مجلس برخاست نہ ہوجائے معاملہ کے طرفین معاملہ کوتوڑ سکتے ہیں۔

۲۔ خیار غبن : بیہ ہے کہ عقد کے طرفین میں سے کسی ایک نے دھوکہ کھایا ہو اور معاملہ میں نقصان اٹھایا ہو۔ مثلاً مال اس کی اصل قیت سے کم میں نے دیا گیا ہو یااصل قیت سے زیادہ میں خریدا گیا ہو۔ تواس صورت میں طرفین میں سے جس کونقصان ہوا ہے وہ فوراً معاملہ کوتوڑ سکتا ہے۔

د ين تعليم 431

۳۔ خیارعیب: اگر معاملہ طے پانے کے بعد ،خریدار مال میں کوئی عیب پائے تو وہ معاملہ کوتو ڑ سکتا ہے۔ یا قیمت کے تفاوت کو حاصل کر سکتا ہے۔

٤ ـ خيارحيوان: حيوانوں، جيسے بھيڑ اور گھوڑ ہے وغيرہ ميں خريدارتين دن تک معاملہ توڑنے کا حق رکھتاہے۔

٥ ـ خيار شرط: اگريچني والا ياخريدار يا دونول اپنے معامله ميں کوئی شرط رکھيں ، تو وہ شرط کی خلاف ورزی کی صورت ميں معاملہ کوتوڑ سکتے ہيں ۔

## نقد ، ادهاس ، اوس سلم

بيه لين اور مال دينے كے لحاظ سے بيع كى چار قسميں ہيں:

۱۔معاملہ انجام پانے کے ساتھ ہی خود مال اور پیسے ادا کئے جائیں تواس بیج کونقد کہتے ہیں۔

۲۔معاملہ انجام پانے کے وقت مال خریدار کے حوالہ کردیا جائے کیکن اس کی قیمت تاخیر سے

ادا ہونا قرار پائے ،تواس معاملہ کوادھار کہتے ہیں۔

۳۔ دوسری قشم کے برعکس پیسے نقدادا کئے جائیں کیکن مال کو بعد میں دینا قرار پائے تواس بھے کوسلم کہتے ہیں۔

٤ \_ پہلی قشم کے برعکس معاملہ طے ہونے کے بعدمال اور پیسے دونوں بعد میں ادا کرنا قراریائے تواس بیچ کوکالی ہے کالی کہتے ہیں۔

مٰ ذکورہ چارقسموں میں سے بیع کی پہل تین قسمیں صحیح اور چوشی قسم باطل ہے۔

دىنى تعلىم 432

منابعومآخذكىفهرست

۱\_قرآن مجید

الف:

٢ ـ احقاق الحق، قاضى سيدنورالله الحسيني المرحثى التسترى طبع، الخيام، قم \_

٣ \_اصول كافي ،مرحوم كليني ، دارالكتب الاسلاميه ، تهران \_

٤ ـ امالي، شيخ مفيد، دفتر انتشارات اسلامي، قم ـ

ب:

٥ \_ بحارالانور،علامه بسي، داراحياءالتراث العربي، بيروت،لبنان \_

ت:

٦- تاریخ طبری محمد بن جریر طبری ، دارالمعارف ،مصر

٧ يتحف العقول ، ابوم يرحسن بن على بن حسين شعبيه حرا في ، دفتر انتشارات اسلامي قم \_

س:

۸ \_سفینة العار، شیخ عباس فمی ،انتشارات فراہان،تہران \_

ش:

٩ ـ شرح غررالحكم، جمال الدين محمد خوانساري، مئوسسه انتشارات و چاپ، تهران ـ

وین تعلیم دین تعلیم

ع:

٠٠ - عوالى اللئالى ، محمد بن على بن ابراهيم احسائى ، مطبعته سيدالشهداء عليه السلام دانشگاه

قم، ايران -

غ:

۱۱-غایة المرام صمیری بحرانی، دارالهادی،قم۔

١٢ ـ الغدير،علامه اميني، دارالكتب العربي، بيروت، لبنان \_

١٣ ـ غررالحكم،مترجم محموعلى انصارى،مئوسسة صحافى خليج،ايران،قم ـ

۱٤- كنزالعمال،علامه علاء الدين على المتقى بن حسام الدين الهندى، مؤسسة الرسالة، بيروت ـ

م:

١٥ محجة البيضا، ملامحن كاشان، دفتر انتشارات اسلامي، قم ـ

١٦ ـ مشدرك الوسائل، حسين نورى طبرسى ، افست مطبعة الاسلاميه ـ

۱۷\_منداحد بن خنبل، مکتب اسلامی دارصادر، بیروت\_

۱۸ ـ ميزان الحكمة ،محمدري شهري، مكتب العلوم الاسلامي، قم ـ

ن:

۱۹ - نيج البلاغه في صالح -

٢٠ ـ نهج البلاغه فيض الاسلام \_

٢١ - نج الفصاحه، مترجم، ابوالقاسم پاینده، ساز مان انتشارات جاویدان -

و:

۲۲ ـ وسائل الشيعه ، شيخ حرعاملي ، مكتبة الاسلامية ، تهران ـ

ى:

۲۳ ـ ينابيج الموده، قندوزي،موسسه اعلمي \_

ن ي تعليم 435

# IN THE AGE OF INFORMATION IGNORANCE IS A CHOICE

"Wisdom is the lost property of the Believer, let him claim it wherever he finds it" Imam Ali (as)